
DEVISES, LETTRES, 
CHIFFRES ET COULEURS : 
UN CODE EMBLÉMATIQUE, 
1350-1550

S O U S  L A  D I R E C T I O N  D E 

L a u r e n t  H a b l o t
M i g u e l  M e t e l o  d e  S e i x a s
M a t t e o  F e r r a r i

INSTITUTO DE
ESTUDOS MEDIEVAIS
FCSH / NOVA   |   FCT





DEVISES, LETTRES, 
CHIFFRES ET COULEURS : 

UN CODE EMBLÉMATIQUE, 
				        1350-1550

IEM – Instituto de Estudos Medievais

Coleção ESTUDOS 25





Sous la direction de
Laurent Hablot

Miguel Metelo de Seixas
Matteo Ferrari

DEVISES, LETTRES, 
CHIFFRES ET COULEURS : 

UN CODE EMBLÉMATIQUE, 
1350-1550

Lisbonne 2022



Devises, lettres, chiffres et couleurs : un code emblématique, 1350-1550

Laurent Hablot
Miguel Metelo de Seixas 
Matteo Ferrari

IEM – Instituto de Estudos Medievais

Enluminure aux devises du roi D. Duarte et de son frère l'infant D. Pedro, 
folio initial du  Livro da Virtuosa Benfeitoria, Biblothèque municipale de 
Viseu D. Miguel da Silva

Dessin de Duarte Vilardebó Loureiro

Estudos 25

978-989-53585-6-4

Ana Pacheco

Électronique

Titre

Directeurs

Édition

Référence de l´image de 
couverture

Logo du colloque tenu à 
Batalha en 2014, figurant 

à la couverture arrière

Collection

ISBN

Exécution graphique

Format

L´Instituto de Estudos Medievais de la Faculdade de Ciências Sociais e Humanas – Universidade 
Nova de Lisboa est subventionné par la Fundação para a Ciência e Tecnologia. La production de 
ce livre a été financée par des fonds nationaux portugais à travers FCT - Fundação para a Ciência 
e a Tecnologia, I.P., DL 57/2016/CP1453/CT0041, et des projets stratégiques UIDB/00749/2020 et 
UIDP/00749/2020.

Comité scientifique
Carla Varela Fernandes, Eduardo Pardo de Guevara y Valdés, 
Ernesto Fernández-Xesta y Vázquez, João António Portugal, 
João de Figueirôa-Rêgo, José Antonio Guillén Berrendero, 
José Augusto de Sottomayor-Pizarro, José María de Francisco Olmos, 
Maria Alessandra Bilotta et Paulo Morais-Alexandre.



Table des matières

Avant-propos............................................................................................................................................ 9
Laurent Hablot
Miguel Metelo de Seixas
Matteo Ferrari

Introduction
La devise : un système emblématique, un code européen................................................................ 13
Laurent Hablot

Pourquoi les devises ? De la légitimité et des résultats d’une recherche en cours......................... 39
Werner Paravicini

CHAPITRE I 

Devises et pouvoir royal................................................................................................................ 55

Vie et mort d’une devise royale : ne m’oubliez mie, une devise méconnue du roi Charles VII.... 57
Christian de Mérindol

Les devises et la foi. Une lecture religieuse du programme emblématique de 
Marie de Castille, reine d’Aragon (1416-1458).................................................................................. 81
María Narbona Cárceles

La devise de la « couronne double » et la maison d’Aragon : témoignages documentaires et 
iconographiques................................................................................................................................. 105
Joan Domenge Mesquida

Saint Jacques et l’emblématique de la maison d’Avis..................................................................... 127
Miguel Metelo de Seixas

The role of the Philippine devices in the framework of a strategy of power consolidation........ 155
Leonor Calvão Borges

CHAPITRE II

Des chiffres et des lettres............................................................................................................. 165

« Utrobique impressa leguntur hae literae D.B. idest Dominus Berbabos ». Formes et usages 
des lettres « onomastiques » chez les Visconti................................................................................ 167
Matteo Ferrari

Les lettres E D dans le Livre d’heures de Catherine de Clèves : quelques pistes pour éclaircir 
un mystère emblématique................................................................................................................. 189
Paola Corti



Le décor du château d’Amboise de Charles VIII et Anne de Bretagne : monogrammes, 
emblématique et symbolique............................................................................................................ 205
Lucie Gaugain

L’emblématique de Marguerite d’Autriche au monastère royal de Brou : images de soi, 
affirmation dynastique et revendication politique à l’aube de la Renaissance............................ 219
Pierre-Gilles Girault

CHAPITRE III

Devises et représentations princières et aristocratiques........................................... 243

L’aubépine de Valeran de Saluces : une devise entre mythologie dynastique, dévotion et art 
courtois............................................................................................................................................... 245
Lea Debernardi

L’hermine - une devise éloquente dans les Heures de Marguerite d’Orléans .............................. 259
Mégumi Tanabé

« Rien ne m’est plus, plus ne m’est rien » : la valeur dynastique de la devise de la 
chantepleure de Valentine Visconti à Marie de Clèves, duchesses d'Orléans ............................. 271
Johnatan Saso

Louise, François, Claude et les autres… À propos de l’emblématique de Louise de Savoie........ 289
Laure Fagnart 
Pierre-Gilles Girault

La salamandre, devise de François d’Angoulême .......................................................................... 309
Thibaud Fourrier 
François Parot

Les Saintes-Chapelles des Bourbons (1315-1540) et leurs devises : exaltation et 
sanctification d’une lignée................................................................................................................ 331
Laurent Vissière

CHAPITRE IV

Devises : diffusion et perspective........................................................................................... 343

« Divise » et « imprese » : les emblèmes dans l’Italie du Nord (XIVe-début du XVIe siècle). 
Un bilan sommaire............................................................................................................................ 345
Luisa Gentile

« L’anneau manquant ». Les devises des Medici et des Rucellai (Florence, XVe siècle)............... 377
Alessandro Savorelli

De D. Duarte à D. Manuel : les gargouilles des Chapelles Imparfaites......................................... 393
Catarina Fernandes Barreira

Royal badges in Portuguese municipal heraldry............................................................................ 413
Marta Gomes dos Santos

La devise médiévale vue par le Père Le Moyne S. J. dans De l’art des devises (1666).................. 423
Yvan Loskoutoff

Auteurs / Crédits photographiques.................................................................................................. 439



Avant-propos

Ce livre est le résultat de deux rencontres scientifiques, qui se sont tenues à quelques 
mois de distance sur le thème de la devise à la fin du Moyen Âge et à la Renaissance, 
l’une au Portugal, l’autre en France.

La première, consacrée à Empresas-Devises-Badges  : un code emblématique 
européen / um código emblemático / an European emblematic code (1350-1550), a 
eu lieu en septembre 2014 à Batalha, dans le monastère de Santa Maria da Vitória. 
Organisée par Laurent Hablot et Miguel Metelo de Seixas, elle a été le fruit d’une 
collaboration importante entre une institution de recherche française, le Centre 
d’Études Supérieures de Civilisation Médiévale de l’Université de Poitiers, et plusieurs 
institutions culturelles et de recherche portugaises : l’Instituto de Estudos Medievais 
de la Faculdade de Ciências Sociais e Humanas de l’Universidade Nova de Lisboa, le 
Mosteiro da Batalha/Direcção Geral de Património Cultural, l’Instituto Português de 
Heráldica et le Centro de Património da Estremadura. Le site retenu pour la rencontre, 
l’abbaye de Batalha qui a été la nécropole de la dynastie d’Avis, en plus d’attirer 
l’attention de la communauté scientifique sur les richesses trop souvent négligées 
du Portugal médiéval et de mettre en valeur le dynamisme de la recherche dans ce 
pays, s’est révélé le cadre idéal pour des discussions sur ce thème dans la mesure où 
son décor constitue un véritable musée de la devise. Encadrés par les membres de 
la commission scientifique (comprenant, outre les organisateurs, Michel Pastoureau, 
Werner Paravicini, Eduardo Pardo de Guevara, Maria de Lurdes Rosa et Saul António 
Gomes), une vingtaine de chercheurs de plusieurs nationalités et institutions ont 
présenté trois jours durant leurs recherches, toujours suivies par des discussions 
d’autant plus fructueuses qu’il s’agissait bien de la première rencontre internationale 
consacrée aux devises. L’accueil réservé par le directeur du monastère de Batalha, 
Joaquim Ruivo, et son équipe a largement contribué au succès de cet événement, qui a 
également été soutenu par la mairie de Batalha.

Les organisateurs du premier congrès ont immédiatement eu l’idée de publier 
les textes des communications présentées à cette occasion et les auteurs s’y sont prêtés 
de façon exemplaire. Malheureusement, au fil du temps, diverses circonstances 
ont rendu difficile la réalisation de cet ouvrage et c’est grâce à l’investissement 



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 010

de Matteo Ferrari, qui a fourni une aide essentielle dans la révision des textes et 
l’organisation du volume, que nous parvenons au terme de ce projet. Profitant de 
cette dynamique, les trois directeurs d’édition ont également fait le choix d’ajouter 
à ce volume les contributions d’une seconde rencontre consacrée à l’emblématique 
et tenue au monastère royal de Brou en novembre 2015. Ces journées intitulées Des 
chiffres et des Lettres. Monogrammes, lettres emblématiques et chiffres énigmatiques 
dans l’emblématique (fin du Moyen Âge-début de la Renaissance) furent dédiées à 
l’étude des monogrammes, lettres et chiffres emblématiques qui se développent 
conjointement aux devises et leurs sont souvent intiment liés. Organisées avec le 
soutien du monastère et l’accueil enthousiaste de son directeur, Pierre-Gilles Girault, 
du Centre d’Études Supérieures de Civilisation Médiévale de l’Université de Poitiers, 
du Centre d’Études Supérieures de la Renaissance de Tours, de l’Institut Universitaire 
de France, ces rencontres ont elles aussi ouvert le débat sur un sujet resté inexploré 
et largement inédit. La réunion de ces deux corpus de travaux sur l’emblématique 
européenne des années 1350-1550 s’avère donc parfaitement cohérente.

Ainsi reformulé, le livre a trouvé dans l’Instituto de Estudos Medievais 
un éditeur qui l’a accueilli à bras ouverts, permettant sa publication sous format 
électronique en accès libre, afin de favoriser sa diffusion. Les organisateurs du 
volume tiennent donc à remercier chaleureusement l’actuelle directrice de l’IEM, 
Maria de Lurdes Rosa, et la responsable des publications, Alice Borges Gago. Nous 
tenons également à remercier les relecteurs externes, qui ont veillé à la qualité des 
textes selon la procédure d’évaluation en double aveugle : Carla Varela Fernandes, 
Eduardo Pardo de Guevara y Valdés, Ernesto Fernández-Xesta y Vázquez, João 
António Portugal, João de Figueirôa-Rêgo, José Antonio Guillén Berrendero, José 
Augusto de Sottomayor-Pizarro, José María de Francisco Olmos, Maria Alessandra 
Bilotta et Paulo Morais-Alexandre. Nous remercions également la bibliothèque 
municipale de Viseu, en la personne de sa directrice Anabela Rego, de nous 
avoir accordé l'image de la couverture, tirée du folio initial du Livro da Virtuosa 
Benfeitoria compilé par l'infant D. Pedro. Mais, surtout, nous tenons à remercier 
les auteurs pour leur confiance et leur patience tout au long de ce long parcours 
éditorial. Puisse ce livre servir de jalon pour les études emblématiques, objet d’une 
attention croissante dans le monde universitaire ces dernières années.

Laurent Hablot, Paris.
Miguel Metelo de Seixas, Lisbonne.
Matteo Ferrari, Paris.

Février 2022



Introduction





L’invention de la devise prolonge les expériences emblématiques du début du 
XIVe siècle comme les cimiers et supports, mais elle génère progressivement un 
système spécifique qui se développe dans les cours princières de la fin du Moyen 
Âge et se trouve stimulé par la guerre de Cent Ans et les conflits nationaux et 
internationaux qui en résultent. Liées au système héraldique avec lequel elles 
entretiennent des rapports étroits, mais dont elles se distinguent du point de vue 
formel et fonctionnel, les devises restent plutôt complémentaires que concurrentes 
des armoiries et comblent même un certain nombre de lacunes ou de carences de 
l’héraldique. Code emblématique diffusé à l’échelle de l’Europe, ces signes d’identité, 
librement choisis tout d’abord par le prince et ses courtisans (puis par une large 
partie de la « haute société » européenne), sont autant un emblème qui renvoie à sa 
personne qu’un symbole qui exprime ses idéaux. Ils lui permettent de marquer ses 
biens comme d’entrer en représentation.

Les devises, attachées à un individu, sont aussi un signe de pouvoir que 
le prince peut partager avec certains de ses fidèles soigneusement choisis, sous 
diverses formes (vêtements et bijoux notamment), les plus structurés de ces groupes 
étant organisés en ordres de chevalerie. Mais ces emblèmes sont surtout des signes 
politiques et militaires. Soutenant un message précis, ils permettent la diffusion 
de subtils discours de «  propagande  » et marquent les partisans lors des conflits 
politiques et civils. Déployés sur les étendards, affichés sur les vêtements ou livrées, 
ils structurent le champ de bataille et font apparaître les premiers uniformes. D’une 
mode de cour aux fonctions pratiques, la devise devient à la fin du Moyen Âge, un 

La devise :
un système emblématique,

 un code européen

Laurent Hablot  
SAPRAT – EPHE



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 014

jeu d’esthètes et d’intellectuels qui épuise le système et résiste assez mal, dans ses 
formes médiévales, à la pensée moderne.

Ce sujet, longtemps délaissé par la recherche, connaît depuis une vingtaine 
d’années, un important renouveau, tant en France qu’à travers l’Europe. Ce 
dynamisme est entretenu par le biais d’études monographiques sur un emblème 
donné ou sur l’emblématique d’un personnage ou d’une famille, grâce à des 
colloques et une base de données dédiée (base DEVISE1) ou, plus simplement par la 
prise en compte de la question dans les ouvrages relatifs à la période, à ses grands 
personnages et à ses productions artistiques variées. Cette recherche active permet 
enfin de revaloriser un pan presque oublié de l’emblématique médiévale, véritable 
pont culturel entre le Moyen Âge et la Renaissance.

1. La devise, emblématique nouvelle

Ces signes d’un genre nouveau procèdent de plusieurs pratiques symboliques et 
emblématiques antérieures : les éléments para-héraldiques comme le cimier ou les 
supports, les allégories littéraires, les drueries courtoises (petits signes échangés par 
les amants), ou encore les insignes d’ordres militaires religieux, de confrérie ou de 
pèlerinage.

Des signes nouveaux pour des besoins nouveaux

Le développement de ce nouveau type d’emblèmes s’étend sur la première moitié 
du XIVe siècle entre les cours de France et d’Angleterre. C’est toutefois l’application 
fonctionnelle et notamment le partage de ces emblèmes qui fait véritablement naître 
la devise dont le nom vient peut-être tout autant du terme deviser  : « décrire » ou 
« parler de », que de diviser : « partager ». Alors que le lien vassalique, fragilisé par 
les hommages multiples et les conflits tend à s’affaiblir, plusieurs foyers européens 
voient apparaître presque simultanément de nouvelles formes de clientèles 
princières, distinguées par le partage d’un même emblème. La genèse fonctionnelle 
de ces devises semble se produire en Angleterre à la cour d’Edouard III, dans les 
années 1340. A la fois devise personnelle du souverain et emblème de son emprise, 
de son projet chevaleresque et spirituel, la jarretière devient un temps la livrée de sa 
cour, portée en broches et broderies sur des vêtements uniformes par sa « maison », 
hommes et femmes confondus, avant d’être l’insigne exclusif de l’ordre éponyme 
et de ses membres, associé à un bijou, une broche et un habit. L’actualité de ces 
pratiques emblématiques et curiales dans l’Europe des années 1350 est confirmée 

1 < https://devise.saprat.fr/ > (cons. le 03/03/2022).

https://devise.saprat.fr/


15I N T R O DU C T I O N  –  L A  D E V I S E  :  U N  S Y S T È M E  E M B L É M AT I Q U E ,  U N  C O D E  E U R O P É E N

par l’instauration quasi contemporaine, par le roi de France Jean le Bon, de l’ordre 
de l’Étoile (1351). En dépit de l’exemple royal, la diffusion de la pratique dans le 
royaume de France reste liée au séjour forcé des princes à la cour d’Angleterre, otages 
à l’issue de la défaite de Poitiers (1356). De retour dans leurs domaines et apanages 
respectifs, les ducs de Bourbon, de Berry et d’Anjou et quelques grands officiers 
adoptent tour à tour des devises et appliquent leurs multiples fonctionnalités autant 
à leur propre représentation qu’à la fidélisation de leurs élites chevaleresques et 
compagnons d’armes.

À partir de la fin du XIVe siècle, la plupart des souverains européens adoptent 
cette nouvelle emblématique et exploitent ses multiples potentialités. Ces signes, qui 
servent à l’origine à marquer un groupe restreint de fidèles, vont progressivement 
être partagés par l’ensemble des familiers du prince dans le cadre des livrées de 
l’hôtel. Ce partage aux courtisans, officiers, domestiques, serviteurs, intervient 
notamment lors des grandes fêtes de cour et permet de créer une impression de 
cohésion dont la hiérarchie est pourtant savamment élaborée par un jeu subtil de 
mises en forme, de qualités, de matériaux, prenant comme référence la tenue ou 
les bijoux du prince. Grâce à ces modulations, le système de la devise remporte 
la gageure de simultanément réunir et distinguer, au plus grand profit du prince, 
étalon dont émanent ces copies qui palissent à mesure qu’elles s’éloignent par le sang 
et le rang de leur modèle.

Les règles qui régissent les plus formelles de ces devises, les ordres à proprement 
parler, restent elles-mêmes d’une extrême souplesse et permettent aux princes 
d’adapter le fonctionnement de ces compagnies de fidèles au gré de leurs besoins et 
des nécessités politiques. Aux côtés de la Jarretière (1349) ou de la Toison d’or (1430), 
très formalistes, existent une multitude de livrées, ordres, emprises ou devises aux 
formes souples et changeantes mais non moins efficaces en matière de représentation 
princière et de fidélisation des élites.

Dans une perspective plus politique, ce partage, qui permet au prince d’être à 
la fois un et tous, unique et semblable aux siens, participe de ce concept de « corps 
politique  » dont le souverain est la tête, idée déjà contenue dans les concessions 
héraldiques évoquées plus haut. La devise sert donc à mettre en représentation ce 
pouvoir princier temporaire au service de celui, permanent, du Royaume ou de la 
Couronne. Elle sert à construire et à qualifier la représentation du prince et entre, aux 
côtés des armoiries, dans la théâtralisation du pouvoir. On le constate notamment 
dans le décor des palais où le choix de l’un ou l’autre système (héraldique ou devise), 
permet de qualifier le prince et l’espace qu’il occupe : prince-personne ou prince-
fonction. Cette pratique s’observe plus particulièrement lors des manifestations 
publiques du pouvoir que sont les entrées, les lits de justice ou les funérailles.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 016

La devise crée également une emblématique proprement personnelle, curiale 
et chevaleresque qui va s’opposer en partie à l’emblématique officielle, l’héraldique 
familiale, féodale et militaire. Les sources parlent ainsi d’«  écus de paix  » pour 
désigner les signes chargés de devises plutôt que d’armoiries, alors qualifiés d’« écus 
de guerre » et la devise concurrence souvent l’héraldique dans les tournois et les 
joutes, cadres des prouesses personnelles, où elle finit même par s’imposer à la fin 
de la période.

La plupart des princes adoptent d’ailleurs plusieurs de ces devises dont ils 
changent souvent au cours de leur vie. La connaissance de ces signes instables et 
leur interprétation procèdent donc de cette culture de cour qui s’épanouit à la fin 
du Moyen Âge. Une culture qui s’élabore à l’échelle de l’entourage du prince mais 
s’étend aussi aux autres cours princières du royaume et de l’Europe entière, très liées 
par les unions, la diplomatie, la politique et la foi.

Les devises deviennent même les nouveaux signes de la guerre. En effet, 
le recours de plus en plus fréquent à des contingents soldés et contractuels, qui 
ne pouvaient donc être rassemblés sous la bannière féodale armoriée, suscite 
l’apparition d’un nouveau type d’enseigne, les étendards à double queue chargés des 
devises des chefs militaires, bientôt suivi par les premières livrées uniformes.

Hors de l’espace de domination politique du prince, les devises sont encore 
un précieux signe d’alliance qui permet, entre égaux, de signifier la bonne amour 
entre les princes. Princes et souverains d’Europe échangent ainsi les insignes de 
leur pouvoir tandis que les chevaliers errants et les diplomates qui sillonnent leurs 
cours deviennent, à la fin de la période, de véritables collectionneurs de devises. Les 
grandes assemblées internationales telles que les Conciles deviennent souvent de 
véritables « foires à la devise », où cette culture est partagée à travers des échanges 
d’emblèmes et d’ordres. L’usage de ces emblèmes ne reste d’ailleurs pas limité aux 
seuls princes et de nombreux courtisans, officiers ou hommes nouveaux de leurs 
entourages, adoptent à leur tour ces pratiques emblématiques, se limitant souvent 
aux seules fonctions individuelles de ces signes.

Dès la fin du XIVe siècle, dans toute l’Europe, les alliances et les rapports de force 
se manifestent au sein d’un même royaume au moyen d’échanges emblématiques. En 
effet, la période qui voit le développement de la devise est aussi un temps de profonde 
instabilité politique, en particulier en Angleterre et en France. De signe courtois 
qu’elle était, la devise devient un outil partisan qui sert à marquer les fidèles, à 
transmettre des messages politiques ou à encoder les libelles. Sa diffusion sociale 
et ses supports s’élargissent et se vulgarisent, ses mises en forme et son discours 
symbolique se simplifient. En Angleterre, les devises servent par exemple à marquer 
les factions parlementaires ou aristocratiques et sont régulièrement prohibées. Le 
cas français est illustré par la guerre civile entre Armagnacs et Bourguignons qui 



17I N T R O DU C T I O N  –  L A  D E V I S E  :  U N  S Y S T È M E  E M B L É M AT I Q U E ,  U N  C O D E  E U R O P É E N

voit le conflit dégénérer en une véritable « guerre des signes » qui puise dans tous les 
registres emblématiques du temps : armoiries, devises, croix nationales, etc.

Même s’il connaît d’importantes évolutions à la fin du XVe siècle, le système 
de la devise se maintient bien au-delà de la période médiévale et reste longtemps le 
principal outil de représentation et de fidélisation utilisé par les princes européens. 
Permettant le partage à grande échelle du corps emblématique du prince personne, 
il aura contribué sans aucun doute à faire du souverain l’incarnation de l’État et le 
père de son peuple.

Des signes polymorphes : Image, sentence, couleurs et lettres

La devise a en effet la particularité d’être un système de signes qui exploite l’emblème 
sous toutes ses formes : visuelles, sonores et chromatiques.

Du point de vue formel, la devise est d’abord un signe figuré (animal, végétal, 
objet), souvent représenté en couleurs, de façon réaliste et selon les canons du style 
gothique international. Ces représentations s’accompagnent fréquemment d’une 
courte sentence, que les sources nomment mot et qu’un glissement de sens moderne 
nous fait aujourd’hui qualifier de devise, d’où une certaine ambiguïté terminologique. 
A ces figures, devise et mot, sont fréquemment adjointes des couleurs, distinctes le 
plus souvent des couleurs héraldiques, et qui constituent parfois le champ sur lequel 
sont figurés la devise et le mot.

Ces trois éléments sont encore complétés par un groupe de lettres qui peuvent 
être aussi bien un monogramme reprenant les initiales du prénom ou du titre du 
personnage, celles du couple qu’il forme avec son épouse, une élision de son mot ou 
un chiffre encodé fusionnant plusieurs lettres pour former un signe énigmatique 
souvent resté obscur.

Outre leur fonction emblématique, qui permet d’associer à chacune de ces 
figures un utilisateur précis, ces devises portent également un sens symbolique 
propre, souvent polysémique et dont l’interprétation procède de cette culture de 
cour caractéristique de la fin du Moyen Âge (la place des lettres et de l’écrit dans 
cette nouvelle emblématique en attestent), reflétant du même coup les savoirs et les 
intérêts de leur concepteur, de leur utilisateur et de leurs lecteurs.

Si certaines devises donnent lieu à des interprétations extrêmement 
sophistiquées, surtout à la fin de la période, la plupart d’entre elles renvoient plus 
simplement à des figures parlantes (l’ours de Jean de Berry  : bear), à des vertus 
spirituelles (le cerf de Charles VI et de Richard II : allégorie christologique, vertus 
théologales et cardinales), à des vertus politiques censées inspirer la conduite de 
celui qui s’y fait reconnaître (sagacité, tempérance, clairvoyance, prudence, etc.).



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 018

De la devise emblématique aux devises allégoriques

A la fin du XVe siècle et au début du XVIe siècle, à la suite de l’Italie, la Renaissance 
européenne est marquée par une profusion emblématique au sein de laquelle 
plusieurs systèmes coexistent et alimentent encore la confusion des termes. Ainsi, 
en 1574, un théoricien italien, Luca Contile, distingue neuf types d’« inventions » : 
les marques de dignités, les armoiries, les livrées et habits de diverses couleurs, les 
« Modes », les « Emblèmes », les revers de médailles et monnaies, les devises, les 
chiffres et les hiéroglyphes. À côté des devises emblématiques que nous étudions ici 
apparaissent en effet des compositions allégoriques construites elles aussi d’un signe 
figuré et d’une légende, accompagnées d’une glose. Elles expriment un état ou une 
vertu et, si elles peuvent encore parfois refléter la personnalité du porteur, elles ne 
disent plus l’identité puisqu’elles sont applicables à tout un chacun.

Ces compositions procèdent aussi pour une grande part des « hiéroglyphes » 
découverts au début du XVe siècle par les pré-humanistes italiens à la lecture du 
Hieroglyphica d’Horapollon, traité de symbolique du Ve siècle redécouvert en 1419 
par le prêtre florentin Cristoforo Buondelmonti. Ces figures, relues à la lumière 
des traités de choses et des bestiaires antiques, ont certainement inspiré un certain 
nombre de devises emblématiques notamment en Italie, sans doute déjà chez les 
Visconti, sûrement chez les Este, les Sforza, les Gonzague, les Savoie, mais également 
en France via les échanges culturels liés aux Guerres d’Italie. Les médailles italiennes, 
«  inventées  » par Pisanello au milieu du XVe siècle et utilisant conjointement les 
devises et les emblèmes allégoriques, sont un des principaux vecteurs de cette 
nouvelle forme d’emblématique. En Italie les deux systèmes de signes, bien qu’ils 
aient des finalités radicalement différentes, se confondent tellement que le même 
terme impresa, jusqu’alors appliqué à la seule devise emblématique, est utilisé pour 
désigner les deux types de compositions. Lorsque le phénomène gagne la France au 
milieu du XVIe siècle, ces « hiéroglyphes » et les créations qu’ils ont suscitées y sont 
naturellement nommés devises.

À la suite de l’auteur italien Alciat et de son ouvrage à succès Emblematum 
Libellus écrit en 1521 et imprimé en 1531, et de l’italien Paolo Giovio (Paul Jove) dont 
le Dialogue des devises d’armes et d’amour (1555) sera traduit et publié à Lyon en 1583, 
les promoteurs de ce type de figures les qualifient indifféremment d’« emblèmes » 
ou de « devises », ouvrant la voie à un genre littéraire allégorique dont s’emparent 
notamment les Jésuites comme le confirment les nombreux ouvrages publiés sur 
cette question aux XVIe et XVIIe siècles.



19I N T R O DU C T I O N  –  L A  D E V I S E  :  U N  S Y S T È M E  E M B L É M AT I Q U E ,  U N  C O D E  E U R O P É E N

2. Reflets de la culture de cour

Figures, mots couleurs et lettres retenus pour composer les devises des princes et 
de leurs courtisans apparaissent comme un passionnant reflet des intérêts et de la 
culture de ce microcosme que forment, à l’échelle de l’Europe, les cours princières.

Les goûts de la devise

À lumière des emblèmes qu’ils se choisissent, les princes de la fin du Moyen Âge 
apparaissent, sans réelle surprise, passionnés par le monde animal, intimement 
lié à celui de la chasse. Leur intérêt pour le végétal, également très présent dans 
leurs devises, est plus novateur et reflète la passion du Moyen Âge finissant pour la 
nature, parfaite reflet de la Création divine. À côté de ces deux principaux registres, 
d’autres thèmes sont largement représentés  : la foi chrétienne bien sûr, mais 
aussi la guerre, l’amour, les astres et le feu. Chose curieuse, en comparaison avec 
l’héraldique nobiliaire, de nombreux princes choisissent pour devises des objets de 
la vie quotidienne ou, plus intéressant encore, des objets techniques ou des outils qui 
témoignent peut-être des mutations économiques de l’Occident chrétien.

Le bestiaire emblématique apparaît encore largement inspiré par le celui de 
l’héraldique, et notamment par celui des cimiers et des supports qui constituent une 
sorte d’antichambre de la devise, comme l’aigle, le lion, le dragon. Contrairement 
à l’héraldique en revanche, la devise utilise un dessin très réaliste et s’efforce de 
distinguer les races et les espèces. Certains animaux sont toutefois de pures 
créations à l’instar du « yale », de l’antilope, du tigre, des phénix ou des harpies. 
Mais le renouvellement du bestiaire emblématique offre une place de choix à des 
animaux spécifiquement liés à la culture aristocratique pour des raisons esthétiques, 
symboliques ou culturelles  : références littéraires, fonction lignagère, symbolique 
chrétienne, etc. C’est le cas de l’autruche, oiseau exotique et christique, surtout 
représenté par ses plumes ; du paon symbole d’orgueil et de résurrection mais aussi 
ornement des résidences princières ; du cygne, animal de légende et attribut féodal. 
La primauté reste donnée aux animaux liés à la chasse, auxiliaires ou gibier, en 
particulier les chiens dont on distingue les races  : chien camus, dogue, mâtin. Le 
lévrier, animal emblématique fétiche Outre-Manche, se retrouve chez les Navarre et 
les Bar et chez bien d’autres princes qui en font une devise familiale et un emblème 
d’ordre de chevalerie. Animal noble par excellence, fragile et gracieux, présent de 
roi, il est aussi un magnifique chien de chasse. Juste après les chiens arrivent bien sûr 
les oiseaux de vol : faucon et épervier qui profitent de la symbolique valorisante de 
l’aigle mais ajoutent leurs qualités propres d’oiseaux de chasse.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 020

Du côté du gibier, le succès des cervidés dans l’emblématique nouvelle est 
saisissant. Parmi eux le cerf et la biche sont abondamment employés mais aussi le 
daim ou l’élan. En dehors de leur symbolique religieuse, c’est très probablement leur 
caractère de gibier noble qui justifie cet engouement. Bête noire (sanglier) et grand 
fauves (loup, lynx, tigre) font également partie des animaux qui fascinent. Mais ce 
thème de la chasse est aussi rendu présent par de multiples objets retenus comme 
emblèmes : pièges, laisses, cors, colliers de chien, brides, harnais et mors de chevaux. 
Activité curiale du temps de paix, qui prépare néanmoins à la guerre, allégorie de 
la quête du Salut, occupation aristocratique exclusive, la chasse concentre toutes 
ces valeurs qui définissent les utilisateurs de devises. Son succès dans ce registre de 
signe ne doit pas surprendre. Soulignons également la fréquence des animaux parés 
de couronnes et surtout de chaînes. L’animal enchaîné évoque la fougue domptée, 
la qualité appropriée, la nature domestiquée. Une réalité qui fait écho au goût des 
princes de la période pour les parcs zoologiques et les ménageries que, à partir du 
milieu du XIVe siècle, tout palais princier qui se respecte se doit d’entretenir. Ces 
ménageries supportent d’ailleurs bien souvent une valeur emblématique et il est 
fréquent que les princes y mettent en valeur l’animal qui compose leur propre devise 
comme Charles V avec les lions, son frère Jean de Berry avec les ours et les cygnes, 
Jean Galéas Visconti avec les léopards, Richard II et Charles VI avec les cerfs.

Le second registre le plus représenté dans les devises est le monde végétal, qui 
transpose dans l’emblématique la véritable passion pour la nature que connaît le 
Moyen Âge finissant. En dépit de son importance économique et du développement 
d’une véritable science agronomique dès le règne de Charles  V, le monde rural 
occupe pourtant une place modeste dans l’emblématique nouvelle, largement 
inférieure à celle qu’il tenait dans l’héraldique. Mis à part l’épi de blé (adopté par 
François Ier de Bretagne et ses successeurs dans le collier de leur ordre de l’Epi), la 
faucille, la ruche ou la brebis, peu de figures y font finalement allusion. Ce constat 
ne manque pas d’être surprenant compte tenu de l’importance que prennent les 
thèmes pastoraux dans les mises en scène du monde princier notamment dans la 
littérature, les allégories politiques et les pas d’armes. En revanche, arbres, fleurs des 
champs et des jardins révèlent leur nature aristocratique dans les devises. Comme 
pour les animaux, quelques végétaux sont hérités de l’héraldique et choisis en raison 
de leur symbolique propre comme le chêne et la rose, arbre et fleur par excellence.

Pourtant ces figures ne doivent pas occulter les innovations de l’emblématique 
nouvelle dans ce registre. On découvre à travers les devises végétales une véritable 
passion pour la flore, une connaissance experte et un intérêt technique évident 
pour les arbres et les fleurs. Il ne s’agit plus désormais de styliser vaguement un 
végétal mais au contraire de représenter de la façon la plus réaliste possible une 
variété déterminée de fleur ou une essence d’arbre spécifique. Miniature et 



21I N T R O DU C T I O N  –  L A  D E V I S E  :  U N  S Y S T È M E  E M B L É M AT I Q U E ,  U N  C O D E  E U R O P É E N

orfèvrerie témoignent également de cette attention. Des variétés qui n’avaient 
pour certaines jamais été intégrées dans le blason connaissent alors un important 
succès  (l’aubépine, le pin, l’oranger, le figuier, le châtaignier, le tilleul, le hêtre, le 
palmier, le houx, l’if). C’est également le cas de quelques arbustes et fruits – comme 
la grenade, la pomme, la pomme de pin, le groseillier, le framboisier, le genêt – et de 
quelques plantes aromatiques comme le romarin, le myrte, ou de légumes comme la 
courge. Mais ce sont surtout les fleurs qui, parmi les végétaux, sont le plus largement 
choisies. La bourrache et la violette sont très représentées, mais on trouve aussi 
quelques variétés moins connues comme le mouron, les belles de nuit, le souci, la 
véronique, l’ancolie. De nombreuses devises florales sont adoptées en raison de leur 
fonction parlante. Ainsi, bien peu de princesses prénommées Marguerite se passent 
de la fleur du même nom pour composer une devise parlante, les Jeanne et Jean 
retiennent souvent la fleur de jeannette ou compagnon, associée à la genette. Mais 
cette fonction parlante s’applique aussi au surnom ou au nom : Ludovic le More prend 
la devise de la mûre, les Jouvenel des Ursins, celle de la branche ursine (acanthe). 
D’autres fleurs, du fait de leur nom, appartiennent au langage courtois notamment 
le myosotis, autrement nommé Ne moubliez mie, si fréquent dans l’emblématique, la 
pensée, la fleur de compagnon, et le chardon compris comme « cher don », l’ancolie 
pour la mélancolie, la violette pour la tristesse.

Certains de ces végétaux ont une portée symbolique évidente, à l’exemple du 
houx et du châtaignier dont les piquants sont souvent mis en valeur dans leur emploi 
emblématique de la même façon que ceux de l’ortie. Mais en général l’interprétation 
de ces devises est moins aisée comme dans le cas de l’oranger, capable de porter 
fleurs et fruits en même temps, dont on fait alors l’arbre du Paradis, un signe de 
fécondité et le symbole de l’Incarnation. La symbolique religieuse des plantes est 
également très sollicitée. Chardon et châtaigne évoquent l’Immaculée conception, la 
fleur de plantain d’Humbert de Savoie, la Passion du Christ. La pharmacopée peut 
encore inspirer ces devises comme le laisse penser le houblon de Jean sans Peur, 
plante somnifère associé au mot ICH HALTZ MICH (je me tais), mais aussi parfum 
et stabilisateur de la fermentation de la bière. La gamme chromatique qu’offrent 
ces figures joue sans doute encore un rôle essentiel pour leur intégration dans 
l’emblématique d’une société également passionnée par la couleur.

L’autre thème dominant du registre végétal est celui du bois que l’on trouve 
sous diverses formes  : bâtons, souches, planches. Toute figuration de bois est un 
renvoi conscient ou non au lignum vitae, l’Arbre de vie du Paradis devenu bois de 
la Croix qui se régénère dans les croyants, même si ses multiples mises en forme 
(bois naturel ou travaillé) supportent des symboliques propres plus ou moins aisées 
à interpréter. La souche de bois évoque par exemple la tristesse sur un jeu de mot 
« souche/souci », qui justifie en partie son succès dans l’emblématique princière. A 



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 022

partir de la seconde moitié du XVe siècle et plus encore à la fin du siècle, le bois écoté 
devient un thème décoratif extrêmement en vogue. Il orne les pièces d’orfèvrerie, 
les façades et les voûtes des hôtels et des églises, permettant d’associer le végétal, 
c’est-à-dire la vie, aux autres supports inertes. Le thème du jardin est encore 
évoqué par des devises non végétales comme la chantepleure, la roseraie, l’enclos 
ou la fontaine, figures chargées d’une forte symbolique mariale mais qui évoquent 
aussi ces jardins d’agrément, allégorie du Paradis, qui s’imposent dans toutes les 
résidences seigneuriales dans le courant du XIVe siècle, et qui participent du courant 
naturaliste qui anime la société courtoise.

Thèmes récurrents. À côté de ces deux registres, d’autres thèmes sont assez 
bien représentés et enrichissent encore notre perception des centres d’intérêt 
de la société princière à cette période  : la foi, la fidélité, la guerre, l’artisanat, les 
éléments, les astres. Croix, chapelets, cordelières, lac d’amours, épées, casques, 
éléments d’armure (gantelet, camail et croissant d’armes), équipements de combat 
(feu grégeois, barbacanes, grenades) illustrent ces thèmes. Mais la devise innove 
notamment avec diverses figures liées à l’artisanat comme le rabot de Jean sans Peur 
ou le toupin de René d’Anjou. Les princes portugais de la maison d’Aviz utilisent 
ainsi pour devises des grues de levage, des roues de moulin, un filet de pêche, une 
bouée ou une sphère armillaire, et Matthias Corvin retient la voile de navire, le 
tonneau, le sablier. En choisissant leurs devises parmi l’outillage technique, ces 
princes soulignent la nature valorisante de l’industrie et prouvent l’intérêt nouveau 
que la société porte sur un monde jusqu’alors ignoré voir méprisé par la noblesse. 
Comparées aux devises relatives au monde rural, quasi inexistantes, ces emblèmes 
techniques témoignent aussi de la mutation économique en train de se produire.

Le sens des mots

Il reste en fait assez délicat de déterminer à partir de quand sont apparus les mots 
emblématiques. Ils héritent certainement à la fois des broches de pèlerins et des 
enseignes de corporations qui, à côté d’un emblème figuré, indiquaient le nom du 
sanctuaire ou l’activité du groupe, mais aussi des drueries où des mots complètent 
parfois les signes de l’amour courtois, ou encore des phylactères associés aux 
prophètes. La miniature et la peinture avaient d’ailleurs souvent recours à ce procédé 
pour faire parler les figures. Plus largement, l’adoption de mots emblématiques 
correspond à l’engouement qu’éprouve le Moyen Âge finissant, notamment la 
littérature allégorique, pour les sentences et aphorismes dont les thèmes recoupent 
ceux de la culture princière que l’on retrouvera dans les mots emblématiques  : la 
fidélité et le service, le plaisir et l’amour, le pouvoir et l’espoir.



23I N T R O DU C T I O N  –  L A  D E V I S E  :  U N  S Y S T È M E  E M B L É M AT I Q U E ,  U N  C O D E  E U R O P É E N

Dans les sources, ces phrases emblématiques sont les plus souvent désignés 
par le terme « mot », mais on trouve également d’autres qualificatifs comme celui 
de « dit » ou de « rolet ». Ces mots emblématiques sont à séparer des cris de guerre 
qui, s’ils ne se distinguent pas toujours aisément d’un point de vue graphique, sont 
par la forme et les fonctions radicalement différents. Le mot est d’ailleurs fait pour 
être lu et non crié ou proclamé. Il est un emblème visuel avant d’être un emblème 
sonore. Et s’il joue un rôle militaire certain, ne serait-ce que par sa présence sur les 
étendards de guerre, il n’existe aucune mention de l’utilisation orale du mot dans le 
cadre courtois ou militaire.

Ces phrases sont, en règle générale, assez courtes, pas plus de quatre à cinq 
mots. Elles tendent à s’étoffer dans la seconde moitié du XVe siècle. Beaucoup 
comportent un pronom personnel ou un verbe conjugué à la première personne 
du singulier. Mais, contrairement à ce que l’on pourrait attendre, les mots 
n’entretiennent pas systématiquement de rapport direct avec les devises auxquelles 
ils sont associés. Même si l’on rencontre souvent des combinaisons mot/figure, un 
même mot peut être utilisé avec plusieurs devises et fonctionner indépendamment 
de tout signe figuré.

Un très grand nombre de mots princiers européens sont en langue française, 
idiome curial dans de nombreux pays, et langue diplomatique de l’Europe, à la fin 
du XIVe siècle en particulier, avant que ne se développent les langues nationales 
en parallèle avec la cristallisation des sentiments nationaux. Très peu de ces mots 
sont en latin avant la fin du Moyen Âge et beaucoup ne sont pas exprimés dans 
la langue « nationale » de leur utilisateur, même si ce concept reste flou pour un 
prince du XVe siècle. Les Bourgogne adoptent par exemple, à plusieurs reprises, 
des mots en flamand, sans doute dans un but démagogique (choix d’ailleurs 
surprenant de la part de Jean sans Peur qui prend le risque, durant la guerre civile, 
d’être considéré par les Parisiens comme un prince étranger). En revanche, la 
version bretonne du mot associé à l’hermine A MA VIE alias EM BUHEZ, semble 
bien apocryphe, née dans les esprits de quelques « nationalistes convaincus » de 
notre siècle. Visconti et Gonzague privilégient le français et l’allemand, tandis 
que les Este et les Médicis utilisent le français et le latin. Les princes germaniques 
et ibériques favorisent davantage leur langue «  nationale  ». En dehors du seul 
aspect culturel, ce choix de mots en langue étrangère accroît le côté énigmatique 
et mystérieux de l’emblème. Certains mots restant même indéchiffrables, soit 
que leur langue ne nous soit plus connue (c’est le cas du ALLEN de Louis II de 
Bourbon, peut-être une forme de moyen anglais du terme «  all  : tous  »), soit 
qu’ils se composent d’une formule élidée tel le IL PADELT de Jean de Montaigu 
toujours énigmatique.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 024

Le mot apparaît véritablement comme un emblème à part entière comme le 
prouve notamment son usage en lieu et place du nom et du sceau sur les actes écrits, 
ou encore son attribution aux hérauts et poursuivants comme nom d’office. Il est 
même parfois utilisé en guise de signature ou d’ex-libris, comme on l’observe sur les 
pages des libri amicorum ou sur ces lettres et ouvrages tels que cette lettre du Prince 
Noir écrite à Angoulême en 1375, à la fin de laquelle apparaissent, aux côtés de son 
paraphe, ses mots HOMOUT et ICH DENE ou la correspondance de Jeanne d’Arc 
dont les lettres commencent régulièrement par son mot JHESUS MARIA. Cette 
valeur de la phrase emblématique justifiera le glissement de sens terminologique du 
mot « devise » depuis l’emblème jusqu’à la sentence. Quelques sources de la période 
le consacrent déjà.

Ces constats confirment que le prince de la fin du Moyen Âge est un lettré. 
Même si les mots n’offrent qu’un mince aperçu de sa culture, ils lui permettent de 
faire publiquement allusion à son goût pour les bons mots, à sa connaissance des 
langues, de l’écriture et des auteurs. Cette insertion de la phrase dans l’emblématique, 
véritable prosopopée, doit aussi être considérée du point de vue des observateurs. 
C’est d’abord aux autres que s’adresse la panoplie emblématique du prince et si l’on 
peut douter des connaissances du commun en matière de symbolique, il faut en 
revanche supposer leur capacité des contemporains à lire le message que le prince 
leur adresse  : cette accession de l’écrit au statut d’emblème atteste de la capacité 
supposée des récepteurs à comprendre le message qui leur est adressé, preuve 
supplémentaire du progrès de l’alphabétisation dans la société médiévale. À la fin 
du Moyen Âge, la culture commune est construite sur l’écrit et non plus seulement 
sur l’oralité et l’image.

Des chiffres et des lettres

Aux côtés des armoiries, des devises et des mots, l’emblématique de la fin du Moyen 
Âge et de la Renaissance donne une place essentielle aux lettres de l’alphabet qui 
deviennent, pour elles-mêmes ou assemblées, un emblème à part entière. Le sujet 
a bien peu retenu l’attention des historiens. Si quelques-unes de ces mentions 
ou associations de lettres se comprennent aisément, dans la mesure où elles 
correspondent aux initiales de leur utilisateur, à celles du couple qu’il forme avec 
son épouse, à la terre qu’il gouverne ou même au mot emblématique qu’il emploie, 
beaucoup de ces « monogrammes » multiplient les lectures et, pour certains, résistent 
à toute interprétation.

Après une longue période de déclin dans l’usage diplomatique et emblématique 
du monogramme, l’attention se porte de nouveau, dès la fin du XIIIe siècle, sur le 
prénom du prince, élément déterminant de son identité. On le constate d’abord à 



25I N T R O DU C T I O N  –  L A  D E V I S E  :  U N  S Y S T È M E  E M B L É M AT I Q U E ,  U N  C O D E  E U R O P É E N

travers les sceaux puis bientôt dans le décor des actes. En France, Philippe V († 1322) 
est le premier souverain à souligner son prénom, réduit au monogramme PH 
souvent croiseté et couronné, dans ses actes. Quand cette nouvelle emblématique 
se développe et accorde une place de choix aux lettres, les initiales s’imposent et 
composent une large majorité de ce registre. Mais les formulations peuvent être 
beaucoup plus recherchées. L’élision, héritée des abréviations calligraphiques, 
permet de synthétiser le prénom – comme avec Charles ou Karolus abrégé C, K, 
KRS, à savoir K(A)R(OLU)S, ou CHS pour CH(ARLE)S – et de mettre en valeur 
certaines lettres, symboliquement plus riches, plutôt que d’autres. Les Visconti et 
Sforza font un usage immodéré de ces élisions, comme le IO GZ MA de Jean Galéas 
Marie Sforza, souvent associées voire intégrées à leurs armes où elles servent de 
« brisure ».

Les lettres emblématiques peuvent également renvoyer au mot du prince. C’est 
peut-être le cas du EV de Jean de Berry, possiblement allusif à EV(ENIET TEMPUS), 
version latine de son mot LE TEMPS VIENDRA, du Q des Clèves, relatif à leur mot 
(ONC)Q(UES MIEUX), du NIE d’Antoine, Grand Bâtard de Bourgogne, qui évoque 
sans doute son mot N(UL NE S)Y (FROTT)E mais qui peut aussi être une élision de 
son prénom (A)N(to)I(n)E complété par sa devise de la barbacane en forme de A. 
C’est, de manière plus assurée le cas du QV de Philippe le Beau qui résume son mot 
QUI VOULDRA. Ces chiffres peuvent aussi être parlants comme le L qui symbolise 
l’aile ou l’association AL dans le sens « à elle ». Ils peuvent encore fonctionner en 
rébus plus complexe comme le K-cygne-L par lequel Louis de Guyenne évoque, 
selon Juvénal, la dame de ses pensées, une demoiselle Cassinel. Les chiffres peuvent 
aussi être relatifs au titre, comme le JRF (Jean roi de France) de Jean le Bon, le ME 
(marchio d’Este) des Este, ou à la fonction, comme le RG de Jacques Cœur interprété 
en Royal Guerdon (récompense royale).

En outre, un certain nombre de lettres portent un sens symbolique supporté par 
leur forme comme le Y (associé à l’idée philosophique du bivium), le S (souveraineté, 
cygne) ou le E (eques), le M (miroir) et cette connaissance, qui nous échappe en 
partie, participe à l’évidence aux choix des lettres emblématiques. À la fin du Moyen 
Âge, le goût pour la lettre est tel qu’elle envahit le décor et en particulier les joyaux 
féminins où elle avait été introduite par les lettres emblématiques. Il devient alors 
difficile de départager la valeur de ces lettres, parfois sans sens emblématique direct 
mais jamais sans valeur symbolique.

Se développent également des combinaisons graphiques formées par l’amalgame 
de lettres, des chiffres au sens propre, qui deviennent des signes à part entière et 
dans lesquels il peut être bien difficile d’identifier les lettres. Ces chiffres énigma-
tiques trouvent un bel exemple dans celui de François Ier. Ce dernier est constitué 
d’une croix à trois barres surchargées d’un 8 ou d’un S, emblème dans lequel on peut 



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 026

retrouver plusieurs fois le F et le S de F(rançoi)S et peut-être aussi le L, le S et le E 
de L(oui)SE de Savoie, sa mère, et même le C, le L et le E de CL(aud)E, son épouse. 
Le 8 est aussi certainement une allusion à la devise du nœud de la maison de Savoie. 
Ces lettres-codes révèlent une donnée essentielle de cette forme emblématique en 
particulier et de la devise en général : le mystère.

De l’usage des couleurs

L’emblématique de la fin du Moyen Âge a généré plusieurs systèmes chromatiques 
distincts qui interagissent durant les conflits militaires et civils de la guerre de Cent 
Ans et servent souvent à identifier les camps, les partis et leurs meneurs. Parmi eux, 
les couleurs héraldiques, celles qui colorent les principales pièces des armoiries et 
qui avaient parfois permis de rassembler les fidèles et vassaux du seigneur, voient à 
cette période leur importance emblématique diminuer au profit des couleurs de la 
devise ou des « couleurs de livrée ». En effet, un des codes développés par ce nouveau 
système d’emblèmes à partir de la moitié du XIVe siècle est précisément une gamme 
colorée, souvent limitée à une, deux ou trois couleurs, le plus souvent distinctes 
des couleurs héraldiques et auxquelles vont être associées les différentes figurations 
de l’emblème, du mot ou des lettres. Comme les signes qu’elles accompagnent, 
ces combinaisons de couleurs supportent à la fois une fonction emblématique et 
symbolique. Cette dernière est fondée sur une culture et une sensibilité commune 
qui attache une valeur à chaque couleur et que les premiers traités, à l’instar de celui 
de Jean Courtois, héraut Sicile au service du roi d’Aragon vers 1420, le Blason des 
couleurs en armes, commencent à formaliser. Même si, en réalité, jusqu’à la première 
moitié du XVe siècle, une couleur ne « fonctionne » pleinement que tant qu’elle est 
associée ou opposée à d’autres.

Ces combinaisons de couleurs sont avant tout destinées à identifier un 
personnage précis dans le cadre de sa représentation curiale. Certains princes et 
souverains en tirent même leur surnom à l’instar du Comte vert, Amédée VI de 
Savoie, ou du Comte rouge, Louis de Bavière (en revanche, la désignation du « Prince 
noir  » pour Edouard d’Angleterre est apocryphe). Dans ce contexte aulique, ces 
couleurs connaissent de nombreuses applications, sur les vêtements, les joyaux, le 
décor meuble et immeuble. Elles trouvent également un usage militaire en colorant 
les étendards à devises ou les livrées des archers. Ces vêtements emblématisés et 
uniformes, portés à l’origine par le personnel des offices, bénéficient au cours de 
notre période d’une étonnante promotion pour devenir un temps la tenue des élites, 
abandonnant au Commun l’usage du seul chaperon, avant de redevenir les habits 
spécifiques des gardes du corps, des troupes d’Ordonnance et du personnel de 
l’hôtel.



27I N T R O DU C T I O N  –  L A  D E V I S E  :  U N  S Y S T È M E  E M B L É M AT I Q U E ,  U N  C O D E  E U R O P É E N

À côté de ces couleurs de livrées se sont également imposées, depuis la fin du 
XIIIe siècle, des couleurs « nationales »  : le blanc pour les Français, le rouge pour 
les Anglais. Vers 1380, le duc de Bretagne y ajoute le noir de ses hermines. Assez 
naturellement, lors des épisodes de conflits politiques, ces mêmes couleurs nationales 
ou princières servent à désigner leurs partisans. De nombreuses occurrences relatent 
d’ailleurs, dès le milieu du XIIIe siècle au moins, cet usage politique des couleurs lors 
des conflits communaux italiens des années 1250, des révoltes flamandes et anglaises 
ou des conflits civils bordelais du début XIVe siècle. Dès cette période plusieurs lois 
somptuaires tentent, en vain, de limiter les effets délétères de ces manifestations 
chromatiques partisanes.

L’usage politique de la livrée est attesté pour une des premières fois en 1358 lors 
de la révolte parisienne conduite par Etienne Marcel durant laquelle les partisans de 
Charles II de Navarre, qui ne disent par leur nom, portent pourtant des broches et 
des chaperons à ses couleurs (le rouge et le bleu) qui sont aussi celles de ses armes 
écartelées d’Evreux et de Navarre et à son mot BONNE FOY. La trilogie adoptée 
par les rois de France à partir de Jean le Bon (vert, blanc, rouge), possible allégorie 
des vertus théologales (blanc/Foi, vert/Espérance, rouge/Charité), est déjà en soi 
un manifeste politique. Après 1393, Charles  VI y ajoute le noir et joue de cette 
quadrilogie au gré de sa santé et des joies et des peines de son règne. Ses successeurs 
exploiteront cette triple représentation chromatique : blanc national et royal, rouge/
vert/blanc souverain et couleurs du livrée « personnelle » du roi. En France, la guerre 
civile Armagnacs-Bourguignons est elle aussi l’occasion d’exploitation politique 
des couleurs. Cette exaspération chromatique ne s’arrête pas là et en 1470 encore, 
Louis XI dénonce la couleur rouge de la croix de saint André bourguignonne, passée 
sous le règne de Philippe le Bon du blanc au rouge, comme un signe évident de 
trahison de Charles le Téméraire en faveur des Anglais. Depuis l’assassinat de Jean 
sans Peur en 1419, les ducs de Bourgogne, premiers véritables « princes noirs » de 
l’histoire, se vêtent à cette couleur, tant pour commémorer ce deuil que pour se 
singulariser des princes chatoyants, assurant pour de longs siècles la promotion 
politique et sociale de cette couleur inusitée. Ce paroxysme de la guerre des couleurs 
reflète avec pertinence la réceptivité des contemporains en la matière.

3. Formes et fonctions

Ce nouveau système de la devise, né pour répondre à un certain nombre de besoins 
spécifiques, s’impose progressivement aux autres codes de représentation. Il connaît 
bientôt de très nombreuses applications, sur des supports multiples et variés qui 
déterminent en partie ses formes et ses fonctions.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 028

Sociétés chevaleresques et ordres de chevalerie

L’histoire des premiers ordres de chevalerie est étroitement liée à celle de la devise, si 
intimement même que ces deux éléments ne reflètent souvent qu’une seule et même 
réalité.

L’idée de créer un lien unique entre un prince et ses fidèles, surpassant les 
obligations vassaliques, naît en Hongrie en 1325 avec la Société fraternelle de saint 
Georges, on parle alors de « société fraternelle ». L’ordre de la Bande suit en Castille 
en 1330, puis, en Angleterre, Edouard III, après avoir abandonné un projet d’ordre 
de la Table Ronde initié en 1344, crée l’ordre de la Jarretière en 1349. Il est bientôt 
imité par son cousin français, Jean le Bon, qui fonde en 1352 l’ordre de l’Étoile, lui 
aussi précédé d’un projet d’ordre de la Vierge en 1344. La création de ces structures 
d’entraide, de fidélité et de service honorable, rejoint l’apparition de diverses sociétés 
chevaleresques, fraternités d’armes, les guildes et confraternités, ligues politico-
militaires, corps de retenus et de clients et compagnies de tournois. A partir de cette 
période, les ordres de chevalerie se multiplient en Europe, si bien que vers 1400, la 
plupart des souverains occidentaux se trouvent à la tête d’un ordre, mais également 
nombre de princes territoriaux.

Pour n’observer que l’espace français, durant les années 1360-1380, les 
princes exilés à Londres, comme Jean IV de Monfort, prétendant au trône Breton, 
ou ceux gardés comme otages après la défaite de Poitiers (1356) comme Jean de 
Berry, Louis  II de Bourbon et Louis  Ier d’Anjou, ou encore liés à la cour anglaise 
comme Amédée VI de Savoie ou Charles II de Navarre, adoptent presque tous des 
devises qu’ils vont partager au sein d’une livrée ou d’un ordre. En 1366, Louis II 
de Bourbon, qui rentre de huit années de captivité, fonde l’ordre de la Ceinture 
Espérance, graphiquement très proche de la Jarretière, et, l’année suivante celui de 
l’Écu d’or. Ces deux ordres, souvent confondus, semblent coexister mais restent 
mal connus. On peut cependant supposer une certaine hiérarchie entre les deux, à 
l’instar des ordres et livrées distribuées par les souverains anglais qui distinguent la 
Jarretière, très sélecte, d’ordres plus généreusement distribués comme le SS Collar. 
A la cour des Bourbon, la Ceinture reste plus prestigieuse et honorifique que l’Écu 
d’or à vocation d’abord féodale et clientéliste. En 1379, le duc de Bourbon remet au 
connétable Bertrand du Guesclin, un collier d’« une belle seinture d’or, tres riche, 
de son ordre d’Esperance, laquelle il lui mit au col ». Le roi, très proche du duc, se 
montre fréquemment avec des joyaux ou des vêtements portant mêlées ses propres 
devises et la ceinture de l’ordre du duc. Louis Ier d’Anjou adopte lui aussi une devise 
en forme de croix à double traverses sous le nom d’ordre de la Croix qu’il distribue 
à ses fidèles et pour les fêtes duquel la célèbre tapisserie de l’Apocalypse d’Angers 
semble avoir été tissée. Cet ordre tombe en désuétude à sa mort mais son petit-fils, 



29I N T R O DU C T I O N  –  L A  D E V I S E  :  U N  S Y S T È M E  E M B L É M AT I Q U E ,  U N  C O D E  E U R O P É E N

le roi René, fonde en 1448, l’ordre bien connu du Croissant. Il avait, durant quelques 
temps, distribué à ses fidèles sa devise de la voile sans que cela ne semble avoir donné 
lieu à un ordre précis. Jean de Berry, qui rentre de captivité en 1365, après avoir passé 
cinq ans en Angleterre, adopte quant à lui la devise de l’ours qui semble elle aussi, 
avoir donné naissance à un collier ou à des broches distribués par le duc. L’ordre de 
Philippe le Hardi, duc de Bourgogne, est mieux connu. Ce prince distribue en effet, 
à partir de Noël 1400, des colliers de son ordre de l’Arbre d’or qui annonce la Toison 
d’or que fondera son petit-fils Philippe le Bon en 1430 et qui complète la livrée de 
colliers à marguerites, une de ses devises, qu’il dispense également sans que ceux-ci 
ne soient désignés par les sources sous le nom d’ordre.

Les grands princes territoriaux contemporains ont eux aussi fondé leurs ordres 
de chevalerie. En 1364, Amédée VI de Savoie instaure l’ordre du Collier. Jean IV, duc 
de Bretagne, crée en 1381, l’ordre de l’Hermine, encore porté par Anne de Bretagne 
et complété par son petit-fils François Ier par l’ordre de l’Épi. Vers 1392, Charles III 
de Navarre, institue un ordre du Lévrier blanc qui fonctionne en association avec sa 
livrée de la feuille de châtaignier. Et, nous l’avons vu, les princes de la génération du 
roi fondent également des ordres connus. Ainsi, entre 1394 et 1398, Louis d’Orléans, 
frère de Charles VI, institue l’ordre du Camail qui se maintient chez les Orléans 
jusqu’à l’avènement de Louis XII en 1498. Entre 1405 et 1419, son cousin et rival, 
Jean sans Peur distribue largement plusieurs de ses devises, houblon, rabot ou 
niveau, que les sources désignent parfois sous le terme « d’ordre ». Ce n’est qu’en 
1500 qu’Olivier de La Marche, dans son Epître pour tenir et célébrer la noble fête du 
Toison d’Or, entreprend de distinguer l’ordre de son seigneur Philippe le Beau des 
autres ordres en usage à cette époque. Il y différencie les « devises », distribuées « à 
plusieurs chevaliers, dames et damoiselles et escuiers » des « ordres » avec statuts. 
Dans la première catégorie, il range l’ordre du Croissant de René d’Anjou, l’ordre 
du Camail de Charles d’Orléans, l’ordre de l’Espi ou de l’Hermine de François II de 
Bretagne, l’Épée de Chypre, l’Hermine de Sicile, la Jarre d’Aragon et même l’ordre 
royal de saint Michel. Seuls la Jarretière, le collier de Savoie et la Toison d’or peuvent, 
selon lui, être considérés comme des ordres à proprement parler.

Chez les rois de France, après l’échec relatif de l’ordre de l’Étoile de Jean le Bon 
et un apparent désintérêt de Charles V pour cet outil de pouvoir, Charles VI multiplie 
les livrées de devises, notamment le cerf volant et le tigre, pour finalement attacher 
le statut d’ordre à sa devise de la Cosse de genêt. Charles VII, pourtant plus féru 
d’emblématique qu’on ne le pense souvent, ne fonde pas d’ordre à proprement parler. 
Il faut attendre le règne de Louis XI pour le voir créer en 1469 son célèbre ordre de 
Saint-Michel très directement inspiré de la Toison d’or de son rival bourguignon, que 
ses successeurs entretiendront jusqu’après la fin de l’Ancien Régime, tant Louis XII, 



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 030

qui avait aussi maintenu un temps le Camail des Orléans, que Charles VIII qui se 
paraît du Croissant des angevins, rois de Naples et de Jérusalem.

Ces ordres, pour lesquels certaines des devises princières devenaient le 
principal emblème, ont largement contribué au partage et à la diffusion de ces 
signes. Étudiés dans le détail de leur fonctionnement, ils révèlent un système bien 
plus souple et ouvert que ne le laissent penser les traités plus tardifs ou le point de 
vue de panégyristes de cour. Ces ordres, devises et livrées ont été un des moyens 
clefs de la fidélisation des élites, de la reviviscence de la chevalerie, de la politisation 
de la scène publique, du règlement diplomatique, de la représentation souveraine.

Livrées et uniformes

Les vêtements uniformes sont apparus, au Moyen Âge, dans le cadre des 
communautés encadrées par une règle, ordres religieux et militaires mais aussi 
guildes et confréries, corps de ville, etc. Ils témoignent de l’engagement commun au 
service d’une même cause, de la soumission à une autorité, de l’égalité des membres. 
Au sein des cours princières, cet usage s’applique progressivement aux offices 
auliques et domestiques avant de se confondre avec cette pratique déjà ancienne 
du don de textiles, de fourrures et de vêtements aux familiers pour soutenir leur 
propre mise et le prestige général du groupe réuni autour du seigneur ou du patron. 
Au milieu du XIIIe siècle, apparaît dans les sources l’expression « être de la robe 
de », qui désigne souvent les personnes liées à un patron de façon plus ou moins 
contractuelle.

Désignant à l’origine toutes formes de dons princiers et seigneuriaux, 
expression de la liberalitas, le mot «  livrée  » s’est progressivement appliqué à la 
forme la plus fréquente de ces dons, le vêtement. À mesure que ces vêtements se 
chargeaient de l’emblématique du prince, dès la première moitié du XIVe siècle en 
Angleterre mais seulement à la fin du siècle pour le reste de l’Europe occidentale, le 
terme s’est attaché, par métonymie, aux vêtements emblématiques, plus ou moins 
uniformes, distribués par le prince. Ces livrées vestimentaires uniformes connaissent 
d’ailleurs une étonnante évolution entre le début du XIVe siècle et la fin du Moyen 
Âge. Associant plusieurs couleurs selon de savantes combinaisons, ils sont portés 
à l’origine par les jeunes aristocrates, mais deviennent progressivement les tenues 
uniformes des différents services de l’hôtel. Par ailleurs, le développement, dans 
le contexte chevaleresque et curial, de structures de fidélité honorable attachées à 
la pratique commune du tournoi, aux références pseudo-égalitaires et héroïques 
de l’univers arthurien, à l’idéal développé par les ordres de moines chevaliers, au 
service du prince, a largement contribué à la diffusion et à la valorisation sociale 
de tenues uniformes et emblématisées. Les premières livrées identiques aux devises 



31I N T R O DU C T I O N  –  L A  D E V I S E  :  U N  S Y S T È M E  E M B L É M AT I Q U E ,  U N  C O D E  E U R O P É E N

du prince apparaissent dans le cadre formel des ordres chevaleresques comme la 
Jarretière ou l’Étoile. Mais, quasi simultanément, les princes multiplient le partage 
d’autres supports emblématiques, bijoux et vêtements, à l’occasion d’événements 
curiaux ou politiques, et organisent leur entourage comme un ensemble cohérent à 
leur image.

La grande innovation d’outre-Manche semble avoir été le partage sur ce support 
de l’emblématique personnelle du prince qui impliquait un partage d’identité avec 
un groupe plus ou moins défini de personnes, que les sources anglaises qualifient 
« d’affinity » et qui étaient consignées dans des livery rolls. En 1384 par exemple, le 
livery roll du comte de Devon, Édouard Courtenay, désigne cent trente personnes 
portant la livrée à ses couleurs : lui, cinq de ses parents, sept chevaliers, quarante 
écuyers, cinquante-deux hommes d’armes, quatorze hommes de loi, quatre 
ménestrels, huit prêtres, six pages et trois demoiselles. Vers 1400, ce système était 
étendu à toute la nobility, ce qui, dès les années 1370, généra toute une série de 
plaintes du Parlement contre les désordres créés par les livrées nobiliaires dans la 
société civile. Ces livrées, savamment hiérarchisées sous une apparente uniformité, 
signalent alors publiquement la munificence du prince et l’étendue de ses fidèles, lui 
permettant tout à la fois de réunir et de distinguer ceux qui l’entouraient en autant 
de doubles de lui-même.

Curieusement les sources iconographiques figurant ces groupes uniformes 
restent relativement rares au contraire des sources comptables qui nous font 
connaître, dans le détail de leur couture, broderies et ajouts d’orfèvrerie, plusieurs 
centaines de ces livrées princières. Les comptes princiers soulignent en effet 
l’importance de ces dépenses somptuaires réalisées dans des occasions spécifiques : 
mariages, entrées, voyages diplomatiques ou militaires. Ces sources suggèrent aussi 
l’évident effet produit, en matière de communication politique, par le prince entouré 
de sa cour portant sa livrée. La distribution de livrées s’amplifie jusqu’au début du 
XVe siècle et cette mise en signe de l’entourage du prince s’applique en particulier 
au contexte militaire. Le tournoi notamment, véritable creuset de la genèse de ces 
livrées uniformes, reste longtemps le théâtre de la mise en scène de ces compagnies 
princières réunies par une même tenue à devises.

Mais les sources révèlent également la distribution de livrées emblématiques 
à la maison militaire du prince lors de chaque campagne importante. Signe d’une 
redéfinition de l’autorité princière et selon un processus classique de dévaluation 
sociale des modes, passé le milieu du XVe siècle, les distributions de livrées 
emblématisées ont tendance à ne plus concerner que des offices spécifiques : écurie, 
pages, trompettes, cuisine, vénerie, bourreaux, comme en témoignent les exemples 
étudiés des cours d’Anjou et de Savoie. La cour de Bourgogne en revanche prolonge 
occasionnellement les distributions de livrées emblématiques à l’ensemble de l’hôtel 



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 032

jusque tard dans le XVe siècle mais, de façon générale, la noblesse en abandonne 
l’usage.

Dans la plupart des cours princières pourtant, la garde du corps, majoritairement 
composée d’archers, chargée d’un fort devoir de représentation, reste l’objet de soins 
vestimentaires et emblématiques particuliers. À l’image de celle du prince, la tenue 
des archers de corps, qui cumule l’usage des livrées d’office de la cour aux uniformes 
des corps d’archers urbains, constitue un jalon essentiel entre les livrées princières 
et les uniformes des armées de la fin du Moyen Âge. Cependant l’usage de vêtements 
uniformes semble également s’être imposé très tôt comme le confirment les livrées 
des soldats envoyés par la ville de Tournai au siège de Lille mené par Philippe le 
Bel en 1297. Les comptes bourguignons mentionnent plusieurs exemples de ces 
uniformes de milices urbaines qui sont attestés jusqu’à la fin de la période dans tout 
le royaume et concernent plus spécifiquement les archers.

En France, l’une des conséquences de la création des Compagnies d’ordonnance 
(1447) est précisément l’imposition d’un uniforme aux couleurs du capitaine pour 
les hommes d’armes et plus spécifiquement ses archers et cette pratique est alors 
généralisée dans le reste de l’Europe. Les hommes d’armes montés en revanche 
ne revêtent pas ce type de tenue. Leur armement les en empêche en partie et c’est 
toujours sur le pennon de leurs lances que l’on retrouve l’emblématique de leur 
capitaine.

Le champ de bataille aura donc été un lieu privilégié de partage et de 
représentation de la devise princière et celui de sa diffusion. Même si, à la fin du XVe 
siècle, la devise devient davantage un signe de guerre qu’un signe de cour, elle aura 
permis aux princes de transposer les valeurs d’un univers à l’autre et de faire de la 
guerre une grande parade curiale au service leur représentation.



33I N T R O DU C T I O N  –  L A  D E V I S E  :  U N  S Y S T È M E  E M B L É M AT I Q U E ,  U N  C O D E  E U R O P É E N

Bibliographie sélective

Aguirre Mikel Ramos, « Cimeras, colores, divisas », dans Duque Angel Martín (dir.), Signos de 
identidad histórica para Navarra, t. I, Pampelune, Biblioteca Caja de Ahorros de Navarra, 
1996, p. 361-374.

Avelar Henrique de et Ferros Luís, « As empresas dos príncipes da Casa de Avis », dans Os 
descobrimentos portugueses e a Europa do Renascimento. « O homem e a hora são um só », 
Lisbonne, Presidência do Conselho de Ministros, 1983, p. 227-245.

Baumstark Reinhold (dir.), Das Goldene Rössl : ein Meisterwerk der Pariser Hofkunst um 1400, 
catalogue de l’exposition (Munich 1995), München: Bayerischen Nationalmuseums 
München/Hirmer, 1995.

Beaulieu Michèle et Bayle Jeanne, Le costume en Bourgogne de Philippe le Hardi à la mort de 
Charles le Téméraire (1364-1477), Paris, Presses Universitaire de France, 1956.

Beaune Colette, « Costumes et pouvoir en France à la fin du Moyen Age : les devises royales vers 
1400 », Revue des sciences humaines, 183, 1981, p. 125-146.

Bolzoni Lina et Volterrani Silvia (dir.), Con parola brieve e con figura. Emblemi e imprese fra 
antico e moderno, actes du colloque (Pise 2004), Pise, Edizioni della Normale, 2008.

Boulton D’Arcy Jonathan Dacre, «  Insignia of power. The use of heraldic and paraheraldic 
devices by Italian princes, c. 1350-c. 1500 », dans Rosenberg Charles M. (dir.), Arts and 
politics in late medieval and renaissance Italy, 1250-1500, Notre-Dame, Ind.-London, 
University of Notre Dame Press, 1990, p. 103-127.

Boulton D’Arcy Jonathan Dacre, The knights of the Crown : the monarchical orders of knighthood 
in late medieval Europe, 1326-1520, Woodbridge, The Boydell Press, 2000 (éd. or. 1987).

Bresc Henri, «  L’empresa de la Correge et la conquête de la Sicile  », Annuario de estudios 
medievales, 23, 1993, p. 197-220.

Cambin Gastone, Le rotelle milanesi, bottino della battaglia di Giornico 1478 : stemmi, imprese, 
insegne, Fribourg, Società Svizzera di Araldica, 1987.

Ceccarelli Luciano, « Non mai ». Le imprese araldiche dei duchi di Urbino, Urbin, Accademia 
Raffaello, 2002.

Contamine Philippe, « L’ordre de saint Michel au temps de Louis XI et Charles VIII », Bulletin 
de la Société nationale des Antiquaires de France, 1976 (1978), p. 212-238.

Contamine Philippe, « La croix droite blanche en France au XVe et au début du XVIe siècle », 
dans Aurell Martin et alii (dir.), Signes et couleurs des identités politiques du Moyen Âge à 
nos jours, Rennes, PUR, 2008, p. 57-70.

Dillian Gordon, Monnas Lisa et Elam Caroline (dir.), The regal image of Richard  II and the 
Wilton Diptych, Londres, Hervey Miller, 1998.

Di Pietro Lombardi Paola, « Le imprese estensi come ritratto emblematico del principe », dans 
Iotti Roberta (dir.), Gli Estensi. La corte di Ferrara, Modène, Il Bulino, 1997, p. 183-231.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 034

Famiglietti Richard C., Tales of the marriage Bed from Medieval France 1300-1500, Providence, 
Picardy Press, 1992.

Gentile Luisa Clotilde, Riti ed emblemi. Processi di rappresentazione del potere principesco in 
area subalpina (XIII-XVI secolo), Turin, Zamorani, 2008.

Gomez De La Reguera Francisco, Empresas de los reyes de Castilla y de Léon, éd. C. H. Alonso, 
Valladolid, Secretariado de Publicaciones de la Universidad, 1991.

Hablot Laurent, « L’ordre de la Cosse de genêt de Charles VI, la mise en scène d’une devise 
royale », Revue française d’héraldique et de sigillographie, 69-70, 2000, p. 131-148.

Hablot Laurent, « La ceinture Esperance et les devises des Bourbon », dans Perrot Françoise 
(dir.),

Espérance  : le mécénat religieux des ducs de Bourbon à la fin du Moyen Âge, catalogue de 
l’exposition (Souvigny 2001), Souvigny, Ville de Souvigny, 2001, p. 91-103.

Hablot Laurent, « Animal emblème, animal de légende, le cygne, une devise princière à la fin 
du Moyen Age », Histoire de l’Art, 49, 2001, p. 51-64.

Hablot Laurent, « Les signes de l’entente. Le rôle des devises et des ordres dans les relations 
diplomatiques entre les ducs de Bourgogne et les princes étrangers de 1380 à 1477 », Revue 
du Nord, 345-346, 84, 2002, p. 319-341.

Hablot Laurent, « La devise, un signe pour les princes de la fin du Moyen Age », dans Taburet-
Delahaye Élisabeth (dir.), La création artistique en France autour de 1400, actes du colloque 
(Paris-Dijon 2004), Paris, École du Louvre, 2006, p. 177-192.

Hablot Laurent, « Concevoir et créer la devise du prince », dans Cassagnes-Brouquet Sophie 
(dir.), Poètes et artistes : la figure du créateur en Europe du Moyen Age à la Renaissance, 
Limoges, Presses universitaires de Limoges, 2007, p. 205-219.

Hablot Laurent, « Le décor emblématique chez les princes de la fin du Moyen Age : un outil 
pour construire et qualifier l’espace », dans Liénard Thomas (dir.), Construction de l’espace 
au Moyen Âge  : pratiques et représentation, actes du colloque (Mulhouse 2006), Paris, 
Publications de la Sorbonne, 2007, p. 147-165.

Hablot Laurent, « Les cris écrits. L’apparition des cris, mots emblématiques et sentences dans 
l’héraldique médiévale. Un regard sur la voix et l’écrit », Pris-ma, 23, 45-46, 2007, p. 22-52.

Hablot Laurent, « Les princesses et la devise. L’utilisation politique de l’emblématique par les 
femmes de pouvoir à la fin du Moyen Age », dans Santinelli-Folz Emmanuelle et Dubois-
Nayt Armel (dir.), Femmes de pouvoir et pouvoirs de femmes dans l’Europe occidentale 
médiévale et moderne, Valenciennes, Presses Universitaires de Valenciennes, 2009, 
p. 163-183.

Hablot Laurent, «  Mise en signe du livre, mise en scène du pouvoir. Armoiries et devises 
dans les manuscrits de René d’Anjou », dans Gautier Marc-Edouard (dir.), Splendeurs de 
l’enluminure : le roi René et les livres, catalogue de l’exposition (Angers 2009-2010), Angers, 
Actes Sud, 2009, p. 167-177 et 248-255 (notices 15-17, 24, 26-28).



35I N T R O DU C T I O N  –  L A  D E V I S E  :  U N  S Y S T È M E  E M B L É M AT I Q U E ,  U N  C O D E  E U R O P É E N

Hablot Laurent, « « Pour contemplacion d’icelui ». Formes et fonctions de la délégation des 
ordres et devises dans les cours européennes XIVe-XVe siècle  », dans Bernard Guenée 
et Moeglin Jean-Marie (dir.), Relations, échanges, transferts en Occident au cours des 
derniers : hommage à Werner Paravicini, actes du colloque (Paris 2008), Paris, Académie 
des Inscriptions et Belles Lettres/De Boccard, 2010, p. 427-442.

Hablot Laurent, « Le double du prince. Emblèmes et devises à la cour : un outil politique », dans 
Gaude-Ferragu Murielle, Laurioux Bruno et Paviot Jacques (dir.), La cour du prince. Cour 
de France, cours d’Europe, XIIe-XVe siècle, Paris, Champion, 2011, p. 281-299.

Hablot Laurent, «  Cris de guerre et d’armes. Formes et fonctions de l’emblème sonore 
médiéval  », dans id., Vissière Laurent (dir.), Les paysages sonores du Moyen Âge à la 
Renaissance, Rennes, PUR, 2016, p. 151-171.

Hablot Laurent, « Se dire en signes à la fin du Moyen Âge. Emblématique et autoreprésentation », 
dans Gaucher Rémond Elisabeth (dir.), L’autoportrait et représentation de l’individu, 
Louvain-la-Neuve, De Boeck Supérieur, 2016 (Le Moyen Âge, 122, 1, 2016), p. 67-81.

Hablot Laurent, Manuel de héraldique emblématique médiévale, Tours, PUFR, 2019.
Hablot Laurent, « Reflets du pouvoir. Armoiries et devises en Bourgogne à la fin du Moyen 

Âge », Maurcie-Chabard Brigitte, Jugie Sophie et Paviot Jacques (dir.), Miroir du Prince. 
La commande artistique de hauts fonctionnaires bourguignons (1425-1510), catalogue de 
l’exposition (Autun 2021), Gand, Snoeck, 2021, p. 84-91.

Hochner Nicole, Louis XII. Les dérèglements de l’image royale, Paris, Champ Vallon, 2006.
Jones Michael, Les signes du pouvoir. L’ordre de l’Hermine, les devises et les hérauts des ducs de 

Bretagne au XVe siècle. Mémoires de la Société d’histoire et d’archéologie de Bretagne, 68, 
1991, p. 141-173.

Jones-Davies Marie-Thérèse (dir.), Emblèmes et devises au temps de la Renaissance, Paris,  
J. Touzot, 1981.

Kovács Eva, «  L’ordre du camail des ducs d’Orléans  », Acta historiae artium, Academia 
Scientiarum Hungaricae, 27, 1981, p. 225- 231.

Labande-Mailfert Yvonne, «  L’épée dite «  flamboyante  » de Charles VIII  », Bulletin 
Monumental, 108, 1950, p.91-101.

Lachaud Frédérique, « Liveries of Robes in England, c. 1200-c. 1330 », English Historical Review, 
111, 1996, p. 279-298.

Lecoq Anne-Marie, François Ier. Imaginaire symbolique et politique à l’aube de la Renaissance 
française, Macula, Paris, 1987.

Lippincott Kristen, « The genesis and significance of the fifteenth-century Italian impresa », 
dans Anglo Sydney (dir.), Chivalry in the Renaissance, Woodbridge, Boydell Press, 1990, 
p. 49-76.

London Hugh Stanford, Royal Beast, Londres, Heraldry Society, 1958.
London Hugh Stanford, « The greyhound as a royal beast », Archeologia, 97, 1959, p. 139-163.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 036

López Poza Sagrario, « « NEC SPE NEC METU » y otras empresas o divisas de Felipe II », in 
Zafra Molina Rafael et Azanza José Javier (dir.), Emblemática trascendente: hermenéutica 
de la imagen, iconología del texto, Pamplona, Sociedad Española-Universidad de Navarra, 
2011, p. 435-456.

Malacarne Giancarlo et Signorini Rodolfo, Monete e medaglie di Mantova e dei Gonzaga dal 
XII al XIX secolo, vol. II, Stemmi, imprese e motti gonzagheschi, Milan, Electa, 1996-1997.

Maspoli Carlo, « Arme e imprese visconte e sforzesche Ms. Trivulziano n. 1390. I-II », Archivum 
Heraldicum, 110, 1996, p. 132-158 et 111, 1997, p. 27-38.

Medvedev Mikhail, « The towel as a badge of Wenceslas, king of Germany and Bohemia, and 
its transformations  », dans Vachon Auguste, Boudreau Claire et Cogne Daniel (dir.), 
Genealogica & Heraldica, actes du colloque (Ottawa 1996), Ottawa, University of Ottawa 
Press, 1998, p. 407-412.

Menendez Pidal Faustino, Heraldica medieval espanola, t. I, La casa real de Leon y Castilla, 
Madrid, Ediciones Hidalguía, 1982.

Mérindol Christian de, « Essai sur l’emblématique et la thématique de la monarchie française 
à la fin du Moyen Age, d’après le témoignage du château de Vincennes », Bulletin de la 
Société nationale des Antiquaires de France, 1986 (1987), p. 187-227.

Mérindol Christian de, Le Roi René et la seconde Maison d’Anjou. Emblématique, Art, Histoire, 
Paris, Le Léopard d’Or, 1987.

Mérindol Christian de, Couleur, étoffe, politique à la fin du Moyen Âge. Les couleurs du roi et 
les couleurs d’une cour ducale, dans Recherches sur l’économie de la France médiévale. Les 
voies fluviales, la draperie, actes du colloque (Lyon 1987), Paris, Editions du C.T.H.S, 1989, 
p. 221-249.

Mérindol Christian de, « Le collier de l’Epi en Bretagne d’après des documents inédits conservés 
à Besançon », Revue française d’héraldique et de sigillographie, 66, 1996, p. 67-81.

Paço d’Arcos Isabel, « O pilriteiro, empresa de D. João I», Tabardo, 3, 2006, p. 57-66.
Page Agnès, Vêtir le prince. Tissus et couleurs à la cour de Savoie (1427-1447), Lausanne, 

Université de Lausanne, 1993.
Pastoureau Michel, « Arma senescunt, insigna florescunt ». Note sur les origines de l’emblème, 

dans Studi in onore di Leopoldo Sandri, Rome, Ministero per i beni culturali e ambientali, 
1981, t. III, p. 699-706.

Pastoureau Michel, «  L’effervescence emblématique et les origines héraldiques du portrait 
au XIVe siècle  », dans Bulletin de la Société nationale des Antiquaires de France, 1984, 
p. 108-115.

Pastoureau Michel, Naissance d’une image nouvelle  : la médaille du Quattrocento, une 
emblématique nouvelle, dans id., Couleurs, Images, Symboles, Paris, Le léopard d’or, 1986, 
p. 139-184.

Pastoureau Michel, L’emblématique princière à la fin du Moyen Âge, essai de lexique et de 
typologie, dans Andenmatten Bernard, Paravicini Bagliani Agostino et Vadon Annick 



37I N T R O DU C T I O N  –  L A  D E V I S E  :  U N  S Y S T È M E  E M B L É M AT I Q U E ,  U N  C O D E  E U R O P É E N

(dir.), Héraldique et emblématique de la maison de Savoie (XIVe-XVe s.), Lausanne, 
Université de Lausanne, 1994, p. 11-43.

Pastoureau Michel, Emblèmes et symboles de la Toison d’or, dans Cockshaw Pierre, Van Den 
Bergen-Pantens Christiane (dir.), L’ordre de la Toison d’Or de Philippe Le Bon à Philippe Le 
Beau (1430-1505), idéal ou reflet d’une société ?, Bruxelles-Turnhout, Bibliothèque royale de 
Belgique-Brepols, 1996, p. 99-106.

Pinoteau Hervé, La symbolique royale française : Ve-XVIIIe siècles, La Roche-Rigault, PSR, 2003.
Planche James Robinson, « The Badges of the House of Lancaster », dans The pursuivant of 

arms, or, heraldry founded upon fact, Londres, Chatto and Windus, 1873, p. 235-257.
Planche James Robinson, « The Badges of the House of York », ivi, p. 261-281.
Pollini Nadia, La mort du prince. Rituels funéraires de la Maison de Savoie (1343-1451). 

Lausanne, Université de Lausanne, 1994.
Preto Jorge, «  A empresa do Príncipe Perfeito  », dans Mendonça Manuela (dir.), O tempo 

histórico de D. João II nos 550 anos do seu nascimento, Lisbonne, Academia portuguesa de 
história, p. 71-100.

Rau Virgínia, « Les emblèmes et l’histoire des techniques au Portugal au cours des XVe et XVIe 
siècles  », dans Histoire économique du monde méditerranéen, 1450-1650. Mélanges en 
honneur de Fernand Braudel, Toulouse, Privat, 1973, p. 487-496.

Reynaud Nicole, « Sur la double représentation de Guillaume Jouvenel des Ursins et sur ses 
emblèmes », Revue de la Bibliothèque nationale, 44, 1992, p. 50-57.

Rosenthal Eearl E., « The invention of the columnar device of the emperor Charles V at the 
court of Burgundy in Flanders in 1516 », Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, 
36, 1973, p. 198-230.

Saul Nigel, «  The Commons and the Abolition of Badges  », Parliamentary History, 9, 1990, 
p. 302-315.

Seixas Miguel Metelo de, « Um enigma arturiano-ouriquense : o espadim de D. Alfonso V », 
dans Actas do encontro sobre o enigma, Lisbonne, Fundação das Casas de Fronteira e 
Alorna, 1999, p. 1-7.

Seixas Miguel Metelo de, « Aleo ! Aleo ! A empresa de D. Pedro de Meneses, primeiro conde de 
Vila Real, primeiro governador de Ceuta », Armas e Troféus, s. 9, 2005, p. 95-117.

Seixas Miguel Metelo de et Galvão.Telles João Bernardo, « Elementos de uma cultura visual e 
dinástica: os sinais heráldicos e emblemáticos do rei D. Duarte », dans Barreira Catarina 
Fernandes et Seixas Miguel Metelo de (dir.), D. Duarte e a sua época: arte, cultura, poder e 
espiritualidade, Lisboa, Instituto de Estudos Medievais, 2014, p. 257-284.

Seixas Miguel Metelo de, « Art et héraldique au service de la représentation du pouvoir sous Jean 
II de Portugal (1481-1495) », dans Ferrari Matteo (ed.), L’Arme Segreta. Araldica e Storia 
dell’Arte nel Medioevo (secoli XIII-XV), Firenze, Le Lettere, 2015, p. 285-309.

Seixas Miguel Metelo de, « Motivos jacobeus na emblemática quatrocentista da Casa de Avis », 
Ad Limina, vol. 11, n.º 11, 2020, p. 153-182.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 038

Seixas Miguel Metelo de, « A emblemática manuelina, instrumento de comunicação política », 
dans Caetano Joaquim Oliveira (dir.), Vi o Reino renovar. Arte no tempo de D. Manuel I, 
Lisboa, Museu Nacional de Arte Antiga, 2021, p. 62-75.

Seixas Miguel Metelo de, «  Emblématique, dévotion, espace sacré  : l’exemple de Jean  Ier au 
monastère de Batalha  », dans Fernandes Carla Varela et Castiñeiras González Manuel 
(dir.), Images and Liturgy in the Middle Ages, Lisbonne, Documenta, 2021, p. 521-550.

Siddons Michael Powell, Heraldic badges in England and Wales, Woodbridge, Boydell Press, 
2009.

Slanicka Simona, Krieg der Zeichen. Die visuelle Politik Johanns ohne Furcht und der 
armagnakisch-burgundische Bürgerkrieg, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2002.

Thibault Geneviève, « Emblèmes et devises des Visconti dans les œuvres musicales du Trecento », 
dans Gallo F. Alberto (dir.), L’Ars nova italiana del Trecento, actes du colloque (Certaldo 
1969), Certaldo, Centro di studi sull‘ars nova italiana del Trecento, 1970, p. 131-160.

Vaivre Jean-Bernard de, « Une enseigne du XVe siècle : l’étendard du connétable de Richemont », 
dans Archivum Heraldicum, 93, 1979, p. 10-17.

Vaivre Jean-Bernard de, « Les cerfs ailés et la tapisserie de Rouen », Gazette des Beaux-Arts, 87, 
1982, p. 93-108.

Vaivre Jean-Bernard de, « Notes d’héraldique et d’emblématique à propos de la tapisserie de 
l’Apocalypse d’Angers », Comptes rendus de l’Académie des Inscriptions et Belles-Lettres, 
127-1, 1983, p. 95-134.

Vaivre Jean-Bernard de, « A propos des devises de Charles VI », Bulletin Monumental, 141-1, 
1983, p. 92-95.

Vale Malcolm Graham Allan, « The livery colours of the Charles VII of France in two works by 
Fouquet », Gazette des Beaux-arts, s. 6, 74, 1969, p. 243-248.

Vale Malcolm Graham Allan, « A fourteenth-century order of chivalry. The ‘tiercelet’ », The 
english historical review, 82, 1967, p. 332-341 (rééd. dans id.,).

Vale Malcolm Graham Allan, War and chivalry : warfare and aristocratic culture in England, 
France, and Burgundy at the end of the Middle Ages, Athens Ga., University of Georgia 
Press, 1981.

Vissière Laurent, « Sans poinct sortir hors de l’orniere ». Louis II de La Trémoille (1460-1525), 
Paris, Honoré Champion, 2008.

Wagner Anthony R., « The Swan Badge and the Swan Knight », Archeologia, 97, 1959, p. 127-138.



Il faut se mettre à la place du non-initié. Pour lui (et pour nous), les devises sont un 
phénomène éphémère, volatile, changeant. Elles sont élégantes, on en conviendra, 
comme la mode et les lettres GUCCI ou L(ouis) V(uitton) qui, pour faire joli, ornent 
les sacs de ces dames. Mais elles sont très secondaires en comparaison des faits 
établis  : finances et forces armées. Néanmoins des chercheurs venus des quatre 
coins de l’Europe, des hommes et des femmes en principe sérieux, se sont réunis 
en deux occasion (à Batalha en 2014 et au monastère de Brou en 2015), à grands 
frais de temps et d’argent, pour s’y consacrer. Ce faisant, comme vous pourrez le 
découvrir en parcourant ce volume, ils sont parvenus à des résultats que l’on observe 
chaque fois que l’on regarde vivre une société : concurrence, affirmation, parenté, 
alliance, prétention, paraître. Sommes-nous en train de contribuer au lexique du 
savoir superflu ? Faisons-nous de l’art pour l’art ? Notre sujet est-il légitime ?

Il s’agit en effet de la légitimité de l’histoire culturelle, et plus particulièrement 
de l’histoire culturelle du politique1. Et nous pouvons présumer que tout effort qui 
tente d’expliquer le fonctionnement d’une société donnée est parfaitement légitime. 
Parvenir à cette connaissance passe souvent, même régulièrement, par l’observation 
de ce qui est apparemment curieux, superflu ou secondaire, de ce qui marque une 
différence. Le paraître d’une société n’est pas seulement la démonstration de ce qui 
existe, mais aussi l’expression de ce qui est en cours de formation. C’est une image 
que la société projette d’elle-même. Les devises sont des signes  : elles participent 

1  Stollberg-Rilinger Barbara, Was heißt Kulturgeschichte des Politischen ?, Duncker & Humblot, Berlin 2005.

Pourquoi les devises ?
De la légitimité et des résultats 

d’une recherche en cours

Werner Paravicini  
Universität Kiel



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 040

donc à la communication, notamment à celle symbolique2, qui, elle, constitue la 
société, est la société même.

Je laisse ici de côté le caractère de science auxiliaire3 de la connaissance des 
devises pour la datation et la localisation des manuscrits, des bâtiments et des 
œuvres d’art, et je reconnais un droit d’existence à l’antiquarisme qui a sauvé tant 
de documents et possède ses propres lettres de noblesse. Cela dit, l’étude de notre 
phénomène n’est justifiée que si elle répond à un certain nombre de questions  : 
Qu’est-ce qu’une devise  ? Qu’est-ce qui la précède  ? Quand apparaît-elle  ? Où 
apparaît-elle, géographiquement parlant  ? Où apparaît-elle, socialement parlant  ? 
Comment se distingue-t-elle de l’héraldique ? Quelle est la relation entre devise et 
ordres de chevalerie ? Qui est-ce qui l’a créé ? Pour quelle raison a-t-elle été créée ? 
Quelle est sa structure ? Elle a été remplacée par quoi ? Que reste-t-il à faire ? Faisant 
suite aux précédents travaux de Laurent Hablot4, les articles ici réunis, en bonne 
partie issus des deux colloques susmentionnés, apportent, comme vous allez le 
découvrir, des nouveaux éléments pour répondre à ces douze questions, et d’abord à 
la définition de ce qu’est une devise.

1. Qu’est-ce qu’une devise ?

Il semble prudent de ne pas établir d’emblée une définition de ce qu’est la devise 
mais plutôt d’en faire le résultat d’une recherche plus avancée. Néanmoins, une 
définition provisoire est nécessaire pour établir les différences avec ce qui précède 
et avec ce qui suit. 

Disons alors que la devise est composée de deux éléments : le corps et le mot. 
Le corps est en général la représentation d’un objet, dont la variété est quasi infinie : 
presque tout peut constituer le corps d’une devise. Les éléments déshonorants en sont 
cependant exclus, mais point ceux du travail manuel : on trouve ainsi, et en place 
éminente car royale, la roue de moulin (le rodízio du roi Alphonse V du Portugal) 
et le filet de pêche (de la reine Aliénor de Portugal, femme de Jean II, dans lequel la 
dépouille de son fils Alphonse lui aurait été présentée selon la légende, mais qui en 
réalité est déjà attesté avant la mort de l’Infante en 1491, comme l’explique Gomes 

2  Voir encore ead., Des Kaisers alte Kleider. Verfassungsgeschichte und Symbolsprache des Alten Reiches, 
Munich, C.H.Beck, 2008, et ead., Rituale, Campus-Verlag, Francfort-sur-le-Main, 2013. Ce qui suit est le texte, 
revu et partiellement complété, de la conclusion prononcée à l’occasion du colloque tenu à Batalha en 2014.  
Il renvoie aux différents exposés contenus dans le présent volume en citant le nom de l’auteur entre parenthèses.

3  Savorelli Alessandro, « L’araldica per la storia dell’arte : una fonte ausiliaria ? », dans Paoli Maria Pia (dir.), 
Nel laboratorio della storia. Una guida alle fonti dell’età moderna, Rome, Carocci, 2013, p. 289-318.

4  Cf. Hablot Laurent, La devise, mise en signe du prince, mise en scène du pouvoir. Les devises et l’emblématique 
des princes en France et en Europe à la fin du Moyen Âge, thèse de doctorat, Université de Poitiers, 2001.



41I N T R O DU C T I O N  –  P O U R Q U O I  L E S  D E V I S E S  ?

dos Santos5), le rabot du duc de Bourgogne Jean sans Peur (prétendu répondre au 
bâton noueux de son concurrent comme nous en informe Tanabe)6, une charnière 
(plus que solida) et un compas, et, horribile dictu, une bourse (Vissière). Tandis que 
la bombarde et tout ce qui se réfère à la guerre et à la chasse y figure en bonne place, 
tout autant que les plantes comme c’est le cas de la cosse de genêt de Charles VI de 
France ou de l’aubépine des Saluces (Debernardi). À la limite de l’indécent semble 
se placer la fameuse jarretière anglaise7, mais justement la galanterie, l’amour 
fournissent souvent, au premier niveau de lecture, le corps de l’emblème. Celui-ci 
peut aussi être composé de lettres, simples tel le A de Amor dans le codex Manesse 
(Heidelberg, Universitätsbibliothek, Cod. Pal. germ.  848), manuscrit encore mal 
étudié du point de vue de l’emblématique. Mais c’est également le cas des signes 
alphabétiques que l’on trouve à Batalha, lieu de mémoire de la dynastie des Avis, 
ou de ceux qui sont utilisés par les Bourbon (Vissière) et par François Ier (Fourier/
Pariot). Ces lettres peuvent aussi être entrelacées en chiffre, pour représenter le 
couple ou l’aimée, ce qui mène parfois au mot (comme plusieurs articles réunis dans 
ce volume le prouvent).

Le mot d’ailleurs n’est pas systématiquement associé à la devise, il peut même 
être régulièrement omis, ainsi dans les Saintes-Chapelles de la maison de Bourbon 
(Vissière), mais le plus souvent, il accompagne le corps. Jamais identique au cri de 
guerre, à ce qu’il semble8, c’est parfois un seul mot, parfois une courte sentence, en 
relation avec le corps de la devise ou non. Ce mot connaît une grande variété : le 
NUL NE S’Y FROTTE (Antoine bâtard de Bourgogne, la maison de Lorraine) est 
guerrier  ; le SANS SORTIR DE L’ORNIÈRE (La Trémoille) est lignager  ; le FAIS 
TON DEVOIR (FAZE TEU DEVER) est clientélaire. L’AULTRE N’AURAY, avec son 
répondant TANT QUE JE VIVE de Philippe le Bon duc de Bourgogne et d’Isabelle 
de Portugal, sa femme, sont une promesse d’amour conjugal (malgré le grand 
nombre de maîtresses et de bâtards que l’on connaît au duc). Le NE M’OUBLIE 
MIE est autant politique que galant (Mérindol, Tanabe), le DÉSIR (de bien faire, de 

5  À ce sujet voir aussi Hablot Laurent, « Filet de pêche (Eléonore de Portugal) » < https://devise.saprat.
fr/embleme/filet-de-peche > (cons. le 03/03/2022), et Metelo de Seixas Miguel, « Art et héraldique au service de 
la représentation du pouvoir sous Jean II de Portugal (1481-1495) », dans Ferrari Matteo (dir.), L’arme segreta. 
Araldica e storia dell’arte nel Medioevo (secoli XIII-XV), Florence, Le Lettere, 2015, p. 285-309, à la p. 304-305.

6  Cette lecture, reprise par l’historiographie, est toutefois remise en cause ; cf. Hablot Laurent, « Ordres 
et devises des ducs de Bourgogne  », dans L’art à la cour de Bourgogne. Le mécénat de Philippe le Hardi et de 
Jean sans Peur (1364-1419), catalogue de l’exposition (Dijon 2004 et Cleveland 2005), Paris, Réunion des Musées 
Nationaux, 2004, p. 81-83.

7  Qui est plus probablement une allusion à la relique de la ceinture de la Vierge et une allusion au dogme 
de l’Immaculée conception : id., « La ceinture ESPERANCE et les devises des ducs de Bourbon », dans Perrot 
Françoise (dir.), Espérance : le mécénat religieux des ducs de Bourbon à la fin du Moyen Âge, catalogue de l’exposition 
(Souvigny 2001), Souvigny, Ville de Souvigny, 2001, p. 91-103. Voir en dernier lieu Moeglin Jean-Marie,
Édouard III, la viol de la comtesse de Salisbury et la fondation de l'ordre de la Jarretière, Paris, Presses universitaires 
de France, 2022, qui opte pour une signification purement politique.

8  Voir id., «  Les cris écrits. L’apparition des cris, mots emblématiques et sentences dans l’héraldique 
médiévale. Un regard sur la voix et l’écrit », Pris-ma, 23, 45-46, 2007, p. 22-52.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 042

la dame) l’est également, tandis que le fameux HONNI SOIT QUI MAL Y PENSE 
de l’ordre de la Jarretière est d’apparences et selon la légende, franchement galant 
et érotique, en réalité sans doute politique. Et encore, le FORTUNE INFORTUNE 
FORT UNE (Marguerite d’Autriche à Brou) est lié à une situation personnelle bien 
spécifique et reflète le sort malheureux de cette princesse (Girault, Saso et Tanabe). 
Le POUR BIEN de Jean Ier du Portugal exprime des ambitions morales et politiques, 
tout autant que le JE L’AY EMPRINS de Charles le Téméraire, auquel répond le 
BIEN EN ADVIEGNE de sa femme Marguerite d’York (ce qui rappelle que les 
devises deviennent rapidement une pratique autant féminine que masculine). La 
signification spirituelle et dévotionnelle est souvent subjacente, parfois primordiale, 
ce qui exige, pour la comprendre, une très bonne connaissance des débats théologales 
et doctrinales de l’époque (Narbona).

En tout cas la devise ne s’explique pas et n’est pas explicable aisément. Elle 
permet des lectures multiples, garde un mystère et invite au débat, à la conversation 
(c’est le sens même du français deviser), au déchiffrement, ceci d’autant plus que sa 
signification se bâtit progressivement et peut changer au fil du temps. Elle témoigne 
d’un certain niveau social, de l’appartenance à un cercle d’initiés, parfois d’une 
prétention. Comme la situation de départ change souvent, la devise de circonstance 
disparaît rapidement et avec elle la connaissance de sa signification, même pour les 
contemporains, et d’autant plus pour l’historien actuel (Mérindol). Ainsi certains 
mots posent toujours des problèmes d’interprétations – comme le LEIT (Valéran 
de Saluces au château de La Manta : Debernardi) et le FERT (Savoie : Gentile) – ou 
sont au moins équivoques, ainsi l’ICH DIEN (Je sers, sous-entendu Dieu, le roi ou 
ma dame), l’objet correspondant étant les trois plumes d’autruche, le tout formant 
encore de nos jours la devise du Prince de Galles, mais remontant peut-être au roi de 
Bohème Jean de Luxemburg († 1346). Le IC HOUT (Je tiens) de Jean sans Peur, duc 
de Bourgogne, se réfère clairement au JE L’ENVIE du duc d’Orléans, son ennemi9. 
La langue étrangère employée contribue encore à l’étrangeté, donc à la valeur de la 
devise.

Il ne faut pas oublier non plus qu’aujourd’hui la devise est nommée de plusieurs 
manières, selon les différentes langues10. En français c’est la devise qui provient du 
latin divisare, en moyen français diviser, deviser, qui signifie distinguer, s’entretenir, 
raconter  ; mais on utilise aussi le mot ordre, en relation avec l’organisation de la 
société toute entière, et le terme livrée, qui relève de l’organisation de la maison et 
des partisans. En anglais on dit badge ou livery pour désigner d’abord la broche à 
la devise ou le collier de clientèle (device est un terme modern). L’italien (qui, sous 
influence française connait aussi divixie : Gentile), l’espagnol et le portugais utilisent 

9  Slanicka Simona, Krieg der Zeichen. Die visuelle Politik Johanns ohne Furcht und der armagnakisch-
burgundische Bürgerkrieg, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 2002.

10  À ce sujet voir Hablot L., La devise, mise en signe du prince…, op. cit., p. 17 et s.



43I N T R O DU C T I O N  –  P O U R Q U O I  L E S  D E V I S E S  ?

le terme imprese ou impresa, qui appartient au monde du vœu chevaleresque, du 
tournoi, de la joute (en français emprise). En allemand, enfin, c’est le plus souvent 
Gesellschaft, qui signifie société ou même fraternité, ce qui correspond au caractère 
associatif, souvent entre égaux, de ces emblèmes ; parfois le mot français est adopté 
et devient libereie, faisant savoir d’où vient l’inspiration.

2. Qu’est-ce qui la précède ?

C’est évidemment l’armoirie. Sa fonction était de désigner l’identité d’un individu 
appartenant à un lignage, un clan, un groupe, des associations de familles, la position 
à l’intérieur d’une famille, la possession ou la prétention à posséder des territoires et 
la démonstration d’une l’allégeance politique. Les signes pré-héraldiques provenant 
des noms ou des surnoms entrent parfois dans les armoiries (c’est le cas des 
Candavène) ou ne le font pas (comme pour les Minzenberg). Elles naissent dans la 
première moitié du XIIe siècle, se développent, se stabilisent et se systématisent entre 
1130-1230 (période qui demande d’être mieux connue), règnent au XIIIe et tout le 
long des XIVe-XVIe siècles, perdent un peu de leur omniprésence à partir du XVIIe 
siècle, mais perdurent et survivent accessoirement jusqu’au temps présent (qui, petit 
à petit, se sépare du monde héraldique, mais point du signe).

L’héraldique a un langage et une grammaire (le blason) qui lui est propre (mais 
qui en 1343-1348 est encore « ignoré » des notaires de Florence et de beaucoup de 
chancelleries11), des couleurs limitées en nombre, des combinaisons et des figures 
réglées, des partitions convenues. Ce langage connaît cependant des éléments de 
nouveautés  : l’écartelé permettant de représenter une alliance, une descendance 
ou un héritage ; la forme rhomboïde pour les femmes ; les brisures permettant de 
distinguer les membres aînés des cadets à l’intérieur d’une famille  ; le cimier, les 
supports, les partitions multiples et un imaginaire, attribuant des armoiries à qui 
n’en a jamais eu (Charlemagne par exemple, ou tous les papes, saint Pierre compris12) 
et construisant un univers héraldique du monde arthurien13 et extra-chrétien. 
Mais ce système présentait deux points de faiblesse importants  : son incapacité à 
marquer l’individu, le système des brisures devenant rapidement illisible et n’étant 

11  Pastoureau Michel, « Stratégies héraldiques et changements d’armoiries chez les magnats florentins du 
XIVe siècle », Annales, 43, 1988, p. 1241-1256.

12  Paravicini Werner, « Aachen 1401 : Ein Franzose sieht das Wappen Karls des Großen », dans François 
Etienne et Puschner Uwe (dir.), Erinnerungstage : Wendepunkte der Geschichte von der Antike bis zur Gegenwart, 
München, C. H. Beck, 2010, p. 67-78, et Bernard Heim Bruno et Bouyé Édouard, Coutumes et droits héraldiques 
de l’Église, Paris, Beauchesne, 2012.

13  Pastoureau Michel, Armorial des chevaliers de la Table Ronde. Étude sur l’héraldique imaginaire à la fin 
du Moyen Âge, Paris, Le Léopard d’or, 2006.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 044

de surcroît pas universellement accepté  ; et, paradoxalement, sa permanence et 
sa nature transmissible, principes qui empêchent des changements fréquents qui 
auraient permis de répondre à des situations changeantes, soit en politique, soit en 
amour. Les devises remplacent en quelque sorte le système des brisures, devenu en 
partie inefficace même s’il reste néanmoins adopté exclusivement sous forme de 
lambel dans la famille royale portugaise à partir de Jean  Ier, puis sous forme de 
couleur des cimiers dans certains lignages. 

3. Quand apparaît-elle ?

Si la question des origines n’est pas analysée de manière spécifique dans ce volume, 
elle demeure cruciale comme l’a souligné Laurent Hablot. Car une chronologie 
précise, une enquête détaillée sur les circonstances de l’apparition de ce nouveau 
moyen de communication nous apprendra beaucoup sur les causes de sa naissance. 
Jusqu’à présent, la fin du XIIIe siècle et la première moitié du XIVe, en particulier les 
années 1320-1340, semblent marquer la naissance et la première percée des devises 
(Hablot). C’est également l’époque de la naissance des premiers ordres de chevalerie14. 
Les deux phénomènes sont d’ailleurs étroitement liés. De futurs travaux devraient 
établir une chronologie précise du phénomène dans ses variations et changements, 
comme le fait ici Luisa Clotilde Gentile. 

4. Où apparaît-elle, géographiquement ?

Les articles qui suivent se concentrent principalement sur la France, l’Italie, le 
Portugal et les autres royaumes de la péninsule ibérique. Cette géographie s’explique 
par les origines de cette rencontre et par la nationalité de ses protagonistes. Mais le 
Portugal adhère tardivement à la devise, bien qu’avec une remarquable intensité, 
il est vrai, dont l’abbaye de Batalha est un témoignage parlant, comme d’ailleurs 
celles de Tomar et de Belém : au Portugal, l’espace sacré est particulièrement marqué 
par les devises (Barreira). Contrairement à ce que l’on a longtemps cru, la devise 
n’est pas née en Italie (Loskoutoff). Elle n’a cependant pas attendu les invasions 
françaises des années 1500 pour s’y adapter (Gentile) ; la remarquable floraison des 
devises en Savoie, à Milan, à Florence (où elle atteint sa maturité seulement vers 
1450-1460 : Savorelli), Mantoue, Ferrare, Naples, suivie par les républiques de Gênes 
et de Venise, est bien antérieure au nouveau siècle. François Ier s’inspire cependant 

14  Boulton Jonathan Dacre, The knights of the Crown. The monarchical orders of knighthood in Later 
Medieval Europe 1325-1520, Woodbridge, Boydell Press, deuxième éd. augmentée 2000.



45I N T R O DU C T I O N  –  P O U R Q U O I  L E S  D E V I S E S  ?

clairement de l’Italie (voir ici l’article de Fourier et Parot, mais on peut également 
penser à l’adoption de la cordelière franciscaine et du nœud) : le rôle de la Savoie, 
intermédiaire privilégié entre Nord et Sud, d’où vient sa mère, reste donc à éclaircir 
(Fagnart et Girault, Gentile).

En règle générale les phénomènes héraldiques et para-héraldiques naissent 
dans la partie septentrionale de l’Occident européen, entre la Tamise, la Meuse, le 
Rhin et la Loire. On peut supposer que c’est dans cette région, entre Angleterre 
méridionale, France, Pays-Bas, Rhénanie que les devises ont également pris 
naissance. Mais cela reste à prouver ou à contester. En tout se dégage l’impression 
d’une rapide diffusion du phénomène, soutenue par des alliances matrimoniales, 
comme celle du roi de France Charles  VI avec Elisabeth von Bayern-Ingolstadt 
autrement dit Isabeau de Bavière, qui fait venir son frère Louis le Barbu à Paris et 
en fait presque un français  : une transformation qui ne jouera pas toujours à son 
avantage, une fois qu’il sera rentré en Bavière15. Wenceslas roi de Bohème se sert 
abondamment de certaines devises, ou au moins les artistes travaillant pour lui le 
font (servante de bain, Bademädchen), et il en concède aux princes de l’Italie du Nord 
(c’est le cas du voile noué dont nous parle Gentile). Un autre moyen de diffusion est 
précisément le don d’armoiries, de cimier (Aragon/Mérode16) et de devises (France/
Angleterre/Castille/Aragon  : Domenge Mesquida), parfois avec autorisation d’en 
accorder par délégation17. Ainsi la Stola & Jarra aragonaise devient l’ordre impérial 
de Frédéric III18.

Les devises, en principe éphémères, peuvent néanmoins avoir une vie longue. 
Les voyageurs nobles en collectionnent et les font connaître ailleurs, les font 
représenter souvent sur vitraux et tableaux. Il faut faire attention aux marges du 
phénomène : comme les armoiries, le phénomène des devises connaît un centre et 
une périphérie, une profondeur sociale et des limitations aux plus hautes couches 

15  Voir Paravicini Werner, « Deutsche Adelskultur und der Westen im Spätmittelalter. Eine Spurensuche 
am Beispiel der Wittelsbacher », dans Ehlers Joachim (dir.), Deutschland und der Westen im Mittelalter, Stuttgart, 
Thorbecke, 2002, p.  457-503  ; id., «  Signes et couleurs au Concile de Constance  : le témoignage d’un héraut 
d’armes portugais », dans Turrel Denise et alii (dir.), Signes et couleurs des identités politiques, du Moyen Âge à 
nos jours, actes du colloque (Poitiers 2007), Rennes, PUR, 2008, p. 155-188 ; id., « Zwischen Nachahmung und 
Abgrenzung. Höfe und Residenzen im gegenseitigen Blick: Einleitung », dans id., Wettlaufer Jörg (dir.), Vorbild-
Austausch-Konkurrenz  : Höfe und Residenzen in der gegenseitigen Wahrnehmung, actes du colloque (Vienne 
2008), Ostfildern, Thorbecke, 2015, p. 15-25.

16  Id., « Die ritterlich-höfische Kultur des Mittelalters », Munich, Oldenbourg, troisième éd. augmentée 2011, 
p. 86-93 ; Jaspert Nikolas, « Das Aragonesisch Dilemma : die Heimat Benedikts XIII. zwischen Obödienzstreit, 
herrschaftlichem Umbruch und internationaler Verflechtung », dans Signori Gabriela et Studt Birgit (dir.), Das 
Konstanzer Konzil als europäisches Ereignis  : Begegnungen, Medien und Rituale, Ostfildern, Thorbecke, 2014, 
p. 107-141, aux p. 135-136.

17  Voir à ce propos Hablot L., La devise, mise en signe du prince…, op. cit.  ; id., « « Pour contemplacion 
d’icelui ». Formes et fonctions de la délégation des ordres et devises dans les cours européennes XIVe-XVe siècle », 
dans Bernard Guenée, Moeglin Jean-Marie (dir.), Relations, échanges, transferts en Occident au cours des derniers : 
hommage à Werner Paravicini, actes du colloque (Paris 2008), Paris, Académie des Inscriptions et Belles Lettres/
De Boccard, 2010, p. 427-442.

18  Jaspert N., « Das Aragonesisch Dilemma…», art. cit., p. 139-140.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 046

de la société. L’exportation au cours de l’expansion européenne sera ici évoquée 
en relation avec les Philippines à l’époque portugaise de Philippe II d’Espagne 
(Plus ultra), et au Brésil, où les reprises des devises royales par les villes sont plus 
fréquentes qu’au Portugal proprement-dit (Gomes dos Santos). Tout cela mériterait 
d’être développé dans de prochains travaux. 

5. Où apparaît-elle, socialement ?

Un phénomène tel que les devises ne peut naître que dans le milieu des cours et de 
leurs courtisans, dans les plus hautes strates de la société donc, et ce que nous savons 
de son apparition confirme cette règle générale qui s’applique à tout phénomène 
culturel d’Ancien Régime. Son caractère ludique correspond bien à la place que 
la société aulique accorde au jeu. Il se diffuse ensuite de haut en bas de l’échelle 
sociale  : après le prince, la noblesse et les patriciens l’adoptent, même si la limite 
sociale du phénomène en est encore peu claire, tout comme, en général, la limite 
entre noble et non noble19, surtout en Italie. Tant pour ce qui est des débuts, que de 
l’évolution du phénomène, la recherche prosopographique apporte la clé majeure 
pour sa compréhension.

6. Comment se distingue-t-elle de l’héraldique ?

On l’a déjà dit : les armoiries sont en principe permanentes, car elles représentent 
le lignage et l’hérédité. Chaque personne n’a donc, en règle générale, qu’une seule 
armoirie à la fois, mais elle peut éventuellement se servir de multiples devises. 
Curieusement, le plus souvent le même individu en utilise quatre (Savorelli), mais 
René d’Anjou ou Alfonse V d’Aragon en adoptent plusieurs dizaines et, sur le 
tard, en 1620, le cardinal Mazarin en aura plus de 200 (Loskoutoff). Elles sont, en 
principe, individuelles et changent selon les situations, ce qui les rend si fuyantes 
quand on veut leur attribuer une signification précise, car la situation d’origine n’est 
pas toujours connue et leur signification ne reste pas stable.

À l’exception de la division entre corps et mot, elle-même pas toujours si nette 
(comme par exemple dans le mot-devise AEIOU ou dans les chiffres dont le dessin 
combine plusieurs lettres), il n’y a pas de limites à l’imagination créatrice. Pourtant, 
ce qui s’est produit en héraldique se répète pour les devises  : elles ont également 

19  Cf. Andermann Kurt, «  Zwischen Zunft und Patriziat. Beobachtungen zur sozialen Mobilität in 
oberdeutschen Städten des späten Mittelalters  », dans id., Johanek Peter (dir.), Zwischen Nicht-Adel und 
Adel, Stuttgart, Thorbecke, 2001, p.  361-382 et Fouquet Gerhard, «  Zwischen Nicht-Adel und Adel. Eine 
Zusammenfassung », ibid., p. 417-434.



47I N T R O DU C T I O N  –  P O U R Q U O I  L E S  D E V I S E S  ?

tendance à devenir héréditaires, au moins pour un certain nombre d’entre elles. 
C’est le cas des (trois) anneaux entrelacés au diamant des Médicis, puis des Rucellai 
et même des Sforza (Savorelli, Gentile, Vaissière), ou de la croix de saint André, la 
pierre à feu et les étincelles des Bourgogne, puis des Habsbourg, ou le JAMAIS de 
D. Duarte repris par D. Manuel deux générations plus tard (Barreira). Cependant, 
même au Portugal, les villes, au Moyen Âge, mettent rarement une devise royale 
dans leurs armoiries (Gomes dos Santos). Il y a extension de la personne au groupe, 
et du groupe au royaume entier (Hablot). La devise, elle aussi, change de contenu 
et de signification et réussit même, bien que plus rarement, à devenir armoirie 
(Gentile). Si elle apparaît exceptionnellement sur des bannières (la roue de moulin 
d’Alphonse V associée aux armoiries et à la croix de saint Georges  : Nuno de 
Oliveira), elle domine en revanche tous les autres genres de drapeaux, notamment 
les pennons, étendards et guidons. Le butin de Bourgogne permet d’ailleurs de s’en 
rendre compte20.

Les armoiries ont par ailleurs une forte valeur juridique  : on attache l’écu 
armorié à l’auberge, on marque un territoire par des armoiries, bien plus rarement 
par une devise. Aux funérailles, la place de la devise semble être secondaire en 
comparaison des armories, même si le cas d’Anne de Bretagne semble dire le contraire 
(1514)21. Quand il s’agit de porter atteinte à l’honneur, on renverse l’armorie, non pas 
la devise22. Les monnaies et les jetons (Nuno de Oliveira) témoignent de la différence 
des fonctions  : les armoiries pour l’identification de l’ayant droit, la devise pour 
l’individualité du prince (Hablot).

En principe, il me semble, les hérauts d’armes ne sont pas responsables des 
devises. Il y a cependant un pont évident jeté entre eux et ce type d’emblèmes : le 
premier degré que la hiérarchie des offices d’armes connaît, celui des poursuivants, 
porte régulièrement le nom de devises (balança, blanc levrier, fusil) ou de mots 
(jamais, pouvant signifier jamais ou pour toujours) et non pas le nom de territoires 
ou de villes comme le font les hérauts et les rois d’armes (Stockholm pour les rois 
du Danemark, Norvège et Suède, par exemple). Parmi ces derniers il y a cependant 
Garter et Toison d’Or, représentant des ordres auquel le prince accorde le plus grand 
honneur. Dans les armoriaux du XVe siècle, les devises sont représentées (manuscrit 
de Manchester, Armorial Grünenberg, etc.), mais il n’y pas de recueil proprement 

20  Deuchler Florens, Die Burgunderbeute. Inventar der Beutestücke aus den Schlachten von Grandson, 
Murten und Nancy 1476/77, Berne, Stämpfli, 1963. Par ailleurs, rappelons rapidement que la devise, comme 
l’armoirie, se trouve appliquée sur des supports les plus divers, tels les carreaux, les étoffes, les monuments, les 
vitraux et les armes.

21  Girault Pierre-Gilles, « Les funérailles royales d’Anne de Bretagne à Saint-Denis », dans Le cœur d’Anne 
de Bretagne, Cinisello Balsamo, Silvana, 2014, p. 31-40.

22  Cf. Hablot Laurent, « Sens dessoubz dessus ». « Le blason de la trahison », dans Billoré Maïté et Soria 
Myriam (dir.), La trahison au Moyen Âge : de la monstruosité au crime politique, Ve-XVe siècle, Rennes, PUR, 2009, 
p. 331-352.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 048

dit de devises comme il y en a d’armoiries (sauf en Angleterre à partir de la fin 
du XVe siècle). Les premiers grands recueils d’emblèmes datent, en France, de 1551 
(Claude Paradin), puis de 1666 (Le Père Lemoine), celui-ci nourri d’un remarquable 
dédain pour les devises médiévales en faveur des « vraies devises » du temps présent, 
avant que Voltaire ne s’insurge contre toutes ces « mascarades » (Loskoutoff).

7. Quelle est la relation entre devise et ordres de chevalerie ?

Ce lien, bien réel pourtant, est toujours mal défini. Dans ce volume, la question est 
particulièrement bien mise en exergue par l’ordre de la Double Couronne d’Aragon, 
dont l’emblème est conservé dans un joyau composite du trésor de la cathédrale de 
Barcelone, auquel est encore suspendu le seul exemplaire connu de la cosse de genêt 
de Charles VI, roi de France (Domenge Mesquida) : il témoigne de la migration des 
insignes, tout comme le SS anglais (Saso). 

Il n’y a pas d’ordre de chevalerie sans devises, mais bien des devises sans ordre 
de chevalerie. Du signe éphémère, par exemple d’un tournoi, la devise devient un 
signe de parti politique (les plombs et étains du début du XVe siècle jetés et retrouvés 
dans la Seine ou la Tamise en témoignent) et finalement le signe d’un ordre limité, 
quant au nombre des membres et quant à leur qualité sociale, et en principe 
perpétuel. Or parmi ces ordres et ces associations chevaleresques, il y en a qui sont 
ouvertes, d’autres fermées et fort exclusives, comme la Jarretière et la Toison d’Or : 
les unes sont égalitaires, les autres monarchiques (comme la Corona doble expliquée 
ici par Domenge Mesquida et l’Hermine dont parle Tanabe). Ici (et fort souvent) on 
demande un serment, là point du tout. Certains ont a essayé d’établir une typologie 
qui classe et systématise ces différences23, en vain. Il est impossible de définir une 
nébuleuse si opaque. C’est le signe de la vitalité d’une institution aux multiples 
facettes. La formule qui englobe le tout n’a pas été encore trouvée. 

8. Qui est-ce qui les a créées ?

Le porteur lui-même  ? Les hérauts d’armes  ? L’entourage noble du maître, ou 
l’entourage érudit et clérical ? Nous ne le savons simplement pas24. Nous pouvons 
cependant supposer que la société de cour tout entière en a discuté, avant comme 
après l’adoption de chaque emblème. 

23  Boulton J.D., The knights of the Crown…, op. cit.
24  Voir toutefois Hablot Laurent, « Concevoir et créer la devise du prince », dans Cassagnes-Bouquet Sophie 

et Yvernault Martine (dir.), Poètes et artistes : la figure du créateur en Europe du Moyen Âge à la Renaissance, actes 
du colloque (Limoges 2004), Limoges, Presses Universitaires de Limoges, 2007, p. 205-219. 



49I N T R O DU C T I O N  –  P O U R Q U O I  L E S  D E V I S E S  ?

Il est cependant curieux que le mot des devises, d’une part, n’est pas identique 
au cri de guerre –  celui-ci formant un genre différent pas encore suffisamment 
analysé25 – et, d’autre part, ne puise point dans l’immense réservoir biblique et même 
classique : il y a des devises en grec à Mantoue, sous l’influence du cardinal Bessarion 
(Gentile), tout comme sur le tombeau d’Alciat. Le mot adopte, sauf exception, la 
langue vernaculaire et, souvent, étrangère (l’allemand, le flamand, le français  : 
Debernardi). En règle générale le latin est évité, comme si la culture chevaleresque-
aulique voulait souligner son indépendance face à la culture cléricale. En tout cas, 
le choix en revenait au seigneur car la devise le représente, il pouvait également 
appartenir à la dame, car les femmes bâtisseuses n’étaient pas rares, et leur rôle dans 
la vie de cour était toujours décisif26. Puisque la devise est un outil surtout politique, 
les femmes sont en retrait : seulement les princesses semblent être actives dans ce 
domaine (voir à ce propos, entre autres, les articles de Gentile, Narbona et Saso). 

Il est en tout cas impensable que le choix se soit fait sans « mûre délibération », 
à plus forte raison quand on se rappelle les prescriptions contraignantes qui 
accompagnaient toute commande de tableaux ou d’illustrations de livres, comme 
par exemple dans le cas, peu après 1480, de l’enluminure de la Défense de Rhodes par 
Guillaume Caoursin27. Colbert fonde ainsi en 1663 la « Petite Académie » qui doit, 
pour sa part, formuler les inscriptions latines des médailles de propagande royale, 
noyau de la future Académie des Inscriptions et Belles-Lettres (Loskoutoff). 

9. Pour quelle raison a-t-elle été créée ?

Nous ne parlons plus d’une « crise » de l’héraldique, car celle-ci garde toutes ses 
fonctions. Il y a bien une forme de complément et de réciprocité entre devises et 
armoiries (Hablot).

Logiquement, les devises apparaissent quand les moyens expressifs du 
système héraldique ont été épuisés. La fixation du blason est la condition préalable 
à la naissance des devises. Ou plus précisément, quand, en addition aux fonctions 
de l’héraldique, qui perdurent, de nouveaux besoins se font sentir et demandent 
de s’exprimer  : marquer l’individu, réagir au changement rapide des situations, 

25  Mais à ce sujet voir id., « Cris de guerre et d’armes. Formes et fonctions de l’emblème sonore médiéval », 
dans id., Vissière Laurent (dir.), Les paysages sonores du Moyen Âge à la Renaissance, Rennes, PUR, 2016, 
p. 151-171.

26  Voir id., « Les princesses et la devise. L’utilisation politique de l’emblématique par les femmes de pouvoir 
à la fin du Moyen Age », dans Santinelli-Folz Emmanuelle et Dubois-Nayt Armel (dir.), Femmes de pouvoir et 
pouvoirs de femmes dans l’Europe occidentale médiévale et moderne, Valenciennes, Presses Universitaires de 
Valenciennes, 2009, p. 163-183.

27  Vaivre Jean-Bernard de et Vissière Laurent, Tous les deables d’Enfer. Relations du siège de Rhodes par les 
Ottomans en 1480, Genève, Droz, 2014, p. 479-486.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 050

enrichir la panoplie des signes clientélaires et partisans. Il n’est cependant pas exclu 
que d’autres raisons, encore inconnues, aient également contribué à la naissance de 
ce nouveau moyen d’expression. Il faut creuser la question.

10. Quelle est sa structure ? 

Il y a dans la devise tout un langage à décrypter, une grammaire à comprendre, 
parce que dans rien n’y est laissé au hasard. Beaucoup de devises répondent les unes 
aux autres, celles des ennemis, amis, alliés, prédécesseurs, parents et ancêtres. 

La politique emblématique de la famille royale des Avis au Portugal, par 
exemple, reliant plusieurs générations, est inconcevable sans une concertation, ou 
bien une programmation préalable, tellement l’image qu’elle donne du lignage et du 
pays tout entier est cohérente. Dans ce grand projet la devise de la maison royale et 
de ses serviteurs, la sphère armillaire, devient finalement le signe de toute la nation, 
jusqu’aux temps présent. Elle a même inspiré les armoiries du Brésil. 

La combinaison entre corps et mot que la devise pratique est si expressive, 
qu’elle revient à la surface de nos jours. Mais la pratique précède de loin la théorie, 
comme il arrive d’ailleurs en héraldique28. Quand le système des devises est 
finalement structuré, aux XVIe-XVIIe siècles (Loskoutoff), le monde a déjà changé. 
A nous de découvrir sa structure originale. 

11. Elle est remplacée par quoi ? 

Il semblerait que ce soit l’emblème moderne qui a pris la place de la devise. Sans 
trop y croire, on a voulu penser qu’au XVIIe siècle la devise avait atteint son apogée 
(Loskoutoff). C’est prendre l’emblème pour la devise. L’emblème est tripartite, 
à la différence de la devise qui est double. Il se compose d’un motto (inscriptio, 
Sinnspruch), d’une image (pictura, Bild) et d’une épigramme (subscriptio, Gedicht) 
qui explique et résout en quelque sort l’énigme présenté. L’image n’est plus seulement 
un objet quelconque, mais une scène vivante. L’emblème n’est plus seulement un 
signe, mais une allégorie. 

La recherche se penche depuis longtemps déjà sur le monde emblématique, 
comme Laurent Hablot l’explique dans l’introduction de ce volume. Nous savons de 
longue date que, sous l’impulsion des humanistes italiens, l’emblème se met en place 

28  Cf. Torsten Hiltmann, « Potentialities and limitations of medieval armorials as historical source. The 
representation of hierarchy and princely rank in Late Medieval collections of arms in France and Germany », 
dans Huthwelker Thorsten (dir.), Princely rank in late medieval Europe  : trodden paths and promising avenues, 
Ostfildern, Thorbecke, 2011, p. 157-198.



51I N T R O DU C T I O N  –  P O U R Q U O I  L E S  D E V I S E S  ?

au lieu de la devise. Ce chemin a été retracé à l’aide de l’exemple milanais, des devises 
des Sforza (influencées par l’astrologie) aux premiers sommets de l’emblématique 
dans le recueil d’Alciat en 1531, originaire de la région du lac de Côme, puis de Paolo 
Giovio en 1555. À cause de l’imprimerie la couleur, qui avait joué un si grand rôle au 
temps de la devise (la couleur pouvait être devise à elle seule), disparaît à peu près 
complètement. Les emblèmes, désormais massivement diffusés et catalogués dans 
des recueils qui prennent la forme de livres imprimés, sont, plus que les devises, 
des objets de conversation, des jeux de société, des énigmes, des rébus qui servent à 
séparer les connaisseurs des ignares. 

Mais l’emblème se détache de la personne, se fait idée. Sauf exception il n’y 
a plus de porteurs individuels d’emblèmes. Ce qui pose à nouveau la question de 
savoir comment cette perte est compensée et quelles raisons encore partiellement 
ignorées font triompher cette mode nouvelle. Les médailles, dans un premier temps 
supports des devises, deviennent rapidement porteurs d’emblèmes et permettent, 
par leurs inscriptions à double face, d’exprimer l’identité personnelle d’une manière 
nouvelle. Mais longtemps encore, les médailles sont affaire des rois et des princes. La 
devise noble et patricienne se meurt lentement. Les armoiries subsistent.

Deux autres expressions de la société aulique-chevaleresque disparaissent avec 
les devises, plus au moins entièrement  : le héraut d’armes (sauf en France, où le 
collège d’armes reste très actif jusqu’à la Révolution, et surtout en Angleterre) et le 
fou de cour. Ce sont des frères, figurant longtemps au même chapitre des comptes 
et des ordonnances de l’hôtel. Les raisons de cette disparition (et de leur apparition, 
parallèle au développement des devises) ne sont pas encore vraiment expliquées, 
malgré les travaux de Gert Melville quant aux origines des hérauts29. À défaut 
de ça, notre interprétation de la société aristocratique du Moyen Âge tardif reste 
incomplète, sinon fausse.

12. Que reste-t-il à faire ?

Ainsi, l’état présent de la recherche et de la mise à disposition des matériaux est 
très partiel et somme toute assez insuffisant. Pour vraiment progresser dans la 
connaissance de ce sujet, il faut en organiser l’étude à l’échelle européenne, car le 
phénomène est européen et les hommes qu’il concernait, princes, nobles, héraut 
d’armes l’étaient également. Ce volume, même s’il est encore centré sur les régions 
de l’Europe occidentale, prouve l’utilité de ce regard ample pour saisir toutes les 
facettes d’un phénomène étendu à l’échelle continentale. Il est évident que toute 

29  Melville Gert, « Pourquoi des hérauts d’armes ? Les raisons d’une institution », Revue du Nord, 88, 2006, 
p. 491-502.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 052

étude de telle famille, de tel bâtiment, de tel objet menée en employant toutes les 
sources disponibles garde son utilité (pour preuve voir ici les articles de Savorelli, 
Mérindol, Domenge Mesquida, Fourier et Parot, Fagnart et Girault, etc.). À la 
condition cependant de se garder de toute surinterprétation et d’insérer le résultat 
dans une perspective plus large.

Pour arriver à un résultat valable via cette interrogation, il faut passer par des 
phases nécessaires et, je crains, souvent irréalisables d’une recherche progressive. Il 
est d’abord nécessaire d’effectuer un relevé exhaustif des sources, qui, en un premier 
temps, peut se limiter à un relevé des celles imprimées et numérisées et des études déjà 
publiées. Cela est déjà chose faite par les travaux de Laurent Hablot, depuis sa thèse 
de 2001, notamment par la mise progressive en ligne de son « Devisier » général, qui 
déblaye le terrain et permet une première approche authentiquement européenne30. 
À cette phase, déjà entamée, doit suivre le dépouillement systématique des sources 
archivistiques, surtout des comptes et des inventaires. Les résultats déjà obtenus 
sont remarquables, comme le prouvent ici, à l’aide de cas précis, les contributions 
de Domenge Mesquida et de Fourier et Parot. Ce dépouillement ne peut se faire 
que par des ensembles géographiques ou archivistiques, car toute approche globale 
immédiate, par l’extension du matériel à examiner, serait vouée à l’échec. Un début, 
incomplet pourtant, car limité aux mentions de hérauts d’armes et de leur activité, 
a été fait par l’Institut historique allemand de Paris et continué à l’Université de 
Münster (Westphalie) à l’initiative de Torsten Hiltmann. Ce travail se limite 
actuellement aux riches sources de l’état bourguignon, mais il pourrait servir de 
point de départ à des enquêtes plus ambitieuses. Dès le début, n’a pas seulement été 
saisi tout ce qui se rapporte aux hérauts des ducs de Bourgogne, mais également ce 
qui concerne tous les hérauts étrangers de passage dans la région. Cette saisie est 
essentielle, car les hérauts sont des grands voyageurs et les sources étrangères sont 
souvent les seules qui peuvent documenter un personnage qui n’est pas mentionné 
dans les sources de son pays et vice-versa. La base de données Heraudica n’est pas 
encore achevée, mais le très grand nombre de ses entrées sera accessible dans l'avenir. 
En attendant, Torsten Hiltmann l’ouvrira aux spécialistes qui le lui demandent et 
l’enrichissent en même temps.

De même, le relevé des sources iconographiques sur les sceaux, les armoriaux, 
les peintures murales et autres, les carreaux, vitraux, bâtiments, sculptures et tous 
les objets d’art et d’usage est indispensable. En ce domaine également, on ne pourra 
progresser utilement que par régions, parfois par genre, quand des répertoires 
préalables existent déjà. Il va de soi que les historiens, les historiens de l’art et 
les historiens de la littérature doivent coopérer, de même que les héraldistes, les 

30  Voir la base Devise. Emblématique et héraldique à la fin du Moyen Âge < https://devise.saprat.fr/ > 
(cons. le 03/03/2022).



53I N T R O DU C T I O N  –  P O U R Q U O I  L E S  D E V I S E S  ?

« devisistes » et les « emblématistes », en faisant appel aux méthodes anthropologiques 
et sociologiques les plus avancées, pour mieux comprendre l’objet de leur étude, 
mais sans se laisser imposer par autrui des interprétations biaisées.

Conclusions

Nous ne comprenons donc actuellement que partiellement le langage et la 
grammaire des devises, en mutation permanente. S’il existe un code européen 
(un seul ? probablement plusieurs), force est de constater qu’il n’a pas été encore 
entièrement percé. N’oublions pas que, de nos jours encore, on passe de ce qui 
subsiste de l’héraldique (communale, étatique, institutionnelle) à la devise. Cette 
dernière prend cependant le nom de logo, qui de plus en plus s’accompagne d’un mot. 
Ainsi le vénérable Germanisches Nationalmuseum, fondé en 1852, a récemment 
cru nécessaire d’accompagner son nom par l’explication Alle Zeiten. Alle Sinne 
(c’est-à-dire Tous les temps. Tous les sens). Dans mon petit monde j’ai pu observer 
depuis quelque temps que, à chaque fois que la direction d’un Institut historique 
allemand à l’étranger change, le logo le fait aussi, ainsi à Rome et à Paris (où je 
l’avais introduit en 1994 et où mon successeur en 2013 l’a conservé). L’Institut de 
Paris a même eu droit à un « mot » après 2007 : Forschen, Vermitteln, Qualifizieren 
(Chercher, Transmettre, Qualifier). Le même processus s’est mis en place pour 
les institutions territoriales. Le Land Schleswig-Holstein vient d’abandonner ses 
armes en ne gardant que le lion et la feuille d’ortie juxtaposés hors de tout écu, avec 
la souscription Der echte Norden (Le vrai Nord). Le nom d’une institution ne suffit 
donc plus, il faut en ajouter : comme au XIVe siècle, comme dans le monde actuel 
des marques de mode, telle que Timberland (Best then. Better now) ou Brioni (To 
be one of a kind).

Dans le cahier des charges des travaux futurs, il faut absolument inscrire 
le monde britannique et le monde germanique, déjà explorés par les travaux de 
Michael Powell Siddons et de Torsten Hiltmann31, ainsi que toute la « périphérie » 
septentrionale et orientale de l’Europe : la Scandinavie, la Baltique, la Pologne, la 
Hongrie. Par ailleurs, cette comparaison devrait inclure également le monde hors 
l’Europe latine, notamment le Japon qui a lui aussi connu des emblèmes familiaux 
et clanique. Les outils informatiques qui ont été déjà mis en place dans le cadre des 
études sur l’emblématique et l’héraldique et ceux qui seront réalisés à moyen terme 
permettront sans doute d’organiser une recherche internationale et efficace. 

31 Voir Siddons Michael Powell, Heraldic badges in England and Wales, Woodbridge, Boydell Press, 2009,  
et Hiltmann T., « Potentialities and limitations of medieval armorials… », art. cit.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 054

Les constats d’absences et les suggestions abondent quand un nouveau champ 
de recherche est ouvert. Mais en critiquant ce notable acquis, il ne faut pas oublier 
que les articles réunis dans ce volume ont le mérite d’ouvrir la voie à une recherche 
vraiment scientifique au sujet des manifestations de l’esprit humain que sont les 
devises. Ce langage, encore à décrypter dans ses structures et ses énoncés, devra 
être mis en relation avec les autres expressions humaines, dans le passé comme dans 
le présent. C’est alors que notre entreprise, emprise, impresa aura définitivement 
gagné sa légitimité. 



Chapitre I
Devises et pouvoir royal





Un repère, particulièrement éclairant pour le propos de ce livre, se présente sous 
la forme d’une rare devise de Charles VII qui a échappé à l’attention malgré le fait 
qu’elle réunit tous les critères propres à ce type d’emblème : un motif figuré, un mot 
et des couleurs, ainsi que l’attribution à un groupe et la relation avec le souverain.

Après une étude de la composition de la devise, nous essayerons de reconstituer 
les circonstances de sa création, d’éclairer la référence de sa composition, de cerner 
sa signification dans le contexte politique et les circonstances de son abandon. Nous 
arriverons ainsi à comprendre un rare et bel exemple de l’intervention d’un prince.

1. La devise

Le 17 octobre 1437, le roi Charles  VII gratifie les arbalétriers de Châlons-en-
Champagne (Châlons-sur-Marne), pour les récompenser de leur bravoure au 
siège de Montereau1: « donnons et octroyons de grâce espécialle par ces présentes, 
congié, licence, authorité et privilège de porter dorénavant et à toujours mais 
perpétuellement en leurs robes, tuniques et gippons lesdites couleurs que faisons à 
présent porter en nos livrées aux gens de nostre hostel. C’est à savoir des robes ou 
tuniques de drap vermeil et sur l’un des quartiers blanc et vert, avec une fleur de ne 
m’oubliez mie par-dessus. Et icelle livrée faire renouveler une fois ou plusieurs au 

1  Barthélemy Édouard de, Histoire de Châlons, 1854, Châlons-sur-Marne, E. Le Roy, 1888, p. 65 et s., 
d’après la copie faite par dom François : ibid., p. 90.

Vie et mort d’une devise royale :
ne m’oubliez mie, une devise 

méconnue du roi Charles VII

Christian de Mérindol  
AIH



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 058

long de l’an, et les porter si bon semble, quand le manderont et qu’ils viendront en 
nos armées, … esquelles armées, quand ils viendront, voulons qu’ils soient logés en 
nostre quartier pour la garde de nostre personne, et semblablement nos successeurs, 
comme ils ont accoustumé le temps passé ; sans ce que, par aucune personne, leur 
soit mis empeschement à cause de ladite livrée  », «  donné en notre siège devant 
Montereau ».

Le texte est explicite. Suivant les usages, il s’agit d’une devise composée d’un 
motif figuré en forme de croix – des quartiers –, de couleurs – le blanc et le vert – et 
d’un mot, ici évoqué par une fleur, ne m’oubliez mie ; elle est attribuée à un groupe, 
en l’occurrence les arbalétriers de Châlons, et plus largement à l’hôtel du roi, et, plus 
étroitement, à sa garde personnelle ; elle est nouvellement créée  (« faisons à présent 
porter ») et son emploi est de longue durée (« de porter dorénavant à toujours mais 
perpétuellement »). Nous possédons ici, donc, un rare témoignage de l’intervention 
personnelle d’un prince dans la création de la devise, dont il faudra cependant 
cerner encore la part. Cette devise est restée presque totalement ignorée. Favyn, 
Palliot, Menestrier, Godefroy, Jal, enfin Desjardins, à propos des drapeaux, et plus 
récemment le colonel de Liocourt ou Laurent Hablot, en dépit de ses recherches 
approfondies, n’en parlent pas2. 

Avant de rentrer dans l’analyse de cette devise méconnue, un mot de portée 
plus générale sur les principes d’interprétation de ces figures s’impose. Il convient 
en effet de distinguer symbolique et emblématique, et la tâche n’est pas aisée, 
notamment pour notre fleur : s’agit-il d’un emblème ou bien d’un symbole ? À titre de 
comparaison, la courge représentée en marge du Bréviaire de Salisbury (Paris, BnF, 
ms. Lat. 17294, fo 106), qui est associée aux armes de Jacqueline de Luxembourg, 
l’épouse du duc de Bedford, se situe dans le domaine de la symbolique et non de 
l’emblématique. Nous avons en effet montré dans nos travaux3, que la courge, 
notamment présente dans le décor de la galerie de l’hôtel parisien des Tournelles, est 
un signe de fertilité pour ce couple sans enfants après leur alliance le 22 avril 1433 
(les armes des deux époux timbrent l’hôtel parisien). La composition emblématique 
dans le manuscrit apparaît sur le feuillet consacré à la Nativité de Marie, mère du 
Christ, signe, nous l’avons montré, de sa protection sur la descendance dynastique, 
thématique particulièrement développée à cette époque4.

2  Par exemple Palliot Pierre, La vraie et parfaite connaissance des armoiries, Dijon, chez l’auteur, 1660,  
p. 126 ; Menestrier Claude-François, Origine des ornements des armoiries, Lyon, Amaulry, 1680, p. 106 ; Desjardins 
Gustave, Recherches sur les drapeaux français, Paris, Morel, 1874, chap. IV (« les devises royales »), p. 24. Pourtant 
selon Vallet de Viriville Auguste, « Mémoires sur les institutions de Charles VII », Bibliothèque de l’École des 
Chartes, 33, 1872, p. 5-118, à la p. 72 cette devise a été attribuée deux fois par Charles VII, le 16 décembre 1446, 
aux arbalétriers de Tournay et, en novembre 1467, aux archers et arbalétriers de la Rochelle.

3  Mérindol Christian de, Images du royaume de France au Moyen Âge. Décors monumentaux peints et 
armoriés. Art et histoire, Conseil général du Gard, Pont-Saint-Esprit, Musée d'art sacré, 2013, p. 114 et 134.

4  Ibid., p. 18 et s., 106 et s. Le duc est mort le 15 septembre 1435 sans descendance.



59V I E  E T  M O R T  D ’ U N E  D E V I S E  R OYA L E

2. La composition de la devise

Nous avons déjà donné les formes de cette devise décrite dans le document de 
1437. Les « quartiers » de deux couleurs suggèrent volontiers un écartelé, soit une 
croix, forme qui évoque volontiers un scapulaire, un insigne d’un ordre comme par 
exemple le petit scapulaire des Trinitaires qui est timbré d’une croix, sur lequel nous 
reviendrons ; les deux couleurs sont le blanc et le vert ; le mot est évoqué par une 
fleur ne m’oubliez mie.

La croix

Relevons dès à présent que la composition d’une image en quatre compartiments 
d’égale importance ne peut qu’évoquer la croix et le nombre quatre, dont la 
symbolique est éloquente. Selon les travaux d’Henri de Lubac, le nombre quatre, 
dans lequel s’exprime l’essence du cosmos visible et de toute chose mortelle, est élevé 
par l’incarnation du Verbe à une dignité plus haute. Aussi nombre d’abord fermé sur 
lui-même, il est devenu le nombre qui enferme tout en lui. Tel est le symbolisme de 
la croix5. Un bel exemple est offert par le médaillon circulaire datant de 1400-1420 
environ6. Sous le cristal, la partie centrale est divisée par une logette en forme de croix, 
partiellement recouverte par les symboles des évangélistes, peints, contemporains de 
l’ensemble ; des reliefs d’ivoire ajouré occupent les espaces délimités par une grande 
croix : au premier l’Annonciation ; au deuxième la Crucifixion, dominée par la tête 
de Dieu ; au troisième le Christ ressuscité et les saintes Femmes au tombeau ; enfin, 
au quatrième, le Couronnement de la Vierge. Nous connaissons d’autres exemples, 
comme nous l’avons montré dans l’étude de la légende du roi Arthur, notamment 
de l’épisode de Lancelot en la chapelle du Graal, dans les deux manuscrits Lancelot-
Graal (vers 1475) et Tristan et Iseut (vers 1450-1460)7. Par ailleurs, le choix de ce 
motif figuré s’inscrit aisément dans la symbolique de la croix retenue par les deux 
camps Armagnacs et Bourguignons, avec l’inversion de couleurs blanc et rouge et 
la position de la croix, qui est droite pour les Armagnacs et en croix de saint André 
pour les Bourguignons8.

5  Lubac Henri de, Exégèse médiévale : les quatre sens de l’Écriture, t. II-2, Paris, Aubier, 1964, p. 26 et s.
6  Taburet-Delahaye Élisabeth (dir.), Paris 1400. Les arts sous Charles VI, catalogue de l’exposition (Paris 

2004), Paris, Fayard-Réunion des musées nationaux, 2004, num. 124.
7  Mérindol Christian de, « A propos de l’exposition La légende du roi Arthur. Nouvelles lectures », dans 

Girbea Catalina, Hablot Laurent et Raduleau Raluca (dir.), Marqueurs d’identité dans la littérature médiévale  : 
mettre en signe l’individu et la famille (XIIe-XVe siècle), Turnhout, Brepols, 2014, p. 143-180, à la p. 148 et s.

8  Contamine Philippe, « Vive la croix gente, blanche et hautaine, Du beau jardin des nobles fleurs de lis. La 
croix droite blanche de France au XVe siècle et au début du XVIe siècle », dans Turrel Denise et alii (dir.), Signes 
et couleurs des identités politiques du Moyen Âge à nos jours, Rennes, PUR, 2008, p. 23-44, à la p. 43. La croix est 
le signe du guerrier de Dieu : Dehoux Esther, Saints guerriers. Georges, Guillaume, Maurice et Michel, Rennes, 
PUR, 2014.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 060

Les couleurs

Le couple blanc-vert est ici associé au rouge de la robe ou tunique qui forment les 
couleurs royales. Le rouge est la couleur de la Passion du Christ. Le couple blanc-
vert se rapporte à la Vierge. Cette association de la Vierge à la Passion du Christ est 
fréquente. Le médaillon cité en est un beau témoignage9. Sous saint Louis, le vert est 
associé à la Vierge, mère du Christ, le blanc apparaît quelques décennies plus tard. 
Quatre exemples jusqu’à Charles VII peuvent être relevés.

Un premier indice sur le couple blanc-vert vient d’une statuette de la Vierge 
à l’Enfant conservée au Louvre10. Cette statuette a été offerte par Jeanne d’Evreux 
en 1339, comme l’atteste l’inscription sur le socle : « Ceste ymage donna ceans ma 
dame la royne Jehanne Devreux. Royne de France et de Navarre compaigne du Roy 
Challes le XXVIIIe jour d’avril MCCCXXXIX ». La fleur de lys qu’elle tient dans la 
main droite est elle aussi inscrite avec les mots « Des cheveux de Nostre Dame » 
et « Ave Gratia Plena ». Cette fleur de lis amovible est le reliquaire proprement dit, 
contenant les reliques des cheveux, des vêtements et du lait de la Vierge. Sur le socle 
sont représentées les scènes de l’Enfance du Christ et de la Passion, de l’évocation 
au temple de Marie mère du Christ et de la Vierge de douleur. Ici les couleurs vert 
et blanc sont celles de la fleur de lis qui contient les reliques de la Vierge (le lis 
est rehaussé d’émail vert translucide sur lequel se voient des traces d’émail blanc 
opaque)11.

Un second indice vient des Heures Boucicaut (Paris, Musée Jacquemart 
Andrée, ms. 1311), qui ont été commandées entre 1412 et 1416. Le maréchal meurt 
sans descendance, son seul enfant Jean étant mort en 1413. Il s’adresse à la Vierge, 
mère de Jésus, pour lui assurer une descendance. Nous avons jadis proposé une 
nouvelle lecture de sa devise composée d’un anneau circulaire sur lequel est inscrit le 
mot CE QUE VOUS VOUDREZ et auquel est suspendue par une chaîne une tablette 
rectangulaire timbrée d’un échiqueté blanc et vert, argent et sinople12. Malgré son 
apparence, la devise n’est pas le collier de l’ordre créé par Boucicaut même en 1399, 
celui de l’Écu vert à la Dame blanche. En effet, dans le livre d’heures cette devise 
n’est pas représentée sur les deux effigies du maréchal (fo 26vo et fo 38vo). L’Ecu 
vert, donc, n’avait pas de titre particulier et les compagnons se sont abstenus de 

9  Pour d’autres exemples voir Mérindol Ch. de, Images…, op. cit., p. 18 et s., 106 et s.
10  Danielle Gaborit-Chopin et Gaborit Jean-René, L’art au temps des rois maudits. Philippe le Bel et ses fils. 

1285-1328, catalogue de l’exposition (Paris 1998), Paris, Réunion des Musées Nationaux, 1998, num. 52.
11  Notons que la Vierge d’un vitrail du XIIIe siècle de la cathédrale d’Angers tient un sceptre blanc et vert : 

Mérindol Ch. de, Images…, op. cit., p. 19.
12  Id., «  Les Heures du maréchal de Boucicaut. Mise au point et nouvelles lectures. Réflexions sur les 

manuscrits à caractère officiel davantage privé  », dans Smeyers Maurita et Cardon Bert (dir.), Flanders in a 
European perspective. Manuscript illumination around 1400 in Flanders and abroad, actes du colloque (Leuven 
1993), Leuven, Peeters, 1993, p. 61-74.



61V I E  E T  M O R T  D ’ U N E  D E V I S E  R OYA L E

donner à leur association le nom d’ordre. Quant à l’« ordre » proprement dit, il ne 
dura que cinq ans. Nous avons alors suggéré de retenir la signification céleste de 
l’anneau circulaire et la signification terrestre de la tablette rectangulaire. Aussi nous 
proposions de relever, dans ce sens, le mot CE QUE VOUS VOUDREZ et l’allusion 
à la Dame blanche, comme une évocation de la Vierge qui est particulièrement 
honorée dans ce livre d’heures. Nous la retrouvons sous de différentes formes  : 
la Femme de l’Apocalypse –  image en étroite relation avec le problème de la 
descendance dynastique13 – au folio 26vo, l’Enfant Jésus s’adressant au maréchal, la 
Vierge étant tournée vers l’épouse ; puis la Vierge glorieuse (la Messe de la Vierge) ; 
l’Annonciation (par deux fois) ; la Nativité ; l’Adoration des Mages ; la Présentation 
au Temple et le Couronnement (fo 46vo, 53vo et 65vo, 73vo, 83vo, 87vo, 95vo). Quant 
à sainte Catherine, devant laquelle Jean  II est représenté à genoux (fo 38vo), elle 
est accompagnée de ses compagnons martyrs (fo 40vo). Sainte Catherine est la 
protectrice des femmes mariées, particulièrement celles qui souffrent. Le couple de 
couleur vert-blanc est abondamment utilisé dans le manuscrit sur les personnages, 
le mobilier et le décor des scènes et se place volontiers dans le culte particulier de la 
Vierge en faveur d’une descendance14.

Un troisième indice vient des Heures de Jeanne Ière de Naples, une capétienne 
descendant de saint Louis, dans lesquelles nous avons relevé notamment les 
bordures tricolores bleu, blanc et rouge, alors les couleurs de la maison de France, 
qui cernent les épisodes de la vie de David15. Par six fois, dans l’office de la Vierge, 
devant les images de la Vierge à l’Enfant, en la première et la deuxième heure (fos 
185vo, 200), de la Trinité, en la troisième et la sixième heure (fos 231vo, 234vo), de la 
messe, en la dix-neuvième heure (fo 237vo) et enfin devant le Christ aux Vêpres (fo 
240vo), Jeanne est vêtue de rouge, de vert et de blanc, un vêtement rouge couvrant 
un premier vêtement blanc avec des manches rehaussées de vert. Dans les deux 
images de la Trinité, Dieu est vêtu de blanc et de vert, le Christ de rouge – nous 
retrouvons l’association du rouge, le rouge de la Passion, et du Christ –, la colombe 
forme la croix  ; dans la seconde la colombe sort de la bouche du Père et atteint 
la tête du Christ enfant, d’où sort un faisceau qui atteint la reine. Jeanne n’a pas 
d’héritier malgré ses quatre mariages : en 1343 avec André de Hongrie († 1345) – un 
fils posthume du couple, Charles Martel, meurt en 1348 –, puis en 1347 avec Louis 

13  Id., Images…, op. cit.
14  Repris dans ibid., p. 106. D’autres aspects du livre d’heures concernent davantage l’homme de guerre, 

illustrent ses propos chevaleresques à l’égard des dames, évoquent l’héraldique imaginaire, la défaite de Nicopolis, 
et soulignent ses cultes personnels envers plusieurs saints et saintes. Nous avons également relevé des jeux savants 
de symbolique des formes : la ligne brisée, le losangé et l’échiqueté, qui évoquent l’adversité et la hardiesse, les 
bandes verticales – visibles dans la tenture dans l’image de la Trinité – qui soulignent la transcendance. D’autres 
images concernent la maison de France : saint Denis, les rois mages, la Trinité avec le Christ en croix.

15  Manzari Francesca, « Le psautier et livre d’heures de Jeanne Ière d’Anjou, pratiques françaises et exaltation 
dynastique à la cour de Naples », Art de l’enluminure, 32, 2010, p. 2-33.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 062

de Tarente (†  1362) –  la première fille, Catherine, meurt quelques mois après sa 
naissance en 1348 et la seconde, Francesca, meurt en bas âge en 1352, Jeanne est 
alors couronnée à Naples –, en 1363 avec Jacques de Majorque qui, fou, quitte la cour 
en 1365 – une grossesse suit mais ne parvient pas à terme, en l’été 1365 –, et enfin 
en 1375 avec Otto de Brunswick. La date du livre d’heures se place dans les années 
suivantes.

Un quatrième indice, fort précieux et encore mal compris, date de l’époque 
de Charles VII  : le fameux vitrail de l’Annonciation en la cathédrale de Bourges. 
La Vierge porte un vêtement d’un vert sombre et un manteau blanc, brodé d’or  ; 
elle tient un livre à la reliure verte et aux tranches dorées, qui paraît posé sur une 
draperie rouge descendant jusqu’au sol ; un drap vert sombre, à la bordure blanche, 
animée de roses d’or, recouvre le prie-Dieu ; l’auréole de la Vierge de couleur blanche 
est ornée alternativement, par couple, de gemmes vert et rouge  ; sur la draperie 
rouge, dans sa partie supérieure, sous le livre, on reconnaît une demie feuille 
d’érable, une feuille à cinq lobes dont les trois plus grands sont trilobés – un motif 
christique – au nom particulièrement significatif d’« acer », et trois groupes de trois 
feuilles trilobées d’or. La symbolique des formes et des nombres (cinq et trois) est 
en particulier développée en la Sainte-Chapelle et évoque la Passion du Christ (les 
cinq plaies) et la transcendance (le nombre trois), soit les deux natures du Christ16. 
Un lis blanc répond à la blancheur du manteau. L’ensemble se place sous une voûte 
céleste d’azur fleurdelisé d’or, portée par huit arcs : le nombre n’est pas neutre, étant 
celui du jour du Seigneur ressuscité. Un fond sombre, noir, fait ressortir les couleurs 
de la Vierge et de l’ange Gabriel, aux couleurs rouge, verte et blanche, animées de 
feuilles d’or, très proches de la feuille d’érable. Les ailes blanches répondent au lis 
et au manteau de la Vierge. Le choix des couleurs des vêtements de la Vierge est 
exceptionnel. Le bleu l’emporte alors le plus souvent. Dans le grand housteau, la 
baie occidentale de la cathédrale, par exemple, en la scène de l’Annonciation, la 
Vierge est vêtue de bleu. Elle est accompagnée des écus (en partie refaits) du roi, de 
la reine Marie d’Anjou, du dauphin et de plusieurs saints, dont saint Jacques, ce qui 
a permis jadis à l’historien de la cathédrale, Des Meloizes, d’attribuer l’ensemble à la 
générosité de Jacques Cœur.

Deux témoignages sous Charles  VII, antérieurs à la prise de Montereau, 
précisent l’usage de ces couleurs par le roi. Après son sacre, en 1429, il fit présent 
à la cathédrale de Reims des tapis de satin vert qui avaient servi à la cérémonie, 
ainsi qu’un ornement de velours rouge, et il en donna un autre de damas blanc à 
Saint-Rémi. Ces trois étoffes à base de soie ont une valeur taxinomique semblable. 
Le vert, mentionné en premier, est la couleur de la Vierge, nous venons de le dire, et 

16  Mérindol Christian de, « Le programme de la Sainte-Chapelle (1241-1248) », Comptes rendus des séances 
de l’Académie des inscriptions et belles-lettres, 2, 2013, p. 1025-1100.



63V I E  E T  M O R T  D ’ U N E  D E V I S E  R OYA L E

évoque également saint Louis17. La cathédrale est dédiée à Notre-Dame. Le sacre et 
le couronnement de Louis XI a lieu à Reims le 15 août 1461, jour de l’Assomption. Le 
rouge est le rouge du sang du Christ de la Passion qui, nous l’avons dit, est souvent 
associé à la Vierge de douleur18 ; enfin le blanc est la couleur de l’Eglise, mais il est 
aussi associé au vert de la Vierge, comme nous venons de le voir. Suivant la tradition, 
la Vierge protège le royaume et le roi19. Une relation de cet ex-voto avec Jeanne d’Arc 
est d’ailleurs vraisemblable. En effet, nous avons relevé que le vêtement d’homme 
aux couleurs non pas d’Orléans mais du dauphin –  ici vert, puis rouge et blanc, 
respectivement dans la huque et dans le manteau – marqué de l’emblème des Orléans, 
l’ortie, a été donné à Jeanne peu avant le départ pour Reims20. Le parti du dauphin 
s’affirmait en évoquant, via les couleurs de Charles V, le saint roi Louis. Relevons que 
donner un vêtement aux couleurs d’une devise peut avoir une signification, désigner 
un officier d’armes. Nous reviendrons sur ce point.

Le mot et la fleur

Le mot «  Ne m’oubliez mie  » est attaché à une fleur que Charles, alors dauphin, 
avait retenue en 1421 et en 1422 pour décorer deux selles21. La relation de la devise 
avec le roi est ainsi fortement affirmée. Quelle est cette fleur ? L’usage y reconnaît 
un myosotis. Dans les Grandes Heures d’Anne de Bretagne, datées de 1503-1508 
(BnF, ms. Lat. 9474)22, au feuillet 27vo est représentée une fleur à quatre pétales, de 
couleur bleu, accompagnée des inscriptions « Ne me obliez mie » et « Camepiteos », 
qui renvoie au domaine de la médecine. Le nom familier en français est placé au 
bas, le nom savant en latin en haut de l’image (fig. 1). A l’époque moderne pourtant, 
cette fleur est désignée comme une « véronique ». Au même feuillet une fleur à cinq 
pétales, de la même couleur bleue, est accompagnée des inscriptions « Souvienne 
vous de moy » et « Amicalis subventio » (fig. 2). À l’époque moderne celle-ci est 
désignée comme un « myosotis ». La distinction est importante. 

La désignation « Ne m’oubliez mie » dans la devise correspond donc davantage 
à une fleur à quatre pétales, une véronique, en écho à la croix. En outre, cette fleur 
à quatre pétales est associée au Christ enfant qui tient trois de ces fleurs sur la toile 

17  Id., Images…, op. cit., p. 18 et s.
18  Ibid., p. 19.
19  Comme l’a abondamment montré Guenée Bernard, « Le vœu de Charles VI. Essai sur la dévotion des 

rois de France aux XIIIe et XIVe siècles », dans Id., Un roi et son historien. Vingt études sur le règne de Charles VI et 
la « Chronique du Religieux de Saint-Denis », Paris, De Boccard, 1999, p. 219-275.

20  Ce point est développé dans Mérindol Christian de, «  Charles  VII et la mission de Jeanne d’Arc. 
Emblématique, art et histoire », Monuments Piot, 99, 2020, p. 155-247.

21  Id., Images…, op. cit., p. 136.
22  Avril François et Reynaud Nicole, Les manuscrits à peintures en France 1440-1450, catalogue de 

l’exposition (Paris 1993-1994), Paris, Flammarion, 1993, num. 164.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 064

F ig . 2  – M yo so t is , 
d a n s  P a r is , B n F, m s . L a t . 9 4 7 4 , 
G ra n d e s  H e u re s  d ’A n n e  d e  B re ta g n e , 
fo  2 9 v o

F ig . 1  – Vé ro n iq u e , 
d a n s  P a r is , B n F, m s . L a t . 9 4 7 4 , 
G ra n d e s  H e u re s  d ’A n n e  d e  B re ta g n e , 
fo  2 7 v o



65V I E  E T  M O R T  D ’ U N E  D E V I S E  R OYA L E

de La Vierge au manteau du Puy-en-Velay (fig. 3) peinte vers 1400-141023, puis est 
distribuée au pied d’un Couronnement de la Vierge, peint vers 1400, qui est conservé 
à Berlin24. Plus tard une image collée dans les Grandes Heures de Philippe le Hardi 
(Bruxelles, Bibliothèque royale, ms. 11035-37), complétées au milieu du siècle par 
Philippe le Bon, réunit l’effigie de Véronique, l’impression du visage du Christ sur le 
voile, enfin des fleurs à quatre pétales que l’on reconnaît comme ces fleurs (fig. 4)25. 
Ainsi cette fleur, de couleur bleu, à quatre pétales, est associée au Christ, à la Vierge 
– dans les Grandes Heures d’Anne de Bretagne (Paris, ms. BnF Lat. 9474), face à cette 
fleur, en la seconde ligne du texte, sont inscrits les mots Ave Maria gratia plena – enfin 
à la Passion du Christ. La couleur bleue dans ces Heures renvoie naturellement à la 
maison de France. L’emplacement de cette fleur à quatre pétales paraît significatif : 
au feuillet 25vo se trouve une fleur de couleur violette, un Yris-Flambe (précédé au 

23  Millet Hélène et Rabel Claudia, La Vierge au manteau du Puy-en-Velay : un chef-d’œuvre du gothique 
international (vers 1400-1410), Lyon, Fage éd., 2011, p. 100, fig. 30, 34.

24  Ibid., fig. 82.
25  Ibid. Sur la véronique et son association symbolique à la vraie icône voir Rabel Claudia, « La véronique: 

De la Sainte Face à la botanique, naissance médiévale d’une fleur », dans ead. (dir.), Le manuscrit enluminé. Études 
en hommage à Patricia Stirnemann, Paris, Le Léopard d’or, 2014, p. 301-342, et, en dernier lieu, Maurice-Chabard 
Brigitte, « Nicolas Rolin, la véronique et sainte Véronique », dans ead., Jugie Sophie et Paviot Jacques (dir.), Miroir 
du Prince. La commande artistique de hauts fonctionnaires bourguignons (1425-1510), catalogue de l’exposition 
(Autun 2021), Gand, Snoeck, 2021, p. 108-115.

F ig . 3  – L a  V ie rg e  a u  m a n te a u  d u  P u y -e n -Ve la y. L e  P u y -e n -Ve la y , M u s é e  C ro z a t ie r, v e r s  1 4 0 0 -1 4 1 0 .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 066

feuillet 25 d’une fleur de couleur jaune 
Acorus-Glais d’eau) ; au feuillet 27ro, un 
lilium-lys blanc, et une rosa rubea (roses 
rouges), puis, au verso, notre fleur, enfin 
au feuillet 28ro une angelica-ancolie. Ces 
fleurs encadrent précisément la scène 
de l’Annonciation au feuillet 26vo. Les 
couleurs de la Vierge sont le pourpre 
pour la robe, le blanc pour le voile et le 
bleu pour le manteau, quant à l’ange il 
porte successivement du blanc, puis du 
pourpre, ses ailes sont vertes. La présence 
du vert et du blanc est ainsi soulignée, le 
pourpre est à présent associé au bleu sur 
la Vierge (sous saint Louis le pourpre 
était associé au vert26).

Il est notable, à l’issue de cette rapide 
évocation du caractère emblématique et 
symbolique des Grandes Heures d’Anne 
de Bretagne, de relever le choix des 

mêmes fleurs dans les marges de la miniature de la représentation de l’assassinat de 
Jean sans Peur à Montereau – le crime a lieu à l’intérieur du cercle familial – dans 
la Chronique d’Enguerrand de Monstrelet, peinte vers 1495, une décennie avant 
les Heures (Leyde, Bibl. Univ. ms. VGGF2, fo 184) : ce sont les mêmes fleurs, l’iris 
violet, l’iris jaune, le lis blanc, l’ancolie, la rose rouge (de Provins) et sans doute le 
myosotis27. Les procédés d’atelier ne sont pas les seuls en cause.

26  Mérindol Ch. de, Images…, op. cit., p. 18 et s.
27  Fliegel, Stephen N. et Jugie Sophie (dir.), L’art à la cour de Bourgogne. Le mécénat de Philippe le Hardi 

et de Jean sans Peur (1364-1419) : les princes des fleurs de lis, catalogue de l’exposition (Dijon 2004 et Cleveland 
2004-2005), Paris, Réunion des Musées Nationaux, 2004, num. 8, p. 41. Une nouvelle lecture des marges de ce 
livre d’heures d’Anne de Bretagne est nécessaire. Outre les observations précédentes, un point peut être résolu. 
Parmi les plantes inconnues représentées, se trouve une « fleur négée » – sans nom savant en latin –, un œillet bleu 
sur tige de coquelicot (fo 25). Cette fleur composite réunit la fleur d’amour, de la fidélité conjugale, l’œillet, et une 
plante aux qualités calmantes, pectorales et adoucissantes, le coquelicot (fo 22), moins dangereux que le pavot. 
Cette fleur singulière exprime admirablement la situation de la reine à cette époque, souffrant notamment de ses 
multiples grossesses. Quant au vocable, il est particulièrement éloquent : négée/negata, à savoir qui n’existe pas. 
Sur tous ces points non résolus, cf. Bilimoff Michèle, Promenade dans des jardins disparus. Les plantes au Moyen 
Âge d’après les Grandes Heures d’Anne de Bretagne, BnF ms. Lat. 9474, Rennes, éditions Ouest-France, 2005, p. 14, 
73 (fleur négée), 32 (coquelicot) et Mercier Fernand, « La valeur symbolique de l’œillet dans la peinture au Moyen 
Âge », Revue de l’art ancien et moderne, 71, 1937, p. 233-236.

F ig . 4  – Vé ro n iq u e , d a n s  B ru x e lle s , B ib lio t h è q u e  
ro y a le  d e  B e lg iq u e , m s . 1 1 0 0 3 5 -3 7  e t  1 0 3 9 2 , G ra n d e s  
h e u re s  d e  P h i l ip p e  le  H a rd i  .



67V I E  E T  M O R T  D ’ U N E  D E V I S E  R OYA L E

L’insigne

Notre proposition de rapprocher la devise d’un scapulaire est soutenue par l’image 
de la sainte Face sur champ rouge qui est suspendue, au bout d’une chaîne, sur la 
poitrine d’un personnage de l’œuvre peinte du Puy-en-Velay28, vraisemblablement 
une enseigne de pèlerinage, ce qui convient au site. Le pèlerinage du Puy-en-Velay, 
en l’honneur de la Vierge, est particulièrement célèbre, et les rois aussi s’y rendent, 
Charles VI notamment en 1395. Si l’identification des déplacements de Charles VII 
au Puy-en-Velay est souvent discutables, notamment dans les travaux des historiens 
de la ville au XIXe siècle, selon les précieuses notes de Vallet de Viriville, le roi 
et la reine se rendirent au Puy du 24 décembre 1424 au 3 janvier 142529. Philippe 
Contamine, à propos de la croix, relève d’ailleurs qu’elle est un emploi commode et 
peu coûteux qui s’inscrit dans une tradition religieuse30.

3. Les circonstances de la création de la devise : la 
signification de la prise de Montereau

La création d’une devise – exceptionnelle pour Charles VII –, attribuée aux ouvriers 
de la prise de Montereau, les arbalétriers de Châlons, souligne la portée de cette 
victoire. C’est d’abord un poste militaire important. Mais davantage, il est le signe 
célestiel qui efface la tache du meurtre de Jean le Bon sur le pont de Montereau le 10 
septembre 1419.

Rappelons les faits. Jean sans Peur fait assassiner, le 23 novembre 1407, Louis 
d’Orléans, rue Barbette à Paris. Le crime est énorme car il a lieu à l’intérieur du cercle 
familial entre cousins31. En juillet 1411, Charles d’Orléans distribua à ses troupes, 
rassemblées contre Jean sans Peur, 4200 « panonceaux » de toile noire où s’inscrivait 
en lettres d’or et d’argent le mot JUSTICE32. Après une tentative de conciliation, le 
10 septembre 1419, Jean sans Peur est lui aussi assassiné. Son fils Philippe le Bon 
prend alors le deuil et se fait représenter vêtu de noir. Il assiège Montereau, exhume 
le cadavre de son père et le fait enterrer dans la chartreuse de Champmol. En tant 
que Pair de France, il demande ensuite réparation pour le meurtre devant le lit de 

28  Millet H. et Rabel Cl., La Vierge au manteau…, op. cit., p. 100.
29  Paris, BnF, ms. NAF 307 (à propos de Marie d’Anjou).
30  Contamine Ph., « Vive la croix gente… », art. cit., p. 43.
31  Gauvard Claude, Une histoire personnelle de la France, le temps des Valois (de 1328 à 1515), Paris, PUF, 

2013, p. 117.
32  Mérindol Christian de, Le roi René et la seconde maison d’Anjou. Emblématique, art, histoire, Paris, Le 

Léopard d’or, 1987, p. 176, note 43, selon le témoignage rapporté par Contamine Philippe, Guerre, état et société 
à la fin du Moyen Âge. Etudes sur les armées des rois de France. 1337-1494, Paris-La Haye, Mouton, 1972, p. 675, 
d’après le manuscrit Rouen BM, Leber 5863.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 068

justice. Le chancelier Rolin – il s’en souviendra apparemment dans sa commande, 
vers 1435, à Jean Van Eyck, de la célèbre Vierge pour l’église Notre-Dame-du-Châtel 
d’Autun, où un pont marqué d’une croix est représenté à l’arrière-plan – plaide pour 
Philippe le Bon. En 1423 le duc de Bedford, Jean de Lancastre, épouse enfin Anne de 
Bourgogne, sœur de Philippe.

D’autres témoignages sont aussi éclairants. Jacques Gélu, dans une lettre 
destinée au roi, expose la situation du royaume en précisant que la guerre civile 
a commencé après l’assassinat du duc d’Orléans33. À Domrémy, Jeanne a entendu 
parler du meurtre de Montereau, un malheur dont elle ne croit pas le dauphin 
coupable34. Lors du traité de Troyes, qui signe la « paix finale et générale », le 21 
mai 1420, Charles est écarté pour causes de «  parricide et de rébellion  »35  ; le 3 
janvier suivant, est ajourné, à son de trompe, sur la table de marbre, en la grande-
salle du Palais de la Cité, haut lieu de pouvoir, pour comparaître dans les trois jours 
comme coupable de meurtre ; un arrêt du parlement le bannit et l’exile du royaume. 
Enguerrand Monstrelet rapporte dans sa chronique que le duc de Bedford adressa de 
Montereau des lettres de défi – qu’il prit soin de transcrire – au soi-disant Dauphin : 
il y propose notamment une vraie paix, en tout point différente du traquenard de 
Montereau en 141936.

Depuis 1425, toute la politique de Charles VII tend à se réconcilier avec Philippe 
le Bon, à effacer les conséquences du meurtre de son père afin que la maison de France, 
enfin réconciliée, pût reprendre, avec les meilleures chances de succès, la lutte contre 
« l’ancien adversaire d’Angleterre »37. Comme il est notoire, l’intervention de Jeanne 
modifia momentanément cette politique. En 1435, lors du traité d’Arras, après le 
20 septembre, ce que Philippe le Bon veut obtenir c’est que son honneur soit lavé38. 
La vengeance de Montereau doit prendre fin. Charles VII doit accepter de réparer 
publiquement l’honneur blessé et, à genoux, désavoue, en pénitence, le meurtre de 
Jean sans Peur. C’est un acte éminemment personnel, accompagné par la promesse 
de punir les coupables, de faire dire chaque jour une messe expiatoire pour l’âme 
du défunt et d’ériger un monument sur les lieux du crime en fondant en même 
temps un monastère de chartreux. Le chancelier Rolin, que nous avons évoqué à 
propos du tableau de la Vierge de Jean Van Eyck, est l’âme de ces négociations. Pour 
Nicolas Rolin, le traité de Troyes est en effet caduc : puisqu’Henri V est mort avant 
Charles VI, son beau-père, il n’a donc pas pu transmettre le royaume et son fils ne 

33  Contamine Philippe, Bouzy Olivier et Hilary Xavier (dir.), Jeanne d’Arc. Histoire et dictionnaire, Paris, 
Robert Laffont, 2012, p. 730 et s.

34  Beaune Colette, Jeanne d’Arc, Paris, Perrin, 2004, p. 258.
35  Contamine Ph., Bouzy O. et Hilary X. (dir.), Jeanne d’Arc…, op. cit., p. 1021 et s.
36  Ibid., p. 302 et s.
37  Contamine Philippe, De Jeanne d’Arc aux guerres d’Italie. Figures, images et problèmes au XVe siècle, 

Orléans, Paradigme, 1999, p. 81.
38  Gauvard Cl., Une histoire personnelle, op. cit., p. 49 et s.



69V I E  E T  M O R T  D ’ U N E  D E V I S E  R OYA L E

peut pas par conséquent en hériter. C’est ce qui avait été stipulé dans les clauses du 
traité de Troyes39. Charles VII, soutenu par le pape et le concile, bénéficie, à la suite 
de ce traité, de l’image d’un roi pacifique, équitable et généreux, qui reprenait donc 
la leçon de saint Louis.

Un précieux indice est pour nous riche de sens  : Charles  VII conduit en 
personne les opérations lors du siège de Montereau. Il ne l’avait pas fait depuis de 
longues années. Il est un des premiers sur les remparts, l’épée à la main. Montereau 
est sur la route de Paris. En 1436, la capitale avait été prise par ses troupes, mais il 
avait refusé de s’y rendre. L’assaut de Montereau est alors donné le 10 octobre. Cette 
victoire, signe de la Providence, signe du Ciel, permet au roi de rentrer dans Paris 
–  la ville est prise le 17 – de poursuivre la mission de la Pucelle, après l’échec du 
procès. Lors de l’entrée, hautement symbolique, dans Paris, le 12 novembre les trois 
couleurs emblématiques n’apparaissent pas. Il ne s’agit pas d’une victoire mais d’une 
reprise en main, dans laquelle l’évocation de Jeanne, nous le verrons, est soulignée.

4. La référence de la composition : une valorisation de Tanguy du Châtel ?

Attardons-nous un instant sur la devise. Nous avons évoqué le petit scapulaire des 
Trinitaires (un morceau de tissu en forme de carré, fixé, cousu sur le vêtement), 
timbré d’une croix, qui était donnée aux membres des confréries laïques et dont la 
dévotion était liée au culte marial40. Au XVe siècle la croix timbrait leurs sceaux41. 
Pour soutenir ce rapprochement, une hypothèse peut être avancée. Tanguy du 
Châtel est considéré comme un des principaux instigateurs de l’assassinat de Jean 
sans Peur. Il est alors maréchal des armées. Or Tanguy du Châtel qui, en 1418, 
a sauvé le jeune dauphin, trois ans auparavant, en 1415, alors qu’il était « prévôt 
de Paris  », selon Monstrelet, a délivré le ministre des Trinitaires, des Mathurins 
disait-on alors, emprisonné par Jean V de Bretagne, son suzerain42. Tanguy du 
Châtel ne participe pas à la mission de Jeanne et s’effacera dès 1425 en se retirant en 

39  Ibid.
40  Liez Jean-Luc, L’art des Trinitaires en Europe (XIIIe-XVIIIe siècles), Saint-Etienne, Publications de 

l’Université de Saint-Etienne, 2011, p. 85 et passim.
41  Id., « Les sceaux des Trinitaires. Approche iconographique et catalogue », Revue française d’héraldique 

et de sigillographie, 62-63, 1992-1993, p. 7-18. Une correction s’impose à propos des couleurs rouge et bleu de 
cette croix, emblème de l’ordre, apparue à la fin du XIIe siècle dans la vision de Jean de Matha. Les deux couleurs 
renvoyaient à la Passion du Christ et à la Vierge de douleur. Innocent III à propos du bleu parlait de la mémoire 
de la Passion du Christ. À l’époque de saint Louis, la couleur de tonalité sombre est le vert. Nous renvoyons à 
Mérindol Ch. de, Images…, op. cit., p. 18 et s.

42  Chroniques de Monstrelet (France, Angleterre, Bourgogne) (1400-1444), éd. J.-A.-C. Bucher, Orléans, H. 
Herluison, 1875, p.  383. Une autre hypothèse peut être avancée. C’est dans la salle du chapitre de l’église des 
Mathurins que fut lu le traité de Troyes devant les trois facultés supérieures de l’Université de Paris ; chacun des 
suppôts desdites facultés le jura : Contamine Ph., Bouzy O. et Hilary X. (dir.), Jeanne d’Arc…, op. cit., p. 1023. On 
sait combien un lieu peut s’enrichir de symboles, outre le Palais de la Cité, nous le verrons à propos des châteaux 
de Chinon et de Loches.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 070

Languedoc – il sera nommé sénéchal de Beaucaire et capitaine d’Aigues-Mortes –, 
mais conservera le titre de « prévôt de Paris ». Il rencontre cependant le roi dans les 
années 1430-1440. En 1443, Nicolas Rolin le dénonce encore dans sa protestation 
contre le non-respect des clauses du traité d’Arras. La référence retenue pour cette 
devise serait, en quelque sorte, un écho valorisant au geste de Tanguy du Châtel qui 
atténuerait l’opprobre.

5. La signification dans le contexte politique : la reprise 
de la mission de Jeanne, la paix après la guerre

Lors de l’entrée dans Paris, en 1437, une scénographie particulière voisine le 
Châtelet43. Sur des « échaufauts », séparés les uns des autres « d’un ject de pierre », 
étaient représentés successivement, tout au long de la «  grande rue S. Denys  », 
cheminement traditionnel des entrées royales, l’Annonciation, la Nativité, la 
Passion, la Résurrection, la Pentecôte et le Jugement dernier. Le chroniqueur précise 
que « le Jugement (dernier) qui seoit très bien ; car il se jouait devant le chastelet où 
est la Justice du Roy ». On y voyait un « lict de justice, ou estoient trois personnages 
représentans la loy de grâce, la loy escrite et celle de Nature ». Le roi se place, comme 
saint Louis à la Sainte-Chapelle, dans le cours des temps qui s’achève par la rencontre 
des deux justices. Le peintre Jean Fouquet s’en souviendra et il en sera de même, plus 
tard, en la cathédrale d’Albi. Le lendemain de l’entrée, le roi entend la messe à la 
Sainte-Chapelle, où il montre au peuple les fragments de la vraie croix. 

Quelques indices sont particulièrement éloquents pour notre propos. Le roi 
est en appareil guerrier : il est « armé de toutes piesses », mais sans le heaume44 qui, 
couronné, est porté par le premier écuyer d’écurie  ; la cotte d’armes, frappée des 
armes de France, est présentée par le roi d’armes, alors que la grande épée fleurdelisée 
est portée par un autre écuyer45. C’est donc un roi de paix qui, après la guerre, fait 
son entrée. Enfin son étendard, de couleur rouge, est orné de l’effigie de saint Michel 
et semé d’étoiles d’or. Autre détail significatif, Jean d’Aulon, qui, comme écuyer, 
accompagna Jeanne notamment à Orléans et qui a été capturé avec elle à Compiègne 
en mai 1430 et depuis libéré, tient la bride du cheval du roi46 : la référence à Jeanne, 
malgré le silence apparent du roi, est constante entre les deux procès. Plus tard, lors 
de l’entrée dans Rouen, en 1449 – signe majeur de la victoire dans la reconquête de 
la Normandie – Valpergue, qui accompagna le roi au siège de Montereau, ouvrira le 

43  Guenée Bernard et Lehoux François, Les entrées royales françaises de 1328 à 1515, Paris, Éditions du 
CNRS, 1968, p. 72-79.

44  Godefroy Théodore et Denys, Le cérémonial français, Paris, Imp. de S. et G. Craimoisy, 1649, p. 654 s.
45  Ibid.
46  Contamine Ph., Bouzy O. et Hilary X. (dir.), Jeanne d’Arc…, op. cit., p. 538 et s.



71V I E  E T  M O R T  D ’ U N E  D E V I S E  R OYA L E

cortège royal47. Ce signe de la Providence, la prise de Montereau, qui a permis au roi 
de reprendre la mission de la Pucelle, la paix après la guerre, associe les deux entrées.

La situation de Jeanne d’Arc aux yeux du roi est révélée, à notre avis, par 
plusieurs indices : l’épée en février, la bénédiction de l’étendard en avril, le vêtement 
aux couleurs de la devise en juillet, enfin, peu après, la présence exceptionnelle de 
l’étendard lors du sacre. Jeanne a les attributs d’un officier d’armes48. Le vêtement 
de Jeanne donné à Orléans, à la veille de la marche sur Reims, est aux trois couleurs, 
retenues peu après par le roi, à l’issue du sacre, puis, lors de la prise de Montereau, en 
1437 (« que faisons à présent porter en nos livrées »). Le vêtement de Jeanne annonce 
donc la devise qui sera créée par le roi. Quant à la mention de vert « perdu », un vert 
sombre, utilisé pour le vêtement de Jeanne, cette nuance est celle de la Vierge de 
douleur, de la Vierge de la Passion, mère du Christ, notamment à l’époque de saint 
Louis. La leçon est retenue par Charles VII et rejoint celle de saint Louis : la paix 
après la guerre. Mais ce message est aussi celui de Jeanne dans sa lettre aux Anglais 
du 22 mars 1429, alors que le mot paix figure expressément dans sa lettre adressée 
au duc de Bourgogne le 17 juillet 1429 et dans sa lettre aux Rémois du 5 août 142949.

6. Des indices indirects

Parmi des indices indirects à notre propos, relevons que trois dates ont été retenues 
du règne de Charles  VII  : 1429, 1437 et 1445. Les deux premières nous semblent 
notamment significatives. Simon de Phares, sous Charles  VIII, à propos du 
couronnement de son prédécesseur (17 juillet 1429), rappelle que Roland l’Escripveur 
n’accorda au souverain pas plus de onze ans de règne après cette cérémonie  : 
son gouvernement aurait donc dû prendre terme en 144050. Dans son dossier de 
travail, à la date de 1437, est sollicitée la conjoncture astrologique en regroupant les 
naissances, les anniversaires ou les couronnements de Philippe le Bon, d’Henri VI et 
de Charles VII, peut-être dans l’intention de prévoir l’issue de la lutte après la reprise 
de Paris, en 1436, par Charles VII et au moment de son entrée dans la ville en 1437. 
Un copieux commentaire de la nativité du roi sert d’introduction : selon Philippe 
Contamine, c’est le seul monarque de France dont le Moyen Âge nous ait transmis 

47  Ibid., p. 1027 et s.
48  Quant à son mot JESUS-MARIE, il est retenu par les hérauts d’armes, selon des propos de Laurent 

Hablot que nous remercions. Sur l’armure et l’étendard de Jeanne cf. Contamine Ph., Bouzy O. et Hilary X. (dir.), 
Jeanne d’Arc…, op. cit., p. 117 et s.

49  Contamine Philippe, « Charles VII, les Français et la paix. 1420-1445 », Comptes rendus de l’Académie 
des inscriptions et belles-lettres, 1, 1993, p. 9-23, à la p. 13 et s.

50  Mérindol Christian de, « L’astrologie et les princes de la maison de France à la fin de l’époque médiévale », 
dans Pastré Jean-Marc et Ridoux Charles (dir.), L’astrologie. Hier et aujourd’hui, actes du colloque (Rambures 
2002), Mont-Saint-Aignan, PURH, 2008, p. 115-161, à la p. 134 et s.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 072

un tel commentaire. Dans un autre manuscrit, nous le verrons, un jugement de la 
nativité de Charles VII en français est « A la gloire et louange du seul Roy … », alors 
que dans une prédiction en français pour l’année suivante, est prévue la fin des 
combats et la paix51.

Une chronique du milieu du XVe siècle donne des informations précieuses 
pour comprendre le contexte52, en mettant en exergue que la relation entre les 
faits terrestres et la sphère céleste est clairement dans l’esprit des contemporains53. 
Charles VI, malade, utilisa les quatre couleurs liturgiques en usage : Dieu n’aimant 
plus la France, la maladie du roi était un châtiment divin54  ; la mort d’Henri V à 
Vincennes est un châtiment divin ; la tempête sur le palais royal en août 1390 est 
un signe de la colère divine. On peut élargir le propos aux calamités naturelles, 
dont le Bourgeois de Paris présente plusieurs témoignages : c’est l’idée même d’une 
catastrophe naturelle, le « mauvais lundi », le lendemain du dimanche in albis de 
la liturgie catholique, qui aurait amené Edouard  III à faire la paix, une paix de 
pénitence55.

Un autre aspect à prendre en compte est le rapport entre Charles  VII et le 
Ciel. Des indices sont à ces propos éclairants. Selon Colette Beaune, dès le succès 
du siège d’Orléans, les contemporains furent conscients d’entrer dans une année 
très particulière où Dieu (ou le Diable) se souciait à nouveau du sort des hommes56. 
Philippe Contamine observe également la forte présence du surnaturel dans 
les discours de l’époque  : l’intervention de Jeanne d’Arc, «  miraculeuse  » ou 
« diabolique » selon les points de vue, fut perçue, à l’époque même, comme ayant 
changé in extremis le cours de l’histoire57. Pour Christine de Pisan, comme dans la 
pensée médiévale en général, en temps de guerre la présence ou l’absence de Dieu 
se calculait en grande partie par la victoire ou la défaite. En fait rien de plus naturel, 
de plus banal58. Juvénal des Ursins, qui a été silencieux sur Jeanne d’Arc à propos 
du sacre, parle, en 1435, « des choses merveilleuses qui ont été faites devant le très 

51  Sur tous ces points Contamine Philippe, « Les prédictions annuelles astrologiques, genre littéraire et 
témoin de leur temps », dans id., Des pouvoirs en France 1300-1500, Paris, Presses de l’École normale supérieure, 
1992, p. 191-205, à la p. 199 et s.

52  Contamine Ph., Bouzy O. et Hilary X. (dir.), Jeanne d’Arc…, op. cit., p. 471.
53  En 1336, le 4 août, la tempête ravage le Bois de Vincennes, Dieu était irrité du retard qu’il apportait à 

partir pour la croisade : Viard Jules, « Les projets de croisade de Philippe VI de Valois », Bibliothèque de l’Ecole des 
Chartes, 97, 1936, p. 305-316, à la p. 314.

54  Mérindol Ch. de, Images…, op. cit., p. 102.
55  Contamine Philippe, «  Entre Monlhéry et Gallardon. L’orage du «  lundi noir  » (13 avril 1360) aux 

origines de la Paix de Brétigny ? », dans Jouanna Jacques, Leclant Jean et Zink Michel (dir.), L’homme face aux 
calamités naturelles dans l’Antiquité et au Moyen Âge, actes du colloque (Beaulieu-sur-Mer 2005), Paris, Académie 
des Inscriptions et Belles-Lettres, 2006, p. 249-263.

56  Beaune C., Jeanne d’Arc…, op. cit., p. 278 et s.
57  Contamine Ph., Bouzy O. et Hilary X. (dir.), Jeanne d’Arc…, op. cit., p. 470.
58  Fraioli Deborah, « Images des deux procès de Rouen dans la littérature française du XVe siècle », dans 

Neveux François (dir.), De l’hérétique à la sainte. Les procès de Jeanne d’Arc revisités, actes du colloque international 
(Cerisy 2009), Caen, Presses universitaires de Caen, 2012, p. 227-234, à la p. 229.



73V I E  E T  M O R T  D ’ U N E  D E V I S E  R OYA L E

noble, digne et presque miraculeux sacre du roi Charles fait à Reins » ; et il ajoute 
que « par œuvre divine, après la mort de son père, combien que les Anglois fussent 
puissans devant Orléans, par ung bien pou de gens fut le siège levé, les Angloys 
désconfis, et s’en vint à Reins où il fut sacré aussy merveilleusement que oncques 
fut roy »59. 

Plus tard des actes du roi plaident en faveur d’un «  dialogue  » avec le Ciel, 
notamment après la levée du siège de Tartas en 1442 ou la victoire de Formigny. 
Dans le premier cas, Charles VII ordonna d’édifier sur place « une belle croix et 
oratoire », ornés de ses armes et mentionnant la date de l’événement, tandis qu’une 
messe annuelle, célébrée chaque 24 juin, devait en perpétuer le souvenir60. La victoire 
de Formigny, en revanche, clôt la reconquête de la Normandie et suscite pour la 
première fois, la célébration du Te Deum dans les principales églises du royaume, 
notamment à Notre-Dame de Paris61. Le texte du Te Deum est explicite, on rend 
grâce à Dieu, au Christ, au saint Esprit, à la Vierge  ; l’Incarnation et le salut des 
hommes par son sang sont soulignés.

Mais Charles VII entretient également une dévotion particulière pour la Vierge 
dans cette période. En 1429, un ex-voto lui est offert et en 1437, lors de l’entrée dans 
Paris, c’est l’Annonciation qui ouvre le décor qui va jusqu’à la fin des temps, plaçant 
ainsi le roi, comme saint Louis, nous l’avons dit, dans le cours des temps. Mais ce 
rapport avec la Vierge n’est pas exclusif à Charles VII. Après une victoire, les rois 
font habituellement des offrandes notamment à la Vierge : Philippe de Valois par une 
statue équestre en Notre-Dame de Paris ; Charles VI par son armure à Notre-Dame 
de Chartres  ; plus tard, Louis XI et, hors du royaume, Charles d’Anjou en 1274, 
Jean Ier de Portugal à Batalha et, encore, René II de Lorraine, après sa victoire sur 
Charles le Téméraire62. Mais pour Charles VII la dévotion envers la Vierge trouve 
un rebondissement surprenant, dans la description de son comportement face à la 
Pucelle. Antoine Artesan, avant 1435, écrit que Jeanne revenant trouver Charles VII 
après la levée du siège d’Orléans, celui-ci l’accueillit d’un visage joyeux et, allant au-
devant d’elle, la pressa de s’asseoir à ses côtés : « et l’y garde longtemps, l’honorant 
en toute rencontre, comme si elle eut été la Vierge »63. Le silence ensuite n’en est que 
plus éloquent. La référence à Jeanne doit être cachée tant qu’une réhabilitation n’a 
pas été établie.

59  Contamine Ph., Bouzy O. et Hilary X. (dir.), Jeanne d’Arc…, op. cit., p. 782.
60  Contamine Philippe, La guerre au Moyen Âge, Paris, PUF, 1980, p. 474 et note 2 en rapportant les propos 

de Juliet Vale.
61  Gauvard Cl., Une histoire personnelle…, op. cit., p. 162 et s.
62  Contamine Ph., La guerre au Moyen Âge…, op. cit., p. 474 et s. À l’issue du Camp du drap d’or, Louise de 

Savoie évoque le projet de construire une chapelle dédiée à Notre-Dame de l’Amitié afin que chaque année, les 
deux rois puissent se retrouver : Giry-Deloison Charles (dir.),1520 : le Camp du drap d’or. La rencontre d’Henri VIII 
et de François 1er, Paris, Somogy, 2012, p. 55.

63  Contamine Ph., Bouzy O. et Hilary X. (dir.), Jeanne d’Arc…, op. cit., p. 311 et s.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 074

7. La signification de l’abandon de la devise : la médaille de 1450

Une médaille d’or, considérée comme la première médaille française, a été réalisée au 
lendemain de la reconquête de la Normandie sur le modèle de l’écu d’or de Charles VII, 
créé en 1423 et émis jusqu’en 1429, plutôt que l’écu d’or de deuxième type du même 
roi, émis en 1435, d’après l’iconographie réunissant essentiellement, à l’avers, l’écu 
de France couronné et, au revers, une croix fleurdelisée dans un quadrilobe. Ce type 
est un lointain successeur, selon l’iconographie, de l’écu d’or de saint Louis, via l’écu 
d’or à la couronne de Charles VI, émis en 1385 à la fin de son règne64 (fig. 5). 

Le choix de cette référence s’insère dans le culte voué par Charles VII à saint 
Louis. Cette médaille porte au droit un écu de France moderne, à trois fleurs de lis, 
couronné, accosté de deux branches de rosiers – des rosacées à cinq pétales –, une 
des devises du roi. Un K couronné sur un fond semé de petits lis, au nombre de huit, 
domine l’ensemble et ponctue la légende. Les nombres cinq et huit, nous venons 
de le voir, ne sont pas neutres. La légende sur deux lignes est un chronogramme 
«  Quant. je. fu. fait. sans déférance. au prudent. roi. ami de Dieu. on obeissait  / 
par. tout. en France. fors. a Calais qui est. fort. lieu ». En additionnant les lettres 
numérales, on obtient la date de 1451  : un M, trois C, deux L, huit V et onze I, 
soit 1000, 300, 100, 40, 1165. Philippe Contamine a relevé que, d’après une variante 
des Grandes chroniques de Normandie, on doit plutôt retenir, pour la création de ce 
chronogramme « calaisien » la date de 1450, aussitôt après la prise de Cherbourg qui 
marque la fin de la reconquête66. Il est notable en outre, selon les travaux du même 
historien, qu’un chronogramme antérieur est, d’après un article de P. des Chaumes, 
celui de la construction de la Sainte-Chapelle de Bourges, ville chère au roi67.

Au revers de la médaille, une croix vidée et fleuronnée, cantonnée de quatre lis 
couronnés, est inscrite dans un quadrilobe à pointe – elle associe, donc, quatre lobes 
à quatre pointes, ce qui donne à nouveau le nombre huit, à forte valeur symbolique –, 
lui-même encadré de quatre phylactères couronnés qui portent l’inscription 
« Désiré suis ». À leur extrémité figurent des fleurs que l’on lit volontiers comme des 
ne m’oubliez mie. En fait il s’agit, apparemment, malgré les difficultés de lecture, de 
fleurs à cinq pétales, des myosotis. Quant au mot, il résume parfaitement la situation 
du roi, après la victoire : de « Ne m’oubliez mie » nous sommes maintenant arrivés à 

64  Respectivement Duplessy Jean, Les monnaies françaises royales de Hugues Capet à Louis XVI (987-1793), 
t. 1, Paris, Platt, 1988, num. 453, 458, 189, 369.

65  Villela-Petit Inès, « Le portrait armorié dans les médailles françaises du XVe siècle », dans Loskoutoff 
Yvan (dir), Héraldique et numismatique, I. Moyen Âge-Temps modernes, Mont-Saint-Aignan, PURH, 2013, p. 125-
144, à la p. 126 et s, fig. 112 a-b. Nous remercions vivement Inès Villela-Petit pour les facilités d’accès à cette 
médaille.

66  Contamine Philippe, « Chronogrammes français du XVe siècle », dans Baumgartner Emmanuèle et Harf 
Lancner Laurence (dir.), Dire et penser le temps au Moyen Âge : frontières de l’histoire et du roman, Paris, Presses 
Sorbonne nouvelle, 2006, p. 47-60, à la p. 50.

67  Ibid.



75V I E  E T  M O R T  D ’ U N E  D E V I S E  R OYA L E

« Désiré suis ». On comprend mieux ainsi l’importance du nombre des cinq pétales : 
de quatre à cinq, nous le verrons, c’est le signe de l’achèvement.

La légende, également sur deux lignes, est interrompue, comme à l’avers, par 
un K sur un champ fleurdelisé de huit fleurs de lis, qui domine l’ensemble : « D’or 
fin suis extrait de ducas  / Et fu fait pesant VIII (à lire VIN) caras  / En l’an que 
verras, moi tournant / Les lettres de nombre prenant ». L’inscription donne ainsi la 
clef du monogramme inscrit à l’avers, puisque l’indication du poids et du titre de la 
médaille (de l’or des ducats) permet la mise en relation de l’or fin et du K royal : le 
roi a les vertus de l’or fin loyalement pesé. On sait combien Louis IX plaçait la bonne 
monnaie dans le cadre de la justice.

Dans la symbolique de cette médaille, relevons à nouveau, notamment, 
l’importance du nombre quatre : la croix, les quatre lis couronnés, le quadrilobe, les 
quatre phylactères, les quatre inscriptions, les deux fois quatre fleurs qui ponctuent 
les extrémités des phylactères. Le nombre renvoie, nous l’avons dit, à la croix du 
Christ et est en écho à la devise créée à Montereau en 1437. 

On comprend mieux le passage de la fleur à quatre pétales, la véronique, à 
la fleur à cinq pétales, le myosotis. Il est en écho à l’achèvement de la Passion du 
Christ, son accomplissement, les cinq plaies. La datation de 1450, qui marque la fin 
de la reconquête, s’en trouve renforcée. La légende de l’avers ponctue cette lecture. 
On y trouve des mentions de « prudent roi », « ami de Dieu », « ou obeissait par 
tout en France fors à Calais qui est fort lieu (hors du royaume) ». Soulignons dès à 
présent la grande différence avec l’iconographie qui sera retenue pour la médaille 
de 1455 : à l’avers le roi trônant, au revers le roi combattant68. C’est le sceau qui sera 

68  Voir la notice d’Inès Villela-Petit dans Bresc-Bautier Geneviève (dir.), France 1500 : entre Moyen Âge et 
Renaissance, catalogue de l’exposition, Paris, Éditions de la Réunion des musées nationaux, 2010, p. 80, num. 8 
aussi bien qu’ead., « Le portrait armorié… », art. cit., p. 127 et s., fig. 113 a-b.

F ig . 5  – M é d a ille  d e  C h a r le s  V II, 1 4 5 0 . P a r is , B n F, C a b in e t  d e s  M é d a ille s , s é r ie  ro y a le  n u m . 2 6 .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 076

alors la référence. Le sceau a une valeur symbolique autre, celle du pouvoir royal, 
en accord avec les peintures de Jean Fouquet. À présent saint Louis n’est plus la 
référence prioritaire, Jeanne n’est plus la préoccupation du roi puisque sa mission 
est accomplie.

8. Les circonstances de l’abandon de la devise : les autres facteurs

L’entourage du roi, qui en éclairait la politique, peut avoir également eu un rôle dans 
l’abandon de cette devise. À l’issue de la prise d’Orléans, trois perspectives s’offraient 
à Charles VII : s’en prendre à la Normandie, viser Paris – en majorité hostile aux 
Armagnacs – ou gagner Reims en vue du couronnement69. À la fin de l’année 1429, 
Arthur de Richemont est écarté au profit de Georges de La Trémoille et mis à l’écart 
de la chevauchée du sacre, alors que La Trémoille est présent à Reims70. Dès 1427 et 
jusqu’en 1433, celui-ci joue un rôle important auprès du roi et il souhaite voir Jeanne 
rentrer à Domrémy. Dans les premières semaines de 1430, le roi s’installe au château 
de Sully-sur-Loire chez La Trémoille, où Jeanne est également hébergée fin mars 
143071. Au cours de cette année, La Trémoille tente de faire assassiner Richemont, 
alors qu’à Saumur, Yolande d’Aragon en demande le retour en grâce72. 

La Bretagne jouait en effet un grand rôle dans la politique de la cour d’Anjou, 
mais le roi refuse le retour du connétable. Le comte Charles du Maine et une nouvelle 
équipe d’Angevins soutiennent toutefois à leur tour Richemont qui est finalement 
rappelé en 1433. Le traité d’Arras, appuyé par le parti angevin, entraîne la disgrâce 
de La Trémoille. Lors de l’entrée dans Paris en 1437, Richemont est en bonne place et 
la mission de Jeanne peut être ainsi reprise, malgré la disgrâce du parti angevin à la 
cour, en l’occurrence Charles du Maine et la reine Marie d’Anjou, à partir de 144573.

Mais d’autres circonstances viennent encore éclairer le contexte de l’abandon 
de la devise. Dans la dernière décennie de la vie du roi, entre 1450 et 1461, deux 
témoignages nous éclairent : l’horoscope de Charles VII et la prédication de 1454. Un 
jugement de la nativité de Charles VII, en français, est conservé dans le manuscrit 
BnF Latin 9667 aux feuillets 88-114. La marge supérieure du premier feuillet est 
décorée d’une branche feuillue et fleurie, accompagnée du mot de Marie d’Anjou 

69  Contamine Ph., De Jeanne d’Arc aux guerres d’Italie…, op. cit., p. 80 et s.
70  Id., Bouzy O. et Hilary X. (dir.), Jeanne d’Arc…, op. cit., p. 955 et s.
71  Ibid., p. 998 et s.
72  Sur la maison d’Anjou voir Contamine Philippe, «  Yolande d’Aragon et Jeanne d’Arc  : l’improbable 

rencontre de deux parcours politiques », dans Bousmar Eric et alii (dir.), Femmes de pouvoir, femmes politiques 
durant les derniers siècles du Moyen Âge et au cours de la première Renaissance, actes du colloque (Lille-Bruxelles 
2006), Bruxelles, De Boeck, 2012, p. 11-30, à la p. 11, 26, 30  ; Gauvard Cl., Une histoire personnelle…, op. cit., 
p. 152 et s.

73  Contamine Ph., Bouzy O. et Hilary X. (dir.), Jeanne d’Arc…, op. cit., p. 847.



77V I E  E T  M O R T  D ’ U N E  D E V I S E  R OYA L E

TOUTZ DIZ EN BIEN (fig.  6). On peut 
lire dans le texte, nous l’avons mentionné, 
« A la gloire et louange du seul Roy »74. 
La reine semble alors soucieuse du roi 
comme semble le prouver la mention de 
sa devise en tête de l’horoscope royal, 
alors que la décoration florale accentue 
cette relation. Ce sont quatre œillets bleus 
à cinq pétales et à l’extrémité légèrement 
dentelée, signe de l’amour et de la fidélité 
conjugale  ; cinq véroniques, également 
de couleur bleu, à quatre pétales au cœur 
d’or (et non des myosotis qui ont cinq 
pétales) ; et une fleur rouge, à cinq pétales, 
à l’extrémité hérissée de petits traits, qui 
est isolée à l’extrémité inférieure droite 
de l’ensemble. On assiste à nouveau à un 
jeu subtil entre les nombres quatre et cinq 
qui se retrouve sur les sceaux et jetons de 
compte de la reine. Dans la légende du 
sceau en usage de 1433 à 1458, est reconnaissable une fleur à quatre pétales, une 
« véronique »75. En revanche, sur un jeton de compte, non daté – mais un texte sur 
la fabrication des jetons de Marie est connu à Lyon, en 1456 –, marqué de son mot 
TOUS DIS EN BIEN, on reconnaît, malgré les difficultés de lecture, plutôt une fleur 
à cinq pétales ronds, un « myosotis ». En outre ce jeton est frappé d’armoiries de la 
reine, signe d’affirmation : un parti au premier de France ancien et, au deuxième, 
tiercé de Jérusalem, d’Anjou ancien (France au lambel) et d’Anjou moderne (France 
à la bordure)76.

Le passage de la fleur de couleur bleu à quatre pétales (la véronique) à celle 
de même couleur à cinq pétales (le myosotis) est, nous l’avons proposé, un écho à 
l’accomplissement de la Passion du Christ – de la croix aux cinq plaies – et à celui de 
la mission de Jeanne. Par ailleurs, la conjoncture historique ne peut être négligée. À 

74  Poulle Emmanuel, « Horoscopes princiers des XIVe et XVe siècles », Bulletin de la Société nationale des 
antiquaires de France, 1969 (1971), p. 63-77, à la p. 73 note 1 ; Boudet Jean-Patrice et Poulle Emmanuel, « Les 
jugements astrologiques sur la naissance de Charles VII », dans Autrand Françoise, Gauvard Claude et Moeglin 
Jean-Marie (dir.), Saint-Denis et la royauté. Etudes offertes à Bernard Guenée, Paris, Publications de la Sorbonne, 
1999, p. 169-179, à la p. 172 et s.

75  Mérindol Ch. de, Le roi René et la seconde maison d’Anjou…, op. cit., p. 236, sceau num. 2 (1433-1458), 
fig. 54-55. Les dates et les localisations sont riches de sens : 1433, 1438, 1440 à Tours et 1456 à Lusignan.

76  La Tour Henri de, Catalogue de la collection Rouyer, Paris, E. Leroux, 1899, p. 47 num. 282 (illustration 
peu lisible) ; Rouyer Jules et Hucher Eugène, Histoire du jeton au Moyen Âge, Paris, Rollin, 1858 (rééd. Paris 1982), 
p. 95, pl. IX, num. 75.

F ig . 6  – H o ro s c o p e  d e  C h a r le s  V II, d a n s  P a r is , B n F, m s . 
L a t . 9 6 6 7 , fo  8 8 ro  .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 078

la mort brutale d’Agnès Sorel, le 9 février 1450, en profond désarroi, le roi se refusa 
de préparer la campagne de Guyenne et se réfugia notamment à Taillebourg, chez 
les trois filles d’Agnès. L’arrestation de Jacques Cœur suivra l’année suivante, le 3 
juillet. Cette séquence est achevée dans l’esprit du roi : il n’a plus la faveur du Ciel. 
L’ordre d’arrestation de Jacques Cœur émane directement de sa propre personne 
– par décision du gouvernement – et non du parlement. L’expression de son visage 
peint alors par Jean Fouquet semble en être un admirable reflet. Le contenu de la 
prédication de l’astrologue de 1454 semble soutenir notre lecture, quand elle affirme 
que le roi n’a rien à craindre pour cette année d’une attaque des Anglais, « anciens 
ennemis du royaume », et cherche à le rassurer en lui souhaitant, ainsi qu’à la reine 
et à leurs nobles enfants – cette mention à la famille royale à cette date est précieuse 
et éloquente – « bonne vie, longue, honneur, santé et joye »77. L’attention de Marie 
envers le roi, que semble montrer l’emplacement de sa devise en tête de l’horoscope 
royal, dans les années 1450, paraît confirmée en cette prédication.

D’autres indices soulignent à cette époque l’importance du rôle de la reine 
auprès du roi. Marie d’Anjou s’est installée à Chinon, haut lieu symbolique par le 
passage de Jeanne d’Arc en contraste avec le château de Loches davantage associé 
à Agnès Sorel. Au cours des années 1450 furent entreprises des réparations 
des châteaux, notamment à celui de Chinon, qui de relais de chasse pour le roi 
devient une demeure de plaisance de la reine. Suivant les comptes de l’argenterie 
de la reine en 1454-1455 (Paris, AN K 55) eurent lieu des commandes, des achats, 
des aménagements pour loger des gens de la maison. En octobre 1454, la reine 
commandait à un menuisier et à un serrurier des interventions en ses appartements. 
Un signe rare est riche de sens pour notre propos : contrairement à l’usage, les logis 
du roi et de la reine sont au même niveau. Enfin Chinon est un lieu de rencontre 
des membres de sa famille : son frère René d’Anjou y se trouve en 1454 et, après son 
installation au château, la reine y signe la plupart de ses lettres patentes78. Relevons 
que datent de cette époque, les portraits jumelés du roi et de la reine, connus par des 
copies, sur le même fond vert, couleur qui n’est pas neutre. En 1454 la reine créée un 
cachet orné d’une pierre donnée par son frère : « […] pour ung gros et demy d’or, 
aloy dessusd, par lui livré et d’icellui forgié et fait ung anneau en façon d’un signet 
tournant ou il a mis et enchassé une petite pierre estrange (c’est à dire étrangère) que 
le Roy de Secille avoit donné à lad. dame […] »79. Le pouvoir de la reine est patent en 

77  Contamine Ph., « Les prédictions annuelles… », art. cit., p. 200.
78  Sur tous ces points voir : Bourocher Solveig, « Les logis royaux de Chinon au XVe siècle », dans Danet 

Gérard, Salamagne Alain et Kerhervé Jean (dir.), Châteaux et modes de vie au temps des ducs de Bretagne. XIIIe-
XVIe siècle, Tours, PUFR, 2012, p. 227-246 ; id., « L’apport des sources écrites à la compréhension des logis dans 
les châteaux de la fin du Moyen Age », Revue archéologique du Centre de la France, 48, 2009 < https://journals.
openedition.org/racf/1355 > (cons. le 01/03/2022).

79  Jal Auguste, Dictionnaire critique de biographie et d’histoire, Paris, Henri Plon, 1872, t. 1, p. 300 (Paris, 
AN, KK 55, fo 74).

https://journals.openedition.org/racf/1355
https://journals.openedition.org/racf/1355


79V I E  E T  M O R T  D ’ U N E  D E V I S E  R OYA L E

décembre 1460, lorsqu’elle intervient efficacement à propos de la Pucelle du Mans, 
Jeanne Marie La Féronne. Marie n’est plus la « reine sans gloire »80 : son rôle fut sans 
doute majeur à cette époque. Souvenons-nous de sa représentation, avec celle de son 
frère le roi René, sur le retable de la chapelle de l’hôtel Jacques Cœur à Bourges. Un 
mot sur l’artiste qui a pu peindre cette belle composition florale riche de sens en 
tête de l’horoscope du roi : le nom d’Henri de Vulcop peut y être associé, peintre et 
enlumineur de la reine qui se trouve à Chinon en 1454-145581.

Ne négligeons pas que cette séquence, de 1451 à la mort du roi, est celle de la 
réorganisation de l’État, du retour à la paix, de la libération totale du royaume, Calais 
excepté, comme le montrent clairement les travaux de Jean-François Lassalmonie 
sur les finances royales82. La médaille de 1455 semble ainsi définitivement clore la 
période (fig. 7). À l’avers l’effigie du roi qui a amené la paix et la justice – ces mots 
sont présents dans l’inscription –, au revers le roi combattant qui a apporté la paix, 
conquise par l’épée et maintenue par la justice – la référence à saint Louis – et qui 
règne «  dévoué au Christ, réfrénant les soldats par la discipline  ». Voici les deux 
textes, d’après l’étude citée d’Inès Villela-Petit83 : « Maître du royaume paternel et 
tenant en paix les lis, les ennemis chassés, ô Charles VII, vis et règne, redoutable 
aux rebelles, juste à tes sujets, équitable pour les tiens, pour tes ennemis vaillant et 
ferme », et, au revers, « La paix conquise par l’épée, tu la maintiens par ta grande 

80  Gaude-Ferragu Murielle, La reine au Moyen Âge : le pouvoir au féminin, XIVe-XVe siècles, Paris, Tallandier, 
2014, p. 16, 120 et note 57 ; l’auteur renvoie à l’article de Bernard Chevalier, « Marie d’Anjou une reine sans gloire, 
1406-1463 », dans Contamine Geneviève et Contamine Philippe (dir.), Autour de Marguerite d’Ecosse  : reines, 
princesses et dames du XVe siècle, actes du colloque (Thouars 1997), Paris, Honoré Champion, 1999, p. 81-98.

81  Sur Marie d’Anjou et ce peintre, voir Avril F. et Reynaud N., Les manuscrits à peintures…, op. cit., p. 35, 
53, 59, 62, 157, 160.

82  Lassalmonie J.-F., « Les finances de Charles VII à la fin du règne (1451-1461) », dans Id., La boîte à 
l’enchanteur. Politique financière de Louis  XI, Vincennes, Institut de la gestion publique et du développement 
économique, 2002, p. 31-60.

83  Villela-Petit I., « Le portrait armorié… », art. cit., p. 127 et s., fig. 113 a-b.

F ig . 7  – M é d a ille  d e  C h a r le s  V II, 1 4 5 5 . P a r is , B n F, C a b in e t  d e s  M é d a ille s , s é r ie  ro y a le  n u m . 2 1 .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 080

justice. Dévoué au Christ, réfrénant les soldats par la discipline, tu règnes à jamais 
en accomplissant ces actions insignes  ! » La référence est à présent le sceau royal 
réunissant le roi trônant et l’effigie équestre : l’image du roi régnant était nécessaire.

Conclusion : les trois messages de Charles VII

D’après son emblématique, nous pouvons finalement affirmer que la vie du roi 
est ainsi fortement ponctuée de trois messages, qui se succèdent dans le temps, 
accompagnant les phases de la guerre contre les Anglais jusqu’à la reprise du contrôle 
sur le royaume : « Ne m’oubliez mie », puis « désiré suis », après l’achèvement de 
la mission de Jeanne, la paix après la guerre, enfin, dans un royaume en paix, la 
majesté royale.

A présent, le silence sur la devise, dont Charles VII gratifie les arbalétriers de 
Châlons-en-Champagne, est explicable  : sa brève existence et son association à la 
prise de Montereau, qui, en fait, a été négligée par les historiens au profit de l’entrée 
hautement symbolique, peu après, dans Paris. 



À partir du milieu du XIVe siècle, une nouvelle forme d’expression emblématique 
est apparue au sein des cours européennes occidentales, destinée à identifier 
individuellement le prince  : la devise, ensemble de figures, mots et couleurs dont 
la symbolique permettait d’exprimer les aspirations personnelles de son porteur, 
notamment sa sensibilité religieuse1. Car, en effet, ces signes emblématiques de 
nature polysémique, surgis à la fin du long processus de sacralisation de la chevalerie 
et à un moment charnière de l’histoire de la Chrétienté occidentale, ont souvent 
manifesté la spiritualité et les préoccupations religieuses de ses créateurs.

Ainsi, l’ensemble des devises de la reine d’Aragon, Marie de Castille (1416-
1458), contenant tout un programme à la valeur dévotionnelle, profondément 
enraciné dans le sentiment religieux de son époque, s’avère être un bon exemple 
d’interprétation d’un système emblématique à partir d’une clé de lecture spirituelle.

1  Ce travail a été élaboré grâce au soutien du Grupo de investigación SIGYDOC, H15-17 «Signos y 
documentos : cultura escrita y sociedad en Aragón, siglos XII-XVIII»), financé par le Gouvernement d’Aragon et le 
Fond Social Européen, et celui du projet Teología política de las monarquías hispanas bajomedievales (HAR2011-
30265) du Ministerio de Ciencia e Innovación du Gouvernement de l’Espagne. Je remercie T. Hiltmann de 
m’avoir proposé d’aborder ce sujet pour la première fois lors du colloque de Leeds de 2013, ainsi que L. Hablot,  
Á. Fernández de Córdova, G. Nieva Ocampo et G. Redondo Veintemillas(†) pour leurs suggestions et 
commentaires et G. Salles pour la relecture de ce travail. Pour les aspects concrets concernant la devise au bas 
Moyen Âge, je renvoie aux travaux de Laurent Hablot. Voir notamment, quant à la dimension allégorique des 
emblèmes, son «  Emblématique et discours allégorique à la fin du Moyen Âge  », dans Heck Christian (dir.), 
L’Allégorie dans l’art au Moyen Âge : formes et fonctions : héritages, créations, mutations, actes du colloque (Paris 
2010), Turnhout, Brepols, 2011, p. 307-319, à la p. 308.

Les devises et la foi.
Une lecture religieuse du programme 

emblématique de Marie de Castille, 
reine d’Aragon (1416-1458)

María Narbona Cárceles
 Universidad de Zaragoza



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 082

1. La « sacralisation » des systèmes emblématiques à la 
fin du XIVe siècle et le cas de la Péninsule Ibérique

Le rapport entre les devises et le domaine religieux s’accentua nettement entre les 
années 1380 et 1410 où l’on observe un double phénomène : une emblématisation 
des espaces sacrés et une sacralisation des emblèmes princiers. En effet, dès leur 
apparition, les devises ont été représentées sur toute sorte de supports, mais plus 
particulièrement à l’intérieur des églises, dans leur décoration ou à travers les objets 
dévotionnels et liturgiques, mais aussi sur les tombeaux, accompagnant ainsi les 
défunts dans l’attente de la résurrection des corps.

De cette façon, après «  l’héraldisation progressive des espaces de dévotion » 
aux XIIe et XIIIe siècles2, on assiste, à partir du dernier quart du XIVe siècle, à 
l’emblématisation de ces espaces et objets. En outre, durant la même période se 
développe une sacralisation de ces emblèmes ou, tout au moins, une accentuation 
de leur contenu religieux. Par conséquent, si les devises traditionnelles étaient 
maintenues et réutilisées avec une nuance plus spirituelle, de nombreuses nouvelles 
devises furent également créées.

Les raisons de cette orientation des devises vers une spiritualité plus manifeste 
sont variées, en résonance avec les changements religieux en Europe occidentale 
à cette époque, notamment le début du Grand Schisme et les efforts initiés pour 
insuffler une profonde réforme au sein des ordres religieux, surtout parmi les 
ordres mendiants3. Dès lors, ces nouvelles devises vont évoquer une spiritualité plus 
personnelle, intime et fortement dévotionnelle. Elles apparaissent ainsi comme un 
reflet de l’évolution de l’expression du sentiment religieux au sein des cours princières, 
s’appuyant particulièrement sur les dévotions promues par les franciscains et les 
premières formes de la Devotio moderna, nouveau courant dévotionnel qui allait 
marquer cette fin du Moyen Âge.

Les devises en tant que manifestation de la foi

Les devises vont ainsi manifester, entre autres messages, les dévotions auxquelles 
les princes se sentaient particulièrement attachées, tout comme les vertus qu’ils 
désiraient cultiver pour chercher à se rapprocher de Dieu. Parmi les plus répandues 
de ces dévotions peut être distinguée celle dédiée à la sainte Trinité, dont la fête 

2  J’utilise ici une formule de Hablot Laurent, « L’héraldisation du sacré aux XIIe-XIIIe siècles, une mise en 
scène de la religion chevaleresque ? », dans Aurell Martin (dir.), Chevalerie et christianisme aux XIIe-XIIIe siècles, 
Rennes, PUR, 2011, p. 211-233, à la p. 213.

3  Pour un bilan récent concernant le mouvement de l’Observance au sein des royaumes ibériques, voir 
Nieva Ocampo Guillermo, « Reformatio in membris : conventualidad y resistencia a la reforma entre los dominicos 
de Castilla en el siglo xv », En la España Medieval, 32, 2009, p. 298-300.



83L E S  D E V I S E S  E T  L A  F O I

fut introduite dans le calendrier liturgique en 1331, faisant de ce dogme l’une de 
principales dévotions du bas Moyen Âge, mais aussi, plus singulièrement, de la 
chevalerie et du pouvoir souverain4. Aussi, en plus des devises trinitaires, celles 
à caractère pneumatologique eurent également une place prépondérante dès les 
dernières années du XIVe siècle de par le lien étroit entre l’Esprit Saint et la chevalerie5. 
Cependant, celles représentant la deuxième personne de la Trinité, le Fils, étaient 
sans doute les plus nombreuses à cette époque : ces signes para-héraldiques de nature 
christologique étaient majoritairement orientés vers l’humanité du Sauveur, dont 
l’imitation était l’objectif principal des nouvelles formes de dévotion. Enfin, bien 
évidemment, la figure de la Vierge, devenue l’objet d’une vénération sans précédent 
à la fin du Moyen Âge, est rarement omise dans un programme emblématique. 
Les nombreuses devises à caractère mariologique témoignent de la profonde 
dévotion des princes envers la Mère du Christ et, notamment, dans son Immaculée 
Conception6, l’un des mystères très souvent évoqués dans le domaine emblématique, 
surtout grâce aux franciscains, principaux promoteurs de cette doctrine lors des 
controverses immaculistes des années 1380-13907.

Par ailleurs, un autre ensemble de devises de natures diverses peut être 
retenu, à savoir celles relatives aux vertus chrétiennes : les trois vertus théologales 
(foi, espérance et charité) et les quatre vertus cardinales (justice, prudence, force 
et tempérance), comme les sept vertus capitales (en fait, celles qui s’opposent aux 
sept péchés capitaux : humilité, générosité, chasteté, patience, tempérance, charité 
et diligence) ou celles propres à l’univers chevaleresque, issues des précédentes8. Ces 
nouvelles formes de spiritualité cherchaient, en effet, à promouvoir la conversion du 

4  Nous avons traité de l’importance de la dévotion trinitaire et des difficultés qu’elle rencontre pour 
s’imposer dans l’univers emblématique dans Narbona Cárceles Maria, « Le roi de la Bonne Foy : Charles III le 
Noble (1387-1425) et les devises des Navarre-Évreux au XVe siècle », dans Turrel Denise et alii (dir.), Signes et 
couleurs des identités politiques, du Moyen Âge à nos jours, actes du colloque (Poitiers 2007), Rennes, PUR, 2008, 
p. 477-509, aux p. 21-22. Voir aussi Boespflug François, La Trinité dans l’art d’Occident (1400-1460). Sept chefs-
d’œuvre de la peinture, Strasbourg, Presses Universitaires de Strasbourg, 2000, p. 21 et s.

5  Dans ce sens, déjà en 1352, l’Ordre du nœud, créé par Louis de Tarente le jour de la Pentecôte, utilise 
une devise pneumatologique  : Hablot Laurent, « Nœud (en huit) (Louis de Tarente) », < https://devise.saprat.
fr/embleme/noeud-en-huit > (cons. le 06/02/2022). Voir aussi Bock Nicolas, « L’Ordre du Saint-Esprit au Droit 
Désir, Enluminure, cérémonial et idéologie monarchique au XIVe siècle  », dans Art, cérémonial et liturgie au 
Moyen Age, actes du colloque (Lausanne-Fribourg 2000) Rome, Viella, 2002, p. 415-460.

6  Les devises « immaculistes » se sont manifestées principalement à travers des objets qui font référence à 
la ceinture de la Vierge enceinte (la Ceinture « Espérance » des ducs de Bourbon, par exemple, et peut-être déjà 
la Jarretière anglaise), mais aussi par le biais d’autres éléments comme la châtaigne, devise de Charles III, roi de 
Navarre : Hablot Laurent, « La ceinture Espérance et les devises des ducs de Bourbon », dans Perrot Françoise 
(dir.), Espérance, le mécénat religieux des ducs de Bourbon au XVe siècle, Souvigny, 2001, p. 91-103 et Narbona 
Cárceles Maria, « Le roi de la Bonne Foy… », art. cit., p. 477-509.

7  Pour cette question, voir : Lamy Marielle, L’Immaculée Conception. Étapes et enjeux d’une controverse au 
Moyen Âge (XIIe-XVe siècles), Paris, Institut d’Études Augustiniennes, 2000.

8  Le nombre des vertus chevaleresques varie selon les auteurs et les périodes. Tantôt au nombre de cinq, 
tantôt au nombre de douze, elles ont été mêlées aux vertus chrétiennes, mais ajoutant aussi d’autres valeurs de 
nature plus militaire ou courtoise.

https://devise.saprat.fr/embleme/noeud-en-huit
https://devise.saprat.fr/embleme/noeud-en-huit


D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 084

cœur par le biais de la pratique des vertus – une pratique qui devait diriger le fidèle 
vers une combinaison entre vie active et vie contemplative –, et eurent, elles aussi, 
leur reflet dans le domaine emblématique. Enfin, d’autres doctrines ou dévotions 
diverses ont été aussi représentées emblématiquement comme par exemple avec les 
devises hagiographiques, spécialement celles qui évoquent la dévotion à des saints 
franciscains9.

Une lecture à caractère spirituel de l’emblématique de 
la Maison de Trastamare autour de 1400

Le rapport entre le mouvement spirituel et l’emblématique est ainsi clairement 
perceptible au sein des royaumes de la Péninsule Ibérique autour de 1390, par 
l’apparition de devises au profond contenu dévotionnel10. Dans ce sens, l’exemple des 
Trastamare castillans (et aragonais, à partir de 1412) est l’un des plus significatifs. 
En effet, selon les récentes études d’Álvaro Fernández de Córdova, depuis le milieu 
du XIVe siècle, le choix des emblèmes des rois de Castille faisait appel au bestiaire 
fantastique – le dragon, le griffon ou le faucon aux ailes déployées, par exemple −, 
devises au «  signe prophétique  » attachées à la destinée héroïque du royaume 
castillan.

Cependant, sous le règne de Jean Ier de Castille (1379-90), un changement 
dans son emblématique se produisit, provoqué par une évolution spirituelle du 
monarque : la défaite castillane à la bataille d’Aljubarrota (1385) contre les portugais a 
notamment accentué le sentiment religieux de ce roi, extrêmement pieux par ailleurs, 
et sa préoccupation pour la religiosité de tout son royaume11. Dans le domaine de 
l’emblématique, cette évolution se manifesta lors des Cortès de Guadalajara de 1390, 
à l’occasion desquels le roi institua l’ordre du Collier du Saint-Esprit ‒ représenté par 

9  La cordelière franciscaine, très répandue au sein de l’emblématique princière au XVe siècle, en est 
probablement le meilleur exemple  : Hablot Laurent, «  Pour en finir, ou pour commencer, avec l’ordre de la 
Cordelière », dans Lepage Dominique (dir.), Pour en finir avec Anne de Bretagne ?, actes de la journée d’étude 
(Nantes 2002), Nantes, Conseil général de Loire-Atlantique, 2004, p. 47-70. Les vies des saints franciscains ont 
également eu une place majeure parmi les récits hagiographiques issus du mouvement de la Devotio moderna : 
Bertrand Paul, « Une sociologie de l’édition hagiographique : la sainteté franciscaine du XIIIe au début du XVIe 
siècles », dans Meyer Frédéric et Viallet Ludovic (éd.), Le silence du cloître, l’exemple des saints, XIVe-XVIIe siècles. 
Identités franciscaines à l’âge des réformes, vol. 2, Clermont-Ferrand, PUBP, 2011, p. 233-255, à la p. 249.

10  En ce qui concerne l’emblématique des princes ibériques au bas Moyen Âge, voir, pour un bilan 
historiographique  exhaustif, Fernández de Córdova Álvaro, «  Bajo el signo de Aljubarrota  : la parábola 
emblemática y caballeresca de Juan I de Castilla (1379-1390) », En la España medieval, 37, 2014, p. 9-84, aux 
p. 12-13.

11  Jean Ier s’impliqua fortement dans la réforme des ordres religieux contemplatifs en Castille, ainsi que dans 
le renforcement du mouvement de l’Observance, exprimant notamment son soutien aux réformateurs chartreux 
et bénédictins et à la fondation des hiéronymites. Voir Nieva Ocampo Guillermo, « Monarquía y clero regular : 
los dominicos de Castilla durante el reinado de Enrique III y la minoría de Juan II », Cuadernos de Historia de 
España, 85-86, 2011-2012, p. 525-542 et Olivera Serrano César, « Devociones regias y proyectos políticos : los 
comienzos del monasterio de San Benito el Real de Valladolid (1390-1430) », Anuario de Estudios Medievales, 43, 
2, 2013, p. 799-832, aux p. 802-809.



85L E S  D E V I S E S  E T  L A  F O I

un pendant en forme de colombe ‒, et de la Rose mariale, deux devises au contenu 
plus explicitement chrétien que les précédentes12.

Les successeurs de Jean Ier ont poursuivi l’œuvre de « sacralisation » des devises 
princières, toujours en écho à la réforme des ordres religieux13. Ainsi, Henri III 
manifesta concrètement sa grande dévotion à saint François d’Assise – justifiée entre 
autres par le fait qu’il était né le 4 octobre, jour de la fête du saint14 – avec l’adoption, 
dès 1394, de la devise de la Cordelière (le Cordón), une devise qui allait devenir 
très populaire parmi la noblesse castillane15. Prolongeant cette emblématique de 
nature spirituelle, en 1403, son fils puîné, l’infant Ferdinand d’Antequera, futur roi 
d’Aragon, créa l’ordre de la Jarre en l’honneur de la Vierge, destinée à devenir la 
devise la plus représentative des Trastamare, avec celles de la Bande et du Griffon16.

Cependant, au cours des premières décennies du XVe siècle, le contenu des 
devises princières devint plus courtois, plus chevaleresque et même d’inspiration 
humaniste : c’est le cas paradigmatique de l’ensemble des emblèmes du successeur de 
Ferdinand d’Antequera, son fils Alphonse V, dit le Magnanime, et donc également 
un membre de la dynastie des Trastamare17. Néanmoins, l’aspect religieux de la 

12  Sur la création de ces devises et le contexte dans lequel elles ont été conçues, voir Fernández de Córdova 
Álvaro, «  Los emblemas de la conquista  : armas y divisas de Juan I Trastámara ante la sucesión portuguesa 
(1383-1390) », Armas e Troféus. Revista de História, Heráldica, Genealogia e Arte, s. 9, 15, 2013, p. 229-268, aux 
p.  255-257  ; id., «  Bajo el signo de Aljubarrota…  », art. cit., p.  9-84  ; id., «  El emblema de la Banda entre la 
identidad dinástica y la pugna política en la Castilla Trastámara (c. 1366-1419) », Emblemata. Revista Aragonesa 
de Emblemática, 20-21, 2014-2015, p. 121-170.

13  De la même façon, l’exemple du roi de Castille fut très tôt suivi par plusieurs princes voisins. Ainsi, 
l’année suivante, en 1391, le roi de Navarre ajouta au lévrier blanc, l’animal emblématique de longue date de la 
maison d’Évreux, la devise immaculiste de la feuille de châtaignier et celle trinitaire du nœud en trèfle : Narbona 
Cárceles Maria, « Le roi de la Bonne Foy… », art. cit., p. 486. Puis, en 1392 l’héritier de la couronne d’Aragon, 
Martin de Sicile, créa la devise de l’ordre de la Corretja ou Ceinture, dont le contenu pourrait être aussi en rapport 
avec l’immaculée conception de la Vierge. Malgré les travaux consacrés à ce sujet, la symbolique religieuse de 
cette devise reste en effet à étudier en profondeur. Voir : Riera i Sans Jaume, « Els heralds i les divises del rei Martí 
(1356-1410) », Paratge, 14, 2002, p. 41-61, à p. 48 et Bresc Henri, « L’empresa de la Correge et la conquête de la 
Sicile : le royaume errant de Martin de Montblanch », Anuario de estudios medievales, 23, 1993, p. 197-219.

14  Voir Fernández de Córdova Álvaro, « El cordón y la piña. Signos emblemáticos y devociones religiosas de 
Enrique III y Catalina de Lancaster (1390-1418) », Archivo Español de Arte, 89, 354, 2016, p. 113-130.

15  En effet, les franciscains ont pu compter sur l’énorme soutien des rois castillans à partir de la fin du règne 
de Jean Ier et, surtout, sous celui d’Henri III, ce qui provoqua aussi le lancement du mouvement de la réforme 
observante chez les frères mineurs de Castille : García Oro José, « Conventualismo y Observancia. La reforma 
de las órdenes religiosas en los siglos XV y XVI », dans García Villada Ricardo (dir.), Historia de la Iglesia en 
España, t. 3/I, Madrid, BAC, 1980, p. 211-340  ; Rucquoi Adeline, « Los franciscanos en el reino de Castilla », 
dans Espirtualidad y francisanismo, actes de la semaine d’études (Nájera 1995), Logroño, Instituto de Estudios 
Riojanos, 1996, p. 65-86 ; Beceiro Pita Isabel (dir.), Poder, piedad y devoción. Castilla y su entorno. Siglos XII-XV, 
Madrid, Sílex, 2014.

16  Torres Fontes J., « Don Fernando de Antequera… », art. cit., p. 84-120.
17  Le système emblématique d’Alphonse le Magnanime est peut-être l’un des mieux étudiés, ces dernières 

années, parmi ceux des souverains des royaumes ibériques. Voir notamment  : Molina i Figueras Joan, «  Un 
emblema arturiano per Alfonso d’Aragona. Storia, mito, propaganda », Bullettino dell’Istituto storico italiano per 
il Medio Evo, 114, 2012, p. 241-63 ; Domenge Joan, « La gran sala de Castelnuovo. Memoria del Alphonsi regis 
triumphus », dans Colesanti Gemma Teresa (dir.), Le usate leggiadrie. I cortei, le cerimonie, le feste e il costume 
nel Mediterraneo tra il XV e XVI secolo, atti del convegno (Naples 2006), Montella, Centro Francescano di Studi 
sul Mediterraneo, 2010, p. 290-338, aux p. 290-293 ; Español Francesca, « El salterio y libro de horas de Alfonso 



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 086

symbolique des devises demeurera une constante jusqu’à la fin du XVe siècle. La 
nouveauté dans ce domaine fut l’introduction d’éléments propres au mouvement 
des spirituels franciscains18, tout comme à ceux des expressions de la Devotio 
moderna, très tôt mise en pratique au sein de la cour aragonaise19.

Cette spiritualité apparaît amplement dans les devises de Marie de Castille, 
cousine-germaine et épouse d’Alphonse V, et donc, bien évidemment, elle aussi une 
Trastamare.

2. L’emblématique de Marie de Castille, reine d’Aragon

À l’intérieur du cloître du monastère de la Trinité de Valence est conservé le 
tombeau de Marie de Castille, reine d’Aragon entre 1416 et 1458. Il s’agit d’une 
sépulture simple, ornée seulement de motifs végétaux et emblématiques. Cette 
simplicité dérive probablement du fait que le cloître susmentionné faisait partie de 
la clôture des clarisses pour lesquelles la reine avait fondé ce monastère en 144620 
(fig. 1). Au fronton de cette sépulture royale, on devine clairement les armoiries de 
la souveraine, flanquées de ses devises (un creuset d’or et une plante de safran), dont 
l’interprétation n’est envisageable qu’à la lumière des évènements qui ont rythmé sa 
vie, comme de ses préoccupations, de son caractère, de ses affections, mais aussi et 
surtout, de sa spiritualité (fig. 2-3)21.

Les devises comme miroir de la vie de la reine

Marie, infante de Castille, avait épousé le fils aîné du roi d’Aragon, Alphonse, en 
141522. L’année suivante, le jeune couple montait sur le trône qu’il occupât jusqu’à 

el Magnánimo y el cardenal Joan de Casanova (British Library, Ms. Add. 28962) », Locus amœnus, 6, 2002-2003, 
p. 91-114, aux p. 108-111.

18  Voir Dompnier Bernard, « Des franciscains et des dévotions, entre Moyen Âge et époque moderne », 
dans Meyer F. et Viallet L. (dir.), Le silence du cloître…, op. cit., p. 39-59.

19  Cette nouvelle forme de dévotion se développa au sein de la cour d’Aragon pendant la seconde moitié 
du XIVe siècle, surtout à partir du règne de Martin l’Humain et de Marie de Luna (1396-1410). Cet aspect a été 
notamment étudié par Planas Josefina, « La paz de las plegarias : lecturas religiosas de la reina María de Luna », 
e-Spania, 20, 2015, < http://e-spania.revues.org/24155 > (cons. le 10/02/2022). Voir aussi : Hauf i Valls Albert-
Guillem, « L’espiritualitat catalana medieval i la Devotio moderna », dans Bruguera Jordi et Massot i Muntaner 
Josep (dir.), Actes del V Colloqui de Llengua i Literatura Catalanes (Andorra 1979), Barcelone, Publicacions de 
l’Abadía de Montserrat, 1980, p. 85-121, et id., D’Eiximenis a sor Isabel de Villena. Aportació a l’estudi de la nostra 
cultura medieval, Valence-Barcelone, Publicacions de l’Abadía de Montserrat, 1990, p. 20-30.

20  Sur le monastère de la Trinité et sa fondation par la reine d’Aragon voir : Benito Goerlich Daniel, El real 
monasterio de la Santísima Trinidad de Valencia : historia y Arte, Valence, Consell Valencià de Cultura, 2008.

21  L’étude des devises de la reine d’Aragon s’appuie sur un travail précédent, dont le contenu a été entièrement 
remanié : Narbona Carceles Maria, « El contenido devocional de las divisas : el azafrán y la olla ardiente de la reina 
de Aragón (1416-1458) », Emblemata. Revista aragonesa de emblemática, 20-21, 2014-2015, p. 435-452.

22  Elle était la fille d’Henri III de Trastamare (1390-1406) et de Catherine de Lancastre, rois de Castille.

http://e-spania.revues.org/24155


87L E S  D E V I S E S  E T  L A  F O I

F ig . 1  – To m b e a u  d e  M a r ie  d e  C a s t i lle . Va le n c e , c lo ît re  d u  M o n a s t è re  d e  la  T r in it é .

F ig . 2  – D e v is e  d e  la  p la n te  e t  d e  la  fl e u r  d u  
s a f ra n . Va le n c e , c lo ît re  d u  M o n a s t è re  d e  
la  T r in it é , t o m b e a u  d e  M a r ie  d e  C a s t i lle , 
d é t a il.

F ig . 3  – D e v is e  d u  c re u s e t  a rd e n t  e t  le s  s e p t  
fl a m m e s . Va le n c e , c lo ît re  d u  M o n a s t è re  d e  
la  T r in it é , t o m b e a u  d e  M a r ie  d e  C a s t i lle , 
d é t a il.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 088

leur décès respectif en 1458, à deux mois d’intervalle. Le rôle de Marie à la tête 
du gouvernement de plusieurs États de la Couronne aragonaise fut considérable. 
Très tôt, elle exerça la lieutenance durant les absences de son époux, se révélant 
comme une remarquable gouvernante, notamment à partir de 1432 lorsque le 
roi s’installa définitivement à Naples23. Sa santé fragile compliqua grandement 
cette tâche, exigeante et difficile, la reine souffrant depuis sa prime jeunesse d’un 
ensemble de maladies chroniques  : d’une affection cardiaque, de graves troubles 
intestinaux, d’épisodes fébriles et d’évanouissements répétés, ou bien encore 
de crises d’épilepsie, tout comme d’une grave affection gynécologique –  décrite 
comme affecte uterí  −, qui l’empêchât ainsi d’offrir un héritier à la couronne, ce 
qui la rendit profondément malheureuse jusqu’à la fin de sa vie24. Néanmoins, il est 
plausible qu’un minimum d’attentions de la part de son époux lui auraient permis 
de mieux supporter ses responsabilités de gouvernement comme ses problèmes 
de santé. En fait, dès les premiers temps qui suivirent leur mariage, Alphonse lui 
manifesta un mépris croissant ; les relations du roi avec plusieurs maîtresses, dont 
il eut quelques fils illégitimes, provoquèrent régulièrement de vives réactions de 
jalousie chez la reine. Cependant, elle assuma pleinement ses responsabilités de 
lieutenant du roi d’Aragon, se déplaçant d’un bout à l’autre de ses États, entretenant 
une relation constante avec l’ensemble de ses familiers et de ses officiers par une 
intense correspondance, grâce à laquelle nous pouvons connaître bon nombre de ses 
inquiétudes et préoccupations intimes.

Tous ces aspects influencèrent dès lors la spiritualité de la reine, élément dont 
il faut tenir grand compte pour déchiffrer le message contenu dans son programme 
emblématique. Marie participa de toutes les dévotions de son époque et son sentiment 
religieux semble être en résonance avec son caractère, austère et volontaire. Concernant 
l’aspect moral, la reine était très stricte, bien connue pour les mesures qu’elle fit adopter 
pour l’établissement des bonnes mœurs tant dans ses royaumes qu’au sein de la Cour. 
Dans ce sens, son ferme soutien aux franciscains de l’Observance est révélateur, 
surtout à partir de 1427, comme nous le verrons plus loin25.

23  L’activité de la reine comme lieutenante a été récemment abordée par Earenfight Theresa, The king’s 
other body. Maria of Castile and the crown of Aragon, Philadelphie, University of Pennsylvania Press, 2009. Sur les 
premières années de son mariage et sur son activité en tant que reine voir : García Herrero Maria del Carmen, « Un 
tiempo de añoranza y aprendizaje : María de Castilla y sus primeros años en la Corona de Aragón », Storia delle 
donne, 9, 2013, p. 97-116 < https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/article/view/2506 > (cons. le 06/02/2022). Voir 
aussi : Soldevila Ferran, « La Reyna María, muller del Magnànim », Sobiranes de Catalunya : recull de monografíes 
històriques / Memorias de la Real Academia de Buenas Letras de Barcelona, 10, 1928, p. 213-347 ; Hernández-León 
Francisca, Doña María de Castilla, esposa de Alfonso V el Magnánimo, Valence, Universidad de Valencia, 1959.

24  Sur les maladies de la reine et sa stérilité voir notamment Narbona Cárceles Maria, « Le corps d’une 
reine stérile : Marie de Castille, reine d’Aragon (1416-1456) », dans Bousmar Eric et alii (dir.), Le Corps du prince, 
Florence, Sismel, 2014 (Micrologus. Nature, Sciences and Medieval Societies, 22), p. 599-618.

25  Certains aspects de la spiritualité de la reine ont été abordés par Soldevila F. « La Reyna María… »,  
art. cit., et Rubió i Balaguer Jordi, « Alfons el Magnànim i la reina Maria. L’espiritualitat, la voluntat i el caràcter 

https://oaj.fupress.net/index.php/sdd/article/view/2506


89L E S  D E V I S E S  E T  L A  F O I

Ainsi donc, la panoplie emblématique de la reine d’Aragon se caractérise, 
précisément, par ce contenu dévotionnel. L’adoption des devises répondait, certes, 
à une mode de cour, car elles ont été conçues à la fin des années 1420, dans le but 
de plaire à Alphonse le Magnanime qui se trouvait dans ses possessions ibériques. 
Néanmoins, loin de gloser l’amour conjugal ou de reproduire les devises de son père 
ou de son mari, comme il était courant à cette époque pour les princesses26, celles 
de Marie de Castille présentent une facture originale et sont créées à partir d’une 
profonde réflexion à caractère spirituel.

De nouvelles devises pour Marie de Castille

Les jeunes rois d’Aragon, Alphonse et Marie, issus, rappelons-le, tous les deux du 
lignage des Trastamare, avaient conservé les devises familiales de l’ancien ordre 
de la Bande27, puis celles de la Jarre et du Griffon, créées en 140328. Ces devises, 
utilisées par le couple royal tout au long de son règne, dépassèrent cependant le 
domaine personnel et s’affirmèrent comme le signe d’identité du lignage. Comme la 
plupart des membres de leur famille, ils éprouvèrent également très tôt la nécessité 
d’instituer leurs propres devises. Peut-être que la présence parmi les officiers 
d’armes du Magnanime de Jean Courtois, plus connu sous le nom de héraut Sicile 
− originaire du Hainaut et grand connaisseur du monde de l’emblématique −29, a pu 
éventuellement influencer la création des nouvelles devises des souverains aragonais, 
élaborées au cours des années 142030. Celles d’Alphonse – notamment le livre ouvert, 
la gerbe de Mil et le Siti Perillós (Siège périlleux)31 − ont été abondement utilisées par 
le souverain, contrairement à celles de son épouse (le safran et le creuset).

en dos reis del Renaixement  », dans id., Humanisme i Renaixement, Barcelone, Publicacions de l’Abadía de 
Montserrat, 1990, p. 64-89, aux p. 77-84.

26  Hablot Laurent, « Les princesses et la devise. L’utilisation politique de l’emblématique par les femmes 
de pouvoir à la fin du Moyen Âge  », dans Santinelli-Folz Emmanuelle et Nayt-Dubois Armel (dir.), Femmes 
de pouvoir et pouvoirs des femmes dans l’Occident médiéval et moderne, Valenciennes, Presses universitaires de 
Valenciennes, 2009, p. 163-176, aux p. 4-5.

27  Voir Fernández de Córdova À., « El emblema de la Banda… », art. cit.
28  Les statuts de l’Ordre de chevalerie ont été publiés par Torres Fontes J., « Don Fernando de Antequera… », 

art. cit., p. 112-117.
29  Le traité élaboré par ce héraut autour de 1430 est d’une importance fondamentale pour le développement 

de l’emblématique au XVe siècle. L’édition de référence demeure Le blason des couleurs en armes, livrées et devises, 
par Sicile, hérault d’Alphonse V, roi d’Aragon, éd. H. Cocheris, Paris, Auguste Aubry, 1860. Sur le héraut Sicile et 
ses ouvrages, voir Hiltmann Torsten, « La paternité littéraire des hérauts d’armes et les textes héraldiques. Héraut 
Sicile et le Blason des couleurs en armes », dans Rosa Maria de Lurdes et M. Metelo de Seixas Miguel (dir.), Estudos 
de Heráldica Medieval, Lisbonne, Instituto de Estudos Medievais/Centro Lusíada de Estudos Genealógicos e 
Heráldicos, 2012, p. 59-83.

30  La devise du Livre apparaît en 1420 dans la décoration d’une galère du roi : Español F., « El salterio y 
libros de horas de Alfonso… », art. cit., p. 108-111.

31  Les trois devises sont mentionnées dès 1429. A ce sujet voir  : Molina i Figueras J., «  Un emblema 
arturiano... », art. cit. ; Domenge J., « La gran sala de Castelnuovo... », art. cit. ; Español F., « El salterio y libros de 
horas de Alfonso... », art. cit.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 090

La devise du safran est décrite pour la première fois dans une lettre datée de 
1427, dans laquelle la reine ordonne de faire peindre sur un orgue les armes de 
son frère, le roi de Castille – Jean II –, à côté des siennes, « ab les flors de sefra » 
(avec les fleurs de safran)32. Plus tard, en 1445, elle commande un cierge pour la 
fête de la Chandeleur, « avec les armes de ladite dame avec ses devises aux fleurs et 
safrans et au purificateur d’or »33. Par ailleurs, dans l’inventaire de ses biens rédigé 
après sa mort, plusieurs objets décrits portent ses devises, comme ce collier d’or 
dont chaque pièce représente « un pot ou purificateur que madame la reine avait 
pour devise et emprise et sur chaque pot ou purificateur il y a un gros diamant 
encastré »34. On y distingue, également, deux aiguières en argent doré destinées à 
la purification des mains des prêtres lors de la célébration de la messe, « avec les 
armes de madame la reine au milieu et dans les bords, avec trois signets ou devises 
du purificateur d’or avec des feux et trois fleurs avec des lettres qui disent tout 
autour des bords de chacun : Lavabo inter ignoscentes manus meas »35. Ces devises 
apparaissent enfin dans un document daté entre 1455 et 1467, où est décrite une 
couverture pour les pieds avec les armes de Marie de Castille et « des plantes de 
safran tout autour » avec « l’emprise de la dite reine, c’est-à-dire un pot avec des 
feux qui est sur des fers »36.

Les représentations iconographiques de ces devises sont encore plus rares. 
Elles apparaissent dans le sceau apposé sur une lettre du monastère de la Trinité de 
Valence de 1448 (fig. 4)37, et surtout dans les bas-reliefs du tombeau de la reine déjà 

32  « Volem donar los dits orguens al rey de Castella nostre car frare et per ço volem quey sien les armes suas 
e les nostras ab les flors de sefra » : Barcelone, ACA, reg. 3170, fo 35ro (1427).

33  Cité par García Herrero M.C., « De belleza y piedad. Promociones de María de Castilla, reina de Aragón 
(1416-1458) », Lambard. Estudis d’art medieval, 25, 2013-2014, p. 37-62.

34  « Una olla o apurador que la senyora reyna tenia per divisa e ampressa e sobre quascuna olla o apurador 
ha un balaix gros encastat » et aussi « un collar d’or lo qual sta en quatre troços o parts, e en quascun troç ha una 
trepa o batent d’or fet a forma de scut ; e en quascuna peça ha una olla o apurador » : Toledo Girau José, Inventarios 
del Palacio Real de Valencia a la muerte de doña María, esposa de Alfonso el Magnánimo, Valence, Sucesor de Vives 
Mora impresor, 1961 (Anales del Centro de Cultura Valenciana, annexe 7), p. 20. Sur ce collier : Vidal Franquet 
Jacobo, « La cámara real de María de Castilla. Sus joyas y otras delicias suntuarias », Anales de Historia del Arte, 
24, 2014, p. 593-610, aux p. 595-599.

35  « Dos plats o bacins d’argent daurats per a donar ayguamans ab les armes de la Senyora Reyna al mig e 
a les vores ab tres senyals o divises del apurador d’or ab fochs e tres flors ab letres que dihen al entorn de les vores 
de quiscu: Lavabo inter ignoscentes manus meas » : Toledo Girau J., Inventarios del Palacio Real..., op. cit., p. 30.

36  « Hun drap de peus vert ab senyal de la reyna dona Maria al mig e a dos cantons e als altres dos les armes 
del dit deffunt ab mates de çaffra entorn dels dits senyals hoch hi la empresa de la dita reyna ço es una olla ab foch 
qui sta sobre huns ferros ». La référence fait allusion à l’inventaire post mortem des biens d’un certain Joan Puig 
de Vich consigné par le notaire barcelonais Bartomeu Costa. Nous n’avons pas pu éclaircir l’identité du défunt, 
très probablement membre de l’entourage immédiat de la reine. Cet inventaire a été édité dans Soler i Palet Josep, 
« L’art a la casa al segle XV », Boletín de la Real Academia de Buenas Letras de Barcelona, 8, 1915-1916, p. 291-
305 et 385-394, à la p. 295. Voir aussi Vicens i Soler Teresa, « Aproximació al món artístic de la reina Maria de 
Castella », dans Terés i Tomás Maria Rosa (dir.), Capitula facta et firmata. Inquietuds artístiques en el quatre-cents, 
Barcelone, Cossetània edicions, 2011, p. 193-262, à la p. 221.

37  Voir Vicens i Soler T., « Aproximació… », art. cit, p. 221 et Fernandez-Xesta Ernesto, « El Sello de Plomo 
del Monasterio de la Santísima Trinidad de Valencia, de monjas clarisas y sus diferentes improntas conocidas », 
Anales de la Real Academia Matritense de Heráldica y Genealogía, 20, 2017, p. 7-45.



91L E S  D E V I S E S  E T  L A  F O I

mentionné  : ici, le buisson du safran peut prêter à confusion puisqu’il ressemble 
plutôt à un lys, ce qui a amené plusieurs auteurs à penser qu’il s’agissait de la 
fleur emblématique de l’ordre de la Jarre38. Cependant, ces deux représentations 
contiennent bien l’un des principaux signes d’identification de cette plante, à savoir 
ses trois stigmates, principale caractéristique des iridacées (auxquels le safran 
appartient) par rapport aux liliacées (dont le lys fait partie), qui en ont six39. Ces 
bas-reliefs constituent donc la source principale de notre étude, par le détail de 
leur exécution et surtout par le fait que ces devises ont été choisies pour orner la 
sépulture de la reine.

38  Déjà Mateu Llopis Felipe, « Sello del Monasterio de la Trinidad de Valencia, fundación de doña María », 
Anales del Centro de Cultura Valenciana, 42, 1958, p.  226-234, à la p.  235 l’avait décrit comme un lys. Cette 
description a été suivie par Rodrigo Lizondo Mateu, « Personalitat i cultura de María de Castella, reina d’Aragó », 
dans Bellveser Ricardo (dir.), Dones i literatura. Entre l’Edat Mitjana i el renaixement, Valence, Institució Alfons el 
Magnànim, 2012, t. 2, p. 471-526, à la p. 484 qui interprète aussi le creuset comme le Siti Perillós du Magnanime. 
Ce dernier auteur a, par ailleurs, repris les hypothèses formulées par d’autres chercheurs à propos des devises, 
tel Francesc Martínez, qui dans les fleurs de safran a vu la représentation du fard de mil du souverain. Les bas-
reliefs ont été décrits, mais sans en proposer une interprétation, entre autres par Benito Goerlich D., El real 
monasterio…, op. cit., p. 81. Vicens i Soler T., « Aproximació… », art. cit, p. 221 a été la première à proposer 
l’identification avec la plante de safran.

39  Santamarina Maria Pilar et al., Biología y botánica, Valence, Universidad Politécnica, 1997, t. 2, p. 345.

F ig . 4  – S c e a u  d u  m o n a s t è re  d e  la  T r in it é . Va le n c e . 
A rc h iv o  H is t ó r ic o  N a c io n a l, C  5 /1 3  (d ’a p rè s  V ic e n s  i  S o le r  T ., 
«  A p ro x im a c ió  a l m ó n  a r t ís t ic ... » , a r t . c i t . , p . 2 2 2 ).



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 092

3. La fleur et la plante du safran

Avant tout, et sachant que l’usage emblématique du safran n’était pas fréquent, 
son choix comme devise par la reine d’Aragon nous amène nécessairement à nous 
intéresser à l’environnement de cette souveraine et donc à l’utilisation de cette plante 
à son époque, avant de nous pencher sur sa dimension symbolique, notamment 
spirituelle.

La production du safran dans la principauté de Catalogne 
et la lutte contre la fraude dans les années 1420

« [Le safran] il n’est rien qu’on falsifie autant ».
Pline l’Ancien, Histoire naturelle40.

Au bas Moyen Âge, tant au sein de la Couronne d’Aragon qu’en Italie septentrionale, 
le safran − « l’épice d’Occident » − était devenu l’un des produits les plus recherchés, 
notamment destiné à l’exportation vers les grands marchés européens. En outre, 
au cours de la première moitié du XVe siècle, la Catalogne avait acquis une place 
prépondérante dans sa commercialisation autour du bassin méditerranéen, place 
qu’elle conserva jusqu’au déclenchement de la guerre civile en 146241.

Cependant la vigueur économique suscitée par le commerce du safran 
s’accompagna d’une exploitation frauduleuse croissante, tant au niveau de la 
falsification du produit que de ses mécanismes de vente, ce qui préoccupa les autorités 
dès les années 142042. À partir de 1425, la Diputació del General de Catalogne 
décida d’appliquer des mesures pour lutter contre cette fraude  : dictées par les 
gouvernements précédents, elles furent traduites du latin en langue vernaculaire 
et rendues publiques dans toutes les villes de la principauté catalane. En outre, la 
surveillance des opérations concernant le safran fut confiée à des officiers désignés 

40  Pline l’Ancien, Histoire…, op. cit., p. 47 (l. XXI, chap. XVII).
41  À partir de cette époque, l’hégémonie du commerce de cette épice au sein des états de la couronne 

d’Aragon se déplaça vers le royaume de Valence, mais surtout vers celui d’Aragon. En ce qui concerne le safran 
dans les royaumes de la Couronne voir Verdés i Pijuan Pere, «  Una espècia autóctona  : el comerç de safrà a 
Catalunya durant el segle XV », Anuario de Estudios Medievales, 31, 2, 2001, p. 757-785, à la p. 759, et Sánchez de 
Movellán Torent Isabel, La Diputació del General de Catalunya (1413-1479), Barcelone, Generalitat de Catalunya/
Institut d’Estudis Catalans, 2004, passim. Voir aussi Martínez García Sergio, « Producción y mercado de azafrán 
al sur de Aragón durante el siglo XV : el ejemplo de Muniesa, una aldea del común de Huesca », dans Laliena 
Corbera Carlos et Lafuente Gómez Mario (dir.), Una economía integrada. Comercio, instituciones y mercados en 
Aragón, 1300-1500, Saragosse, Cema, 2012, p. 319-344, aux p. 325-328.

42  Sánchez de Movellán Torent I., La Diputació…, op. cit., p. 339-342 et 547-549.



93L E S  D E V I S E S  E T  L A  F O I

comme veedors del safrà, qui veillaient à éviter tout type d’abus43. Enfin, à partir de 
1428, l’ébauche d’une loi à ce sujet fut amorcée44.

Motivés à la fois par l’appartenance aux oligarchies urbaines et rurales d’une 
grande partie des principaux producteurs et commerçants de safran, comme par 
l’importance de la Catalogne dans la commercialisation de cette épice au sein 
de l’économie occidentale, Alphonse V et sa femme décidèrent de s’impliquer 
directement dans la gestion de cette activité économique majeure. De ce fait, la 
période où les députés de la Generalitat de Catalogne accrurent leur préoccupation 
dans la lutte contre la fraude, entre 1425 et 1431, coïncide exactement avec celle de 
l’élaboration du programme emblématique de la reine d’Aragon ; ce qui nous amène 
à penser à une étroite relation entre la dite problématique et l’inclusion de la plante 
de safran parmi ses devises, à partir au moins de sa première mention en 1427.

Les propriétés médicinales du safran

Le safran (crocus sativus) était une plante hautement recommandée dès l’Antiquité, 
surtout pour ses propriétés curatives45. Les auteurs classiques – tels que Dioscoride, 
Pline ou Galien  − l’ont prescrit généralement pour les affections cardiaques, 
stomacales et gynécologiques : trois parmi les maux les plus graves dont la souveraine 
souffrit tout au long de sa vie.

En 1446, le diagnostic établi par son médecin de chambre nous révèle en 
effet que la reine souffrait d’arythmie cardiaque et parfois perdait son pouls, se 
plongeant ainsi dans un profond sommeil artificiel46. Par ailleurs, elle était sujette 
à des spasmes et des convulsions47, symptômes qui inquiétaient grandement son 
entourage, craignant pour sa vie48. Par conséquent, le safran apparaissait comme 
un médicament particulièrement recommandé pour ces graves affections  : les 
filaments de cette iridacée (les stigmates), mêlés avec d’autres substances, pouvaient 
ainsi produire un cordial, boisson utilisée comme stimulant cardiaque. D’après 

43  Ibid., p. 547-549.
44  Sur la législation concernant la lutte contre la fraude sur le safran voir Verdés i Pijuan P., « Una espècia 

autóctona… », art. cit., p. 760-764 et 773.
45  «  Homère fait mention de trois fleurs, le lotus, le safran et l’hyacinthe  »  : Pline l’Ancien, Histoire…,  

op. cit., p. 47 (l. XXI, chap. XVII).
46  «  Sincopis que establacio sensus et motus cum occultacione pulsus propter passionem cordis et 

quamquam subet quod est sompnis profundis et innaturalis » : Ametller i Vinyas José, Alfonso V de Aragón en 
Italia y la crisis religiosa del siglo XV, Gérone, p. Torres, 1928, t. 3, p. 91.

47  «  Etiam contracciones sive agitaciones spasmose membrorum propter compassionem cerebri et 
nerborum » : ibid.

48  « Ex quibus accidentibus frequentatis pronostico quod tamen Deus avertat periculum subitantis mortis 
ut ait dominus Ipocras qui exsolvuntur frecuenter et sine manifesta occasione repente moriuntur » : ibid.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 094

Dioscoride, Avicenne affirmait que le safran «  confortat cor et letificat membra 
interiora »49.

En outre, cette épice était conseillée également pour traiter les problèmes 
d’estomac auxquels la reine était également sujette de façon très aïgue. Elle-même en 
décrit les symptômes dans quelques-unes de ses lettres : dans une missive, elle raconte 
avoir souffert de « passions de ventre, de ventosités et d’évanouissements » pendant 
de très longs moments50. Le diagnostic de son médecin de chambre le confirme en 
précisant que la reine subissait une forte douleur abdominale «  de l’hypocondre 
dans la région de la rate avec des éructations et ventosités très sonores »51. Et, d’après 
Pline l’Ancien, le safran pouvait aussi soigner « les ulcérations de l’estomac, de la 
poitrine, des reins, du foie, du poumon et de la vessie »52, alors que pour Dioscoride 
il était « astringent, diurétique et apportait une bonne mine »53.

Enfin, parmi les nombreuses et graves pathologies dont la reine souffrait, 
les textes mentionnent également une «  suffocation de la matrice  », d’où partait 
une « matière empoisonnée » retenue dans «  les veines de l’utérus »54. Là encore, 
le safran se révélait utile, étant spécifiquement recommandé pour les maladies 
gynécologiques  : Pline affirme qu’il «  dissipe aussi les suffocations hystériques 
»55, tandis que Dioscoride le mentionne comme ingrédient dans la préparation de 
« breuvages pour les parties internes », tout comme pour élaborer des « emplâtres 
pour la matrice et pour l’anus »56. De plus, il était censé favoriser la conception, l’une 
des principales préoccupations de la reine d’Aragon57.

49  « Conforte le cœur et réjouit les membres internes » : Avicenne, Liber Canonis de Medicinis cordialibus 
et cantica, Bâle, I. Heruagios, 1556, l. II, chap. 129, p. 206. En effet, cette plante était censée posséder la vertu de 
fortifier le cœur, comme en témoigne Llull Ramón, Libro Felix o maravillas del mundo, Majorque, Viuda Frau, 
1750, p. 159 : « quando el medico que le curaba compuso un electuario de oro, de perlas y de piedras preciosas, 
en el qual mescló azafrán por tener la virtud de confortar y alegrar el corazón ».

50  « Passiones de ventrell, ventusidades e smortimientos » : Barcelone, ACA, reg. 3007, fo 88vo (1440). 
51  «  Infraccio dolorosa epocondiorum maxime in regione splenis cum eructacionibus et ventositatibus 

valde sonorosis » : Ametller y Vinyas J., Alfonso V de Aragón en Italia…, op. cit., p. 91. 
52  Pline l’Ancien, Histoire…, op. cit., p. 65 (l. XXI, chap. LXXXI).
53  Segura Munguía Santiago et Torres Ripa Javier, Historia de las plantas en el mundo antiguo, Bilbao-

Madrid, Universidad de Deusto/CSIC, 2009, p. 327.
54  « Sufogationem matricis ex feculencia sive materia venenosa retenta in venis matricis »  : Ametller y 

Vinyas J., Alfonso V de Aragón en Italia…, op. cit., p. 91. Sur la question de la suffocation de la matrice voir : Canet 
Vallés José Luis, « La mujer venenosa en la época medieval », Lemir. Revista de Literatura Española Medieval y 
del Renacimiento, 1, 1996-1997 < http://parnaseo.uv.es/Lemir/Revista/Revista1/Mujer_venenosa.html > (cons. le 
06/02/2022).

55  Pline l’Ancien, Histoire…, op. cit., p.  65 (l. XXI, chap. LXXXI). Recommandation reprise par Arnau 
de Vilanova, Translatio libri Albuzale de medicinis simplicibus, éd. A. Labarta et al., Barcelone, Universitat de 
Barcelona/Fundació Noguera, 2004, p. 375 : « Quando commiscetur cum aliquo emplastro et supponit mulier in 
matrice, valet doloribus matricis ». 

56  Dioscoride, De materia medica (l. I, chap. 26), cité par : Segura Munguía S. et Torres Ripa J., Historia de 
las plantas…, op. cit., p. 32.

57  « Les escargots […] appliqués avec du safran [accélèrent] la conception » : Pline l’Ancien, Histoire…,  
op. cit., p. 343 (l. XXX, chap. XLIII).

http://parnaseo.uv.es/Lemir/Revista/Revista1/Mujer_venenosa.html


95L E S  D E V I S E S  E T  L A  F O I

On peut donc aisément supposer que cette précieuse plante aux multiples et 
prodigieuses propriétés médicinales faisait partie du quotidien de la souveraine. 
Dans ce sens, en raison de ses vertus curatives, le fait de falsifier le safran pouvait 
être considéré, en plus de son aspect délictueux, comme un acte immoral à l’encontre 
du bien commun.

Une devise trinitaire et christologique

« Dios avia dado virtud a las hierbas para que significasen la virtud del mesmo Dios »58.
Raymond Lulle − Libro Felix o maravillas del mundo (c. 1288)

Cependant, au-delà de ses propriétés médicinales, le safran renfermait également 
une profonde symbolique religieuse qui peut ainsi contribuer à offrir une explication 
du choix de cette plante comme devise de la reine d’Aragon. Bien qu’elle n’apparaisse 
qu’une seule fois dans la Bible (Cantique des Cantiques 4, 13-15)59, cette iridacée fit 
très tôt l’objet d’interprétations de la part des exégètes et, tout aussi rapidement, fut 
revêtue d’attributions symboliques, tant du point de vue doctrinal que dévotionnel60. 
Parmi les interprétations relevées au Moyen Âge, nous ne retiendrons que celles qui 
semblent être en rapport avec la spiritualité et les expériences de Marie de Castille.

En tant que devise trinitaire, l’analogie est assez évidente : sans aucun doute, 
ses trois stigmates renvoient au mystère de la Trinité, un aspect déjà relevé par 
Grégoire de Nysse dans son homélie sur le Cantique61. De plus, en allusion directe 
à la dévotion trinitaire, les fleurs de safran étaient représentées toujours par 
trois62  : en fait, le XIVe et le XVe siècles ont été marqués par une grande quantité 
d’essais de représentation iconographique de la Trinité dont la répétition du chiffre 
trois a été l’une des formules parmi les plus utilisées et les plus reproduites dans 

58  « Dieu avait donné vertu aux herbes pour signifier la vertu de Dieu lui-même » : Llull, Libro…, op. cit., 
p. 159.

59  « Tes pousses sont un bosquet de grenadiers, avec les fruits les plus exquis ; le cyprès avec le nard et 
le safran, la cannelle et le cinnamome, avec tous les arbres à encens, la myrrhe et l’aloès, avec tous les meilleurs 
baumiers. Source de jardins, puits d’eaux vives, ruisseau qui coule du Liban ».

60  Les plantes mentionnées dans ces versets ont fait très tôt l’objet d’interprétations au sein de la littérature 
exégétique. Sur le succès du Cantique des Cantiques parmi les franciscains et les promoteurs de la Devotio moderna 
au XVe siècle voir : Engammare Max, « Qu’il me baise des baisers de sa bouche ». Le Cantique des Cantiques à la 
Renaissance, Genève, Droz, 1993, p. 171.

61  « Croci aenigma forte magis proprio assumi ad rationem fidei. Nam flos quidem versatur in triplici 
inuolucro » : Sancti Patris nostri Gregorii episcopi Nysseni opera, éd. F. Morel, t. 1, Paris, ad insigne Fontis, 1638, 
p. 612-613 (In Canticum canticorum, homilia IX). Voir : Lallemand Annick, « Le safran et le cinnamome dans 
les Homélies sur le Cantique des cantiques de Grégoire de Nysse », L’Antiquité classique, 71, 2002, p. 121-130, à la 
p. 126 : « Grégoire ne précise pas à quel point de doctrine il renvoie, mais la description des parties de la fleur et 
l’insistance sur le nombre trois lui permettent de faire comprendre qu’il s’agit de la foi dans la Trinité ».

62  Sur les difficultés liées à la représentation iconographique de la doctrine trinitaire voir : Boespflug F., La 
Trinité dans l’art d’Occident…, op. cit., p. 27-29.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 096

l’emblématique63. Le fait que la dévotion trinitaire ait toujours été très chère à la 
reine d’Aragon renforce donc cette hypothèse.

Mais le safran peut être également considéré comme une devise au contenu 
christologique. D’après le commentaire du verset du Cantique par Gilbert de 
Hollande, disciple de saint Bernard, parmi les trois plantes citées ensemble dans 
le passage biblique, le safran représenterait la Résurrection du Christ  : «  in cypro 
patitur et in nardo sepelitur, et de corda terrae resurgit in croco »64 ; c’est-à-dire qu’« il 
a souffert dans le cyprès » (en allusion à l’arbre de la Croix), qu’il « a été enseveli dans 
le nard » (en allusion au parfum utilisé pour l’embaumement) et que « du cœur de la 
terre [il] a ressurgit, comme le safran » (par allusion à la Résurrection). Ici, l’auteur 
s’inspire de l’affirmation de Pline : « le safran aime à être battu et foulé aux pieds : 
cette pratique, qui semblerait devoir le détruire, l’améliore »65. Par analogie avec le 
safran, le Christ se met aux pieds de tous pour être foulé, outragé et humilié, mais, 
malgré tout, il « ressurgit » (ressuscite) avec plus de force66.

Enfin, cette devise peut supporter également une lecture mariale : le safran est 
bien sûr l’une des fleurs avec lesquelles est comparée la fiancée, donc la Vierge, dans 
le Cantique67 ; mais aussi, et à la lumière de la Passion du Christ, selon saint Albert 
le Grand, il représenterait l’attitude de Marie au Calvaire, fragile en apparence, 

63  Ce procédé avait déjà été utilisé par le roi de France, Charles V, dans les années 1370, lorsqu’il fit 
substituer le champ fleurdelisé de ses armes par les trois fleurs de lys en l’honneur de la Trinité  : Pastoureau 
Michel, Une histoire symbolique du Moyen Âge occidental, Paris, Seuil, 2004, p. 101-107.

64  Il s’agit de la continuation du commentaire du Cantique des Cantiques de saint Bernard de Clairvaux, 
après la mort de ce dernier, par Gilleberti de Hoilandia, Sermones in Canticum Salomonis, éd. J.-P. Migne, Paris, 
Migne, 1854 (Patrologia Latina, t. 184), col. 190 (Sermo 36).

65  Pline l’Ancien, Histoire…, op. cit., p. 47 (l. XXI, chap. XVII) : « La floraison a lieu lors du coucher des 
Pléiades, et dure peu de jours ; la feuille chasse la fleur. Il est verdoyant au solstice d’hiver, et on le récolte : on le 
fait sécher à l’ombre, de préférence par un temps froid. La racine en est charnue, et plus vivace que celle des autres 
plantes. Elle aime à être battue et foulée aux pieds, et elle n’en vient que mieux ; aussi le safran prospère-t-il surtout 
le long des sentiers et des fontaines ».

66  Cependant, au Moyen Âge, l’analogie fut à peine suggérée et ne fut réellement développée qu’à partir 
du XVIe siècle. Le jésuite Cornélius a Lapide (1567-1637), par exemple, le formulait déjà de façon plus explicite : 
« Nam ut ait Plinius […] crocus gaudet calcari et atteri, pereundoque melius provenit  ; ideo juxta semitas ac 
fontes latissimus. Sic Christus ambivit crucem, probra et verbera, iisque pressus et calcatus in summam floriam 
die tertio resurrexit Idem contigit omnibus sanctis Christi asseculis : crux enim via est ad felicitatem, humilitas 
ad sublimitatem, contemptus ad gloriam. […] per crocum accipit humilitatem, quae gaudet calcari ut crocus » : 
Cornelii a Lapide, Commentaira in scripturam sacram, t. 7, In Ecclesiasten et Canticum Canticorum, Paris, 
Ludovicus Vivès, 1863, p. 80.

67  Un texte attribué à saint Ildefonse assimile les vertus de la Vierge aux différentes qualités du safran : « Tu 
etiam es odorifera plusquam Crocus, quia tu ante Deum et homines fragras et redoles. […] virtus ex te procedens 
clarificat visum, temperat gustum, reformat auditum, confortat cor, illuminat intellectum », Hildefonsi Toletani, 
Libellus de Corona Virginis. Opera Sancto Hildefonso supposita, éd. J.-P. Migne, Paris, Migne, 1862 (Patrologia 
Latina, t. 96), col. 283-318, à col. 297.



97L E S  D E V I S E S  E T  L A  F O I

mais aux solides racines68. C’est pour cette raison qu’il apparaît dans quelques 
représentations médiévales de la Crucifixion69.

Ainsi, le safran devint le centre des préoccupations de la souveraine d’Aragon, 
tant comme protectrice des intérêts économiques de ses sujets, que comme 
consommatrice et patiente, pour qui cette précieuse épice possédait une valeur 
médicinale incalculable et, finalement, en tant que croyante, revêtait une indubitable 
valeur symbolique et dévotionnelle.

4. Le creuset d’or aux sept flammes

La documentation révèle également la présence d’«  una olla o apurador que la 
senyora reyna tenia per divisa e ampressa »70. Sachant qu’en ancien catalan le terme 
apurador signifie « purificateur »71, il s’agit bien d’un creuset d’or mis au feu, un 
apurador d’or ab fochs72.

Du point de vue de la couleur emblématique, il existe tout d’abord un rapport 
chromatique entre l’or et le safran, ce qui renforce le lien entre les deux devises de 
la reine73. En fait, l’or était le métal propre à la royauté, comme le rappelle le héraut 
Sicile dans son traité sur le blason, entre autres parce qu’on lui attribuait des vertus 
médicinales −  similaires à celles du safran, par ailleurs −, apportant notamment 
réconfort au cœur et à l’estomac74. Aussi, toujours d’après Jean Courtois, ce métal 
précieux avait une importante valeur morale –  «  dict l’Escripture, que le juste 
et la saincte personne ressemble à l’or et au soleil »75 –, ce qui, d’un point de vue 

68  «  Maria crocus  : quia crocus habet solidam radicem et nihil aliud habens durum. Radix Virginis 
humilitas vel fides eius, cuius solidissima constantia apparuit in passione filii » : Alberti Magni, Opera omnia, éd. 
P. Jammy, t. 20, Lyon, C. Prost, 1651, p. 368, col. 2.

69  C’est le cas dans une tapisserie de la Crucifixion du XVIe siècle, conservée au château de Langeais. 
La scène représentée se situe dans une prairie semée de fleurs diverses, toutes au contenu symbolique, parmi 
lesquelles on remarque le safran aux pieds de la Vierge. Je tiens ici à remercier Nicole Deslandes pour m’avoir 
communiquée cette information. À propos de ces tapisseries voir Jarry Madeleine, « La collection de tapisseries 
du château de Langeais », Bulletin de la Société de l’Histoire de l’art français, 35, 1972, p. 39-62. 

70  «  Le pot ou purificateur que madame la reine avait comme devise et emprise  »  : Toledo Girau J., 
Inventarios del Palacio Real…, op. cit., p. 20.

71  Pour l’étymologie du terme, voir « Alcover », dans < http://dcvb.iecat.net/ » (cons. le 06/02/2022).
72  Toledo Girau J., Inventarios del Palacio Real…, op. cit., p. 30.
73  En effet, comme le rappelle Pastoureau Michel, Traité d’héraldique, Paris, Picard, 2008, p. 101 « dans le 

langage héraldique médiéval, l’or est parfois désigné par les mots jaune, sor ou safrin ».
74  Selon Jean Courtois, il s’agit d’une des sept raisons justifiant la présence de ce métal au sein des armes des 

rois de France. Voir : Le blason des couleurs en armes…, op. cit., p. 25-27 : « comme le disent Plateaire, Constantin, 
Avicenne, Serapio et les aultres docteurs de médecine, est plus attrempés que les autres métaulx par quoy il 
a nature merveilleuse de reconforter le cœur, l’estomach et les aultres sens. Par laquelle sentence est donné à 
congnoistre que toute la cure royalle doibt estre parée de toute amour et non saincte dilection » ; ibid., p. 57 : 
« car l’or conforte le cueur de l’homme, selon Avicenne. Parquoy, dit Constantin que l’or a proprieté de subvenir 
à l’estomach déffailly ».

75  Ibid., p. 21.

http://dcvb.iecat.net/


D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 098

emblématique et selon le héraut, conférait une grande responsabilité à la personne 
qui le portait dans ses armes.

Mais, plus encore, l’or fut identifié avec la sainteté. Ainsi Ildefonse de Tolède 
n’hésite pas à utiliser l’analogie dans sa louange à la sainte Vierge : « de la même 
façon que l’or excède en valeur et noblesse au reste des métaux, la dignité de ta 
sainteté supère les mérites de tous les saints et les prérogatives des anges »76.

Une devise expiatoire

En plus des vertus attribuées à ce métal précieux, l’objet représenté dans la devise, 
le creuset, contient, quant à lui, un discours allégorique profond qui peut se 
dévoiler à partir d’une lecture réalisée sous un angle plus religieux. En effet, c’est 
dans le creuset que l’or se purifie et se raffine, et que l’on peut éprouver sa qualité. 
Et c’est dans les Écritures qu’on retrouve l’image des épreuves auxquelles Dieu 
soumet les hommes pour qu’ils montrent la qualité de leur âme, comme l’attestent 
de nombreux passages de la Bible. Retenons, par exemple, ce passage du Livre de 
l’Ecclésiastique  : « l’or s’éprouve dans le feu, et les hommes agréables à Dieu dans 
le creuset de l’humiliation  »77. Ou bien encore celui du Livre de la Sagesse qui, à 
propos des Justes déjà décédés, affirme que « Dieu les a éprouvés et les a trouvés 
dignes de Lui. Il les a essayés comme l’or dans la fournaise et les a agréés comme 
un parfait holocauste  »78. Ainsi, par la bouche du prophète Isaïe, Yahvé déclare  : 
« Je t’ai éprouvé au creuset de l’affliction »79 ; et Job, après avoir enduré les épreuves 
imposées par Dieu, affirme, avec une confiance absolue, qu’« Il connaît les sentiers 
où je marche ; qu’Il m’éprouve, je sortirai pur comme l’or »80. C’est donc bien par 
l’épreuve, par la difficulté (représentée par le creuset), que la qualité des individus 
se révèle.

Et, en effet, plusieurs lettres missives de la reine d’Aragon laissent aisément 
deviner que ses souffrances furent le plus souvent difficilement supportables et 
qu’elle essaya de les convertir en motif de prière. En 1439, par exemple, elle écrivit à 

76  «  Nam sicut aurum omnia metalla excellit nobilitate et valore, sic tuae sanctitatis dignitas superat 
omnium sanctorum merita, et omnium praerogativas angelorum  ». Hildefonsi Toletani, Libellus de Corona 
Virginis…, op. cit., col. 297. Comme on le verra plus loin, l’auteur fait référence en réalité au safran, comparé à l’or.

77  Le Siracide 2, 1-5 : « Mon fils, si tu entreprends de servir le Seigneur, prépare ton âme à l’épreuve. Rends 
droit ton cœur et sois constant. Et ne te précipite pas au temps du malheur. Attache-toi à Dieu et ne t’en sépare pas, 
afin que tu grandisses à ta fin. Tout ce qui vient sur toi, accepte-le, et, dans les vicissitudes de ton humiliation, sois 
patient. Car l’or s’éprouve dans le feu, et les hommes agréables à Dieu dans le creuset de l’humiliation ».

78  Livre de la Sagesse 3, 5-6. L’idée d’holocauste (olokaustós) en tant qu’offrande consommée par le feu 
lors d’une cérémonie sacrificielle, en rapport avec le creuset, ouvre également d’autres perspectives intéressantes 
d’interprétation.

79  Isaïe 48, 10. Voir aussi le Livre des Proverbes 17, 3 : « le creuset éprouve l’argent et le fourneau l’or ; celui 
qui éprouve les cœurs, c’est le Seigneur » tout comme le Psaume 12, 7 : « Les paroles de Yahvé sont des paroles 
pures, un argent fondu dans un creuset sur la terre, sept fois purifié ».

80  Jacob 23, 10.



99L E S  D E V I S E S  E T  L A  F O I

sa belle-sœur, la reine Blanche de Navarre, la remerciant de partager ses « douleurs 
et angoisses », ainsi que pour le « bon et notable conseil que vous nous avez donné 
de convertir les pleurs en prières et choses pieuses »81. Il est toutefois évident que 
ce conseil n’était pas toujours facile à suivre. Dans une autre lettre adressée à la 
même reine de Navarre, elle la remercie en effet « pour le sentiment qu’[elle avait] 
montré de nos accidents et ennuis, lesquels ont été très grands et dangereux », tout 
en lui avouant continuellement que «  bien peu [elle espérait] que la miséricorde 
divine ne [l’aide] » et l’encourageant à penser « au salut des âmes qui sera éternel 
car il sera mieux d’oublier celle des corps »82. Cette symbolique du creuset peut alors 
apparaître ici comme une émanation de la volonté de la souveraine d’éloigner ce 
dolorisme ou victimisme, de contempler ses souffrances d’après cette dimension 
expiatoire, voire probatique, de profiter de ses épreuves comme d’une occasion de 
démontrer ses vertus et se purifier : une recommandation que probablement la reine 
aurait pu recevoir dans son entourage et, notamment, de ses conseillers spirituels.

Par ailleurs, le père de la reine, Henri III de Castille, avait déjà adopté l’idée 
de représenter par le biais d’une devise son identification avec le Christ en raison de 
leur commune souffrance. Comme sa fille, le roi castillan fut atteint dès sa jeunesse 
de plusieurs maladies – il était surnommé « le Souffrant » − et aurait voulu ainsi 
exprimer cette pratique pieuse à travers la cordelière franciscaine, déjà évoquée. 
En effet cette cordelière, avec ses trois nœuds, représentait les trois stigmates reçus 
par saint François dans son intime identification avec les douleurs du Sauveur83. 
On peut donc penser que l’emblématique de Marie de Castille a été inspirée par 
l’exemple paternel.

Une devise mariale

Par ailleurs, le creuset sculpté sur le tombeau de la reine ajoute un autre détail, 
à savoir les sept petites flammes à l’extérieur du pot, qui complique davantage 
l’interprétation de la devise. Le motif allégorique des sept flammes était fréquent 
au sein de la symbolique dévotionnelle, pouvant signifier des dévotions et 
manifestations de foi variées à caractère septuple84. Mais, dans ce cas, il semble 
que l’explication concernant ce nouvel élément s’enracine encore une fois dans les 

81  Barcelone, ACA, reg. 3002, fo 129vo (1439, Saragosse)  : la reine remercie ainsi sa belle-sœur de 
« participar por vera e piadosa compassion en nuestros dolores e cogoxas. E ahun vos rengraciamos el buen e 
notable consiello que nos diesses de conuertir planto en oraciones e cosas pias ».

82  Barcelone, ACA, reg. 3007, fo 88vo (1440, Lérida) : « E bien poco speramos la misericordia diuina que 
nos hayude […] pensemos en la salut de las almas que ha de seyer eternal car de los cuerpos assats sia empaxada 
la qual salut no menos deseamos por a vos que per a nos ».

83  Sur ces devises et leur interprétation voir Fernández de Córdova Á., « El cordón y la piña… », art. cit.
84  Entre autres, il serait aussi possible de les rapprocher, en raison du nombre de sept, aux sept dons ou aux 

langues de feu du Saint Esprit, par exemple.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0100

dévotions d’origine franciscaine, complétant ainsi un programme iconographique 
très bien structuré du point de vue spirituel. Et, pour le déchiffrer, un sermon de 
saint Bernardin de Sienne va nous offrir une piste essentielle.

Le saint franciscain (1380-1444), contemporain de la reine d’Aragon, fut l’une 
des grandes figures de l’Observance. Sa prédication se propagea dans les terres 
hispaniques par le biais du bienheureux Mathieu d’Agrigente (1380-1451), l’un de ses 
principaux collaborateurs, qui se rendit à Barcelone et à Valence en 1427, suscitant la 
formidable admiration d’Alphonse le Magnanime et de son épouse. Avec le soutien 
du couple royal, il fut le grand promoteur de la Réforme observante en Aragon où il 
fonda quelques couvents85. Ainsi, dans cette atmosphère de spiritualité franciscaine, 
l’interprétation de ces sept flammes est à chercher dans la dévotion au Cœur de 
la Vierge qui, mise en avant par saint Bernardin, eut un énorme succès dans les 
années suivantes86. Cette dévotion que propagea le saint siennois par le biais de sa 
prédication plonge ses racines dans la spiritualité franciscaine primitive et dans 
la dévotion au Cœur de Jésus87 : Bernardin comparait le Cœur de la Vierge à une 
fournaise ardente de laquelle, telles sept flammes d’amour, étaient sorties les « sept 
paroles » que la mère du Christ prononça dans les Évangiles : sept flammes décrites 
respectivement comme « d’amour qui sépare, qui transforme, qui se communique, 
qui se réjouit, qui se repose, qui compatit, qui consomme  »88. En Aragon, cette 
dévotion fut ainsi promue par le frère Mathieu d’Agrigente qui, dans ses sermons 
«  multitudinaires  », suivit le modèle de prédication de son maître89. L’une de ses 

85  L’activité du frère Mathieu à travers les États de la Couronne d’Aragon, ainsi que sa relation privilégiée 
avec les souveraines ont été très bien analysés par : Agostino Amore, « La predicazione del B. Matteo d’Agrigento 
a Barcelona e Valenza », Archivum Franciscanum Historicum, 49, 1956, p. 255-355, à la p. 258 et s. ; id., « Nuovi 
documenti sull’attività del B. Matteo d’Agrigento nella Spagna ed in Sicilia », Archivum franciscanum historicum, 
52, 1, 1959, p. 12-42  ; Rubió i Balaguer Jordi, « El beat fra Mateu d’Agrigento a Catalunya i a València. Notes 
sobre la vida religiosa en una cort del Renaixement  », dans id., Humanisme i Renaixement, op. cit., p.  45-63. 
Enfin, Rottolo Filippo, Il beato Matteo d’Agrigento e la provincia francescana di Sicilia nella prima metà del secolo 
XV, Palerme, Biblioteca francescana-Officina di Studi Medievali, 2006, p. 177-180 traite du séjour de Mathieu 
d’Agrigente en Espagne.

86  En fait, dès l’époque de l’émergence de la théologie mariale, le Cœur de la Vierge a été comparé à une 
fournaise ardente, image reprise jusqu’au XVIIe siècle quant saint Jean Eudes en fixa définitivement le culte et 
élabora le texte de sa célébration liturgique. Ce dernier mentionne les auteurs qui, à travers l’histoire de l’Église, 
ont suscité la dite dévotion, à savoir Augustin, Jean Chrysostome, Jean Damascène, Anselme, Bernard. Voir  : 
Eudes Jean, Le cœur admirable de la très sacrée Mère de Dieu ou la Dévotion au très Saint Cœur de la Bienheureuse 
Vierge Marie, Caen, J. Poisson, 1681, p.  168 et s. Voir aussi Bello Léonard M., Le Cœur immaculé de Marie, 
Montréal, Éd. Franciscaines, 1946, p. 35 et Arragain Jacques, « La dévotion au Cœur de Marie », dans Du Manoir 
Hubert (dir.), Maria. Études sur la Sainte Vierge, t. 5, Paris, Beauchesne, 1958, p. 1007-1048, à la p. 1012.

87  Depuis saint Antoine de Padoue, en passant par Ubertin de Casale, les saints franciscains ont chanté les 
louanges de ce Sacré Cœur qui symbolisait l’amour de Dieu pour les hommes.

88  « Haec septem verba secundum septem amoris processus et actus sub miro gradu et ordine sunt prolata : 
quasi sint septem flammae fornacei cordis ejus » : S. Bernardini Senensis opera omnia, t. 6, Quaracchi, Colegium S. 
Bonaventurae, 1959, p. 124. Quant au vocabulaire employé, bien que le terme latin pour le creuset soit crucibulum, 
on trouve aussi celui de fornax (four). Ainsi dans Proverbes 17, 3 : « le creuset éprouve l’argent et le fourneau l’or ; 
celui qui éprouve les cœurs, c’est le Seigneur ».

89  Des centaines de personnes accouraient ainsi pour écouter le prédicateur franciscain. La reine d’Aragon, 
par exemple, autorisa l’un de ses serviteurs à s’absenter afin qu’il puisse aller l’entendre. Barcelone, ACA, reg. 3169, 



101L E S  D E V I S E S  E T  L A  F O I

homélies, intitulée précisément De Septem verbis Virginis Marie, évoque en effet les 
sept flammes en les décrivant de la même façon que le saint siennois90.

Il est donc fort probable que cette allégorie puisse expliquer pourquoi la reine 
d’Aragon a décidé d’ajouter ces sept petites flammes à sa devise du creuset ardent. Par 
ailleurs, c’est précisément à partir de 1427, année de la première visite du prédicateur 
sicilien, que l’on trouve les mentions les plus anciennes des devises de la reine : un 
élément qui renforce le lien entre l’élaboration de son système emblématique et la 
visite du franciscain. Ainsi, le creuset pourrait être également une devise à caractère 
mariologique, complétant par conséquent la signification christologique et trinitaire 
des fleurs de safran. Dans son passage à la vie éternelle, la souveraine, représentée 
sur son tombeau par ses armes, confiait ainsi son âme à Dieu et à la Vierge, ceux-ci 
symbolisés par les devises flanquant les blasons royaux.

5. Au-delà de la souffrance : la charité, élément de 
cohésion du programme emblématique

	 « Lorsque vous en serez venu à trouver la souffrance douce et à l’aimer
 pour Jésus-Christ, alors estimez-vous heureux parce 

que vous avez trouvé le Paradis sur la terre ».91

Thomas de Kempis − Imitation du Christ  (c. 1427)

Il semblerait donc que les devises de la reine formaient un programme emblématique 
certes complexe mais cohérent et d’une profonde signification religieuse, dont le 
fil conducteur était sa souffrance personnelle représentée non pas seulement par la 
symbolique des objets, mais aussi par un jeu de langage et de couleurs. Dans cette 
perspective, pour revenir à la fleur de safran, par un jeu de mots assez commun à 
cette époque pour les plantes choisies comme devise92, il est possible de considérer 
le safran comme une devise parlante exprimant cette souffrance  : par un simple 
changement des voyelles, le mot en ancien catalan safrà peut devenir sofro, «  je 
souffre ».

fo 109ro (1428) : « hauem grant plaer e singular de la aturada de frare Matheu e de la grant deuotio que tod lo 
poble ha en sos obras e hoyr sos sermons e axi matex de la bona diligencia que vos hauets en visitarlo e darli bon 
recapte de las cosas que ha necessarits pregant e manant vos que axi ho continuets mes auant hauem plaer que vos 
continuets de hoyr sos sermons car per a nostres affers no volem que perdats vostre deuocio ni hoyr bones obres 
mayorment que a tos vos basta lo dia […] ».

90  B. Matthaei Agrigentini, Sermones Varii, éd. A. Amore, Rome, Edizioni Francescane, 1960, p. 52-53.
91  « Kempis Th., L’imitation de Jésus-Christ, Gand, P. J. Van Ryckegem, 1827,  p. 115 (liv. II, chap. 12, § 11). »
92  Voir à ce propos Hablot Laurent, « La plante dans l’emblématique médiévale », dans Traineau-Durozoy 

Anne-Sophie (dir.), La représentation des plantes dans le livre, actes des journées d’études (Poitiers 2008), Poitiers, 
SCD, 2008, p. 7-11.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0102

Cependant, le discours contenu dans ces devises dépasse la souffrance elle-
même. En effet, toujours dans une perspective chrétienne, les deux emblèmes 
incluent un nouvel «  ingrédient  » qui transforme les troubles en un chemin de 
Salut93 : il s’agit bien de la charité, vertu théologale qui y apparaît implicitement et 
qui fait référence au fait d’aimer selon l’amour du même Dieu.

Les sept flammes d’amour représentées sur le creuset signifient cette charité, 
cette miséricorde, qui, selon les Écritures, donne du sens aux sacrifices94. De plus, si 
l’on revient aux jeux de mots, l’étymologie latine du creuset – nommé crucibulum ou 
cruceolum en allusion à l’aspect cruciforme attribué à cet objet − peut ainsi compléter 
la polysémie de la devise, tout en révélant la nature parlante de cette devise95. Si la 
croix du Christ représente le signe majeur de l’amour de Dieu envers les hommes et 
le paradigme de la souffrance comprise comme action de rédemption96, cette devise 
ferait aussi allusion à la collaboration de la souveraine, à travers ses malheurs, à cette 
tâche.

	 Par ailleurs, les Pères de l’Église ont toujours considéré le safran comme une 
représentation allégorique de la charité97. Ces textes patristiques ont été repris par 
saint Bernard, qui synthétise la symbolique chromatique du safran à travers laquelle 
le sacrifice, représenté par la couleur violette des pétales, ne vaut rien sans la charité, 
incarnée par les précieux stigmates rouges de la fleur98. Il cite le passage de la lettre 

93  1 Corinthiens 13, 1-13.
94  Comme il apparaît tant dans l’Ancien que dans le Nouveau Testament. Voir Osée 6, 6 (« car je prends 

plaisir à la piété, et non au sacrifice  : à la connaissance de Dieu, plus qu’aux holocaustes ») et Marc 12, 32-33 
(« vous avez dit avec vérité qu’il est un et qu’il n’en est point d’autre que lui, et que l’aimer de tout son cœur, de 
toute son intelligence et de toute sa force, et aimer le proche comme soi-même, c’est plus que tous les holocaustes 
et sacrifices ».

95  Du Cange Charles et al., Glossarium mediae et infimae latinitatis, t. 2, Niort, L. Favre, 1883, col. 629a 
(« crucibulum»).

96  Romains 5, 8 : « Dieu montre son amour envers nous en ce que, lorsque nous étions encore des pécheurs, 
Jésus-Christ est mort pour nous ».

97  On peut aussi citer M. Aurelii Casiodori, « Expositio in Cantica Canticorum », dans id., Opera omnia, 
éd. J.-P. Migne, Paris, Migne, 1847 (Patrologia latina, t. 70), col. 1035-1106, à col. 1079, tout comme celles 
Sancti Isidori, Opera omnia, éd. J.-O. Migne, Paris, Migne, 1862 (Patrologia latina, t. 83) pour qui le safran 
était l’expression de la ferveur de la charité du Christ («  Crocus aurosi coloris habet florem, ideoque significat 
charitatem »). Pour sa part, Venerabilis Beadae, « In Cantica canticorum allegorica expositio », dans id., Opera 
omnia, éd. J.-P. Migne, Paris, Migne, 1862, col. 1065-1236, à col. 1146 affirme « Jungit cypris et nardum, […] docet 
imitari crocus, quasi aurosi coloris florem habens ; ostendit eos qui ampliori charitatis gratia resplendent ». Enfin, 
Hildefonsi Toletani, Libellus de Corona Virginis…, op. cit., col. 297 assimile l’or au safran, « fleur aurée », à laquelle 
la Vierge était comparée : « Est enim Crocus colore aureus […] nam sicut aurum omnia metalla excellit nobilitate 
et valore, sic tuae sanctitatis dignitas superat omnium sanctorum merita, et omnium praerogativas angelorum ».

98  Saint Bernard, « La vigne mystique », dans Œuvres complètes de Saint Bernard, éd. Abbé Dion, Paris, t. 
6, L. Vivès, 1867, p. 140-251, à la p. 230 parlait du sacrifice de l’abstinence, comparé à la fleur du safran : « […] si 
dans cette plante certaines feuilles sont rouges, cela veut dire que la charité doit toujours être mêlée aux œuvres 
de l’abstinence : parce que si, sans avoir la charité, on livrait son corps pour être brûlé, ce sacrifice ne servirait de 
rien (1 Corinthiens, XIII, 3). Plusieurs, en effet, se macèrent par l’abstinence, non pour l’amour de Dieu, mais pour 
la vaine gloire […]. Parce qu’ils ne sont pas un véritable safran, eux, qui sont dépourvus des feuilles rouges de la 
charité, sans laquelle nulle œuvre n’est parfaite ». Voir aussi S. Bernardi, « Vitis mystica », dans id., Opera omnia, 
éd. J.-P. Migne, Paris, Migne, 1862 (Patrologia latina, t. 184), col. 719-720.



103L E S  D E V I S E S  E T  L A  F O I

de saint Paul aux Corinthiens où l’apôtre affirme : « quand je livrerais mon corps 
aux flammes, si je n’ai pas la charité, tout cela ne me sert à rien ». Puisque, poursuit 
l’abbé de Clairvaux, comme la charité est la principale des vertus théologales, l’or 
− auquel est assimilé le safran, par la couleur dorée de ses stigmates99 − se détache 
du reste des métaux précieux, car «  ils ne sont pas un véritable safran, eux, qui 
sont dépourvus des feuilles rouges de la charité, sans laquelle nulle œuvre n’est 
parfaite  »100. D’autant plus que, quelques siècles auparavant, Raban Maur est allé 
jusqu’à proclamer solennellement que « Crocus est charitas », en faisant écho au 
« Deus est charitas » johannique et en élevant ainsi de façon extraordinaire la valeur 
symbolique de cette plante101.

Ainsi, la combinaison allégorique de ces deux éléments iconographiques serait 
une façon de donner un sens chrétien à la valeur expiatoire de la souffrance (le 
creuset), qui dans l’âme humaine naît de l’amour (les sept flammes). La symbolique 
du creuset viendrait alors renforcer celle du safran, portant l’idée du passage du 
Christ par cette intense douleur : foulé et outragé, tel le safran au bord du chemin, 
même jusqu’à la mort, mais resuscité malgré tout (« resurgit in croco ») et glorifié.

Conclusion

En définitive, il semble que la reine d’Aragon cherchait à faire de sa souffrance, 
vécue à la lumière de l’amour de Dieu (la charitas), un modèle de vie, un idéal de 
sainteté en conformité avec l’expression de la spiritualité de son époque. Ses devises 
expriment ainsi une réflexion spirituelle et morale en accord avec sa situation 
personnelle dramatique et ses fermes croyances. Certes, par rapport à d’autres 
devises contemporaines, celles de Marie de Castille découlaient d’une dimension 
beaucoup plus intime  : elle y manifestait ses faiblesses, soutenue par l’espoir que 
celles-ci étaient une voie pour se rapprocher de Dieu.

Ainsi, et malgré le fait que ces devises royales ont souvent été conçues 
précisément pour masquer, en quelque sorte, le message que son propriétaire leur 
avait confié − et elles accomplissent parfaitement leur rôle de ne pas être explicites −, 
ces signes s’avèrent comme une source qui nous permet de mieux connaître l’un 

99  Pastoureau M., Traité…, op. cit., p. 101.
100  Cette idée avait déjà été exprimée par Venerabilis Beadae, « In Cantica canticorum… », op. cit., col. 

1146 : « imitari crocus […] quae, sicut aurum metallis caeteris, sic virtutibus antecellit omnibus. Nunc, inquit, 
manent fides, spes, charitas, tria haec ; major autem his est charitas ». Bède faisait référence à un passage de 1 
Corinthiens, 13, 13 : « ces trois choses demeurent : la foi, l’espérance, la charité ; mais la plus grande des trois c’est 
la charité ».

101  1 Jean 4, 8 : « Dieu est amour ». Voir B. Rabani Mauri, « Allegoriae in universam sacram scripturam », 
dans id., Opera omnia, éd. J.-P. Migne, Paris, Migne, 1852 (Patrologia latina, t. 112), col. 849-1088, à col. 904 : 
« Crocus est charitas, ut in Cantico : ‘Emissiones sponsae nardus et crocu’ quod sancta facit ad exemplum boni 
operis et ad virtutem pertinet charitatis ».



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0104

des aspects les plus intimes de la vie des princes à fin du Moyen Âge, notamment 
leur religiosité. La complexité du fond doctrinal et même théologique que ces 
devises contiennent –  du moins, selon notre interprétation  − porte à croire (ou 
tout au moins à envisager) que leur création n’était pas laissée à la seule volonté du 
prince ou de son héraut d’armes, mais que des ecclésiastiques, dotés d’une solide 
formation participaient à leur conception. Enfin, tout cela nous permet d’insister 
sur l’importance des devises, non pas seulement en tant que système d’identification 
et de représentation du prince et de son lignage, mais également comme reflet de 
l’âme : un moyen d’exprimer le sentiment religieux, de se mettre sous la protection 
divine et, en définitive, de manifester sa croyance.



Bernat Metge, juriste et haut fonctionnaire de la cour aragonaise, commence son 
ouvrage Lo Somni (1397-vers 1399) avec le récit de son emprisonnement, durant 
lequel lui apparaît l’image spectrale du roi qu’il avait servi, Jean Ier (1387-1399). Metge 
le décrit rapidement comme un homme de taille moyenne au visage révérencieux, 
habillé d’un chapeau rouge et d’une robe de velours cramoisi, parsemée de couronnes 
doubles d’or1. Ceux parmi les lecteurs qui ne connaissent pas les emblèmes du 
monarque ont pu penser que les couronnes de sa robe n’étaient rien d’autre que 
la représentation des insignes propre à la royauté ou qu’il s’agissait d’une fantaisie 
littéraire de l’auteur. Metge dresse cependant un portrait «  réaliste  » du roi  : la 
couronne double est en effet l’une des nombreuses devises créées par Jean Ier.

L’univers emblématique du souverain n’a pas encore attiré l’attention qu’il 
mérite2 et on ne connaît pas encore avec certitude combien de devises il avait adopté. 

* Cet article a été réalisé dans le cadre du projet de recherche HAR2013-46400-P (Ministerio de Economía 
y Competitividad). Je tiens à exprimer ma gratitude à B. Canellas, S. Cingolani, E. Juncosa et J. Vidal pour leur 
aide dans la recherche, la révision et la transcription des documents. Pour des raisons d’espace, notre projet 
initial de traiter toutes les devises de Jean Ier a été modifié. Nous reviendrons sur ce sujet dans une prochaine 
contribution.

1  Metge Bernat, Lo somni, éd. Lola Badia, Barcelone, Quaderns Crema, 2003, p. 53. 
2  Il convient de souligner l’important rassemblement de mentions effectué par De Osma Guillermo 

Joaquín, Las divisas del rey en los pavimentos de « obra de Manises » del Castillo de Nápoles (años 1446-1458), 
Madrid, Fortanet, 1909, p. 60-64, et par Roca Josep Maria, Johan I d’Aragó, Barcelone, Institució Patxot, 1929, 
p. 326-328. Tous les deux nous ont servi de guides dans la recherche des documents. Voir aussi la contribution 
récente de Español Francesca, « Artistas y obras entre la Corona de Aragón y el Reino de Francia », dans Cosmen 
Concepción et al. (dir.), El intercambio artístico entre los reinos hispánicos y las cortes europeas en la baja edad 
media, León, Universidad de León, 2009, p. 253-294, aux p. 267-271. Dans la mesure du possible, nous avons 

La devise de la « couronne double » 
et la Maison d’Aragon :

témoignages documentaires et 
iconographiques*

Joan Domenge Mesquida
IRCVM ‒ Universitat de Barcelona



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0106

En effet, les références documentaires à cet égard sont plutôt rares, peu explicites 
et, dans une certaine mesure, énigmatiques, comme enveloppées dans un halo de 
secret. À cela s’ajoute la perte des témoignages matériels, que les arts figuratifs ne 
parviennent à pallier que partiellement. On peut cependant déduire, d’après les 
mentions écrites, que Jean  Ier fit usage de sept emblèmes  distincts  : un premier 
dont le nom n’est pas connu (il en parle comme de « la mia empresa » en 1368), la 
corne, l’aigle, l’aile, le collier, le « cinyell » et la couronne double3. Rien ne permet 
de penser que ces devises étaient accompagnées par des mots4. Si l’importance et la 
diversité de ce corpus d’emblèmes trouvent une comparaison possible avec ceux des 
membres de la famille Valois, les documents ne décrivent malheureusement pas la 
forme ou l’apparence de ces devises, ne révèlent pas leur signification et ne donnent 
pas d’informations sur leurs concepteurs (même s’il est possible que les hérauts au 
service du roi aient joué un rôle important)5.

En réalité, le père de Jean Ier, Pierre le Cérémonieux (1319-1387), fut pionnier 
dans la création des ordres de chevalerie de la couronne d’Aragon. Encore « infante », 
il manifesta précocement son intérêt pour ces sociétés chevaleresque et fonda un 
ordre, ou une devise, appelé «  ordre d’amor  » (vers 1334), sur lequel nous avons 
cependant peu de références documentaires6. En 1353 il créa également l’ordre des 
« cavallers de sant Jordi », destiné à une longue postérité, dont l’habit emblématique 
était un manteau blanc orné d’une croix rouge. À la même date, il approuva la 
constitution de l’ordre de saint Jean Baptiste7.

Cependant, les véritables promoteurs de la mode emblématique à la cour 
aragonaise seront ses fils, Jean Ier (1350-1396) et Martin Ier (1356-1410). Ils assurent 

comparé les transcriptions de G. J. de Osma et de J. M. Roca, qui paraphrasent souvent les documents, avec 
les originaux. Dans ce cas, nous indiquons la cote d’archives. Pour des raisons d’espace, l’apparat critique et 
documentaire de cet article a été réduit à l’essentiel.

3  Il y en avait que six si l’on considère, d’après certaines mentions documentaires, que les maillons ou 
le pendentif de la devise du collier pouvaient adopter la forme d’une aile. Parmi toutes ces devises, l’aigle et la 
couronne double sont celles qui apparaissent le plus souvent dans la documentation.

4  Cependant, dans une lettre envoyée à sa femme Yolande de Bar en 1395 depuis Torroella de Montgrí, le 
roi signale de manière laconique que Eimeric de Centelles « fa títols per les parets, en especial en la nostra cambra 
qui diu axí, Sperança ne faudra, e deval diu centelles » : Roca J. M., Johan I..., op. cit., p. 429.

5  C’est peut-être le cas de Juan de Bar, dont le nom indiquant plausiblement sa terre d’origine, qui entra 
dans la maison de l’« infante » en 1379. Connu aussi sous le nom de Girona, il est mentionné en 1399 comme 
« rey dels harauts d’Aragó ». Le roi eut également d’autres hérauts à son service: en Cervera (1386) et en Aragó 
(1390), qui fréquentaient aussi la cour de son frère Martin. Cf. Riera Jaume, « Els heralds i les divises del rei Martí 
(1356-1410) », Paratge, 14, 2002, p. 41-61, aux p. 57-59.

6  En 1334 et 1335 sont enregistrés les payements pour l’achat de lacets. Il pourrait s’agir de l’enseigne de 
l’ordre : Español Francesca, « Empresa y vida literaria cortesana. A propósito de la ‘orden de amor’ de Pedro el 
Ceremonioso », dans Imágenes del poder en la Edad Media, León, Universidad de León, 2011, vol. II, p. 153-161.

7  Destiné aux fils des chevaliers et aux hommes de haut rang du royaume de Valence, son enseigne était 
une guirlande jaune avec cinq roses blanches autour. L’ordre fut aboli par le même roi en 1357, avec l’intention 
de fonder un autre ordre d’une plus grande portée : voir Riera J., « Els heralds… », art. cit., p. 41-43. À notre avis, 
on n’a pas suffisamment considéré l’impact visuel de la devise de l’ordre de saint Georges (le manteau blanc avec 
la croix rouge) dans les représentations picturales catalanes de ce saint, dans lesquelles celui-ci porte souvent un 
« mantonet » de ce type au-dessus de son armure.



107L A  D E V I S E  D E  L A  «   C O U R O N N E  D O U B L E   »  E T  L A  M A I S O N  D ’A R AG O N

la continuité de l’ordre paternel des chevaliers de saint Georges et accueillent avec 
enthousiasme « la nouvelle mode » des devises, surimposant ces dernières à d’autres 
coutumes plus enracinées et plus constantes8. Jaume Riera observe même que les 
infants créent des devises occasionnelles, avec une certaine légèreté, banalisant ainsi 
l’adoption de ces emblèmes. Leur chevalerie est surtout « sportive et décorative ». 
Les devises, plus que l’action, deviennent finalement l’élément qui donne du sens 
à ces sociétés et leurs membres se vantent de pouvoir les exhiber – souvent par le 
biais de bijoux luxueux – dans des cérémonies publiques et solennelles, afin de créer 
l’image d’une élite9.

1. « Que porten la corona al coll ». La devise de la couronne double

S’appuyant sur deux documents intéressants, on a longtemps pensé que c’est vers 
1392 que Jean Ier créa la devise de la couronne double, un emblème constitué par 
deux couronnes opposées, reliées par des anneaux et symbolisant visuellement l’idée 
d’unité. Cette devise peut toutefois avoir été créée plus tôt10. Dès son accession au 
trône en 1387, le roi d’Aragon commença des démarches insistantes pour échanger sa 
devise de l’aigle avec celle du cerf volant, une des principales devises du roi français 
Charles VI à cette date11. Bien que la raison qu’il donne de son choix (« per tal que les 
gents coneguen que entre nostre molt car cosí, lo rey de Ffrança, e nós, ha major amor 
e benevolença »12) est imprégnée de la courtoisie propre à la culture chevaleresque, 
sur le fond, elle reflète des intérêts dynastiques, diplomatiques et curiaux, montrant 
comment les devises prennent des connotations claires de fidélité politique. N’ayant 
pas reçu de réponse de la part du roi de France, en juin 1388, Jean Ier il insiste de 
nouveau dans sa requête, attendant un retour de Charles VI pour faire réaliser un 
aigle et le lui envoyer « per tal que la portets per amor nostra »13. Après plusieurs 

8  De Osma G. J., Las divisas…, op. cit., p. 61.
9  Riera J. « Els heralds… », art. cit., p. 42-44. Voir les nuances terminologiques indiquées par l’auteur pour 

des termes tels que « orden », « empresa », « divisa », « título » et « mote ». Boulton D’Arcy J. D., The knights of the 
Crown : the monarchical orders of knighthood in later medieval Europe, 1325-1520, New York, The Boydell Press, 
p. 551-552 inclut les devises de la couronne double et du « cinyell » parmi les « pseudo-ordres » de l’époque.

10  Nous en avons donné quelques anticipations dans Domenge Joan, « Orfebrería y caballería. El collar 
emblemático en los reinos hispánicos en torno a 1400 », dans Antoine-König Élisabeth et Tomasi Michele (dir.), 
Orfèvrerie gothique en Europe : production et réception, Rome, Viella, 2016, p. 143-72, aux p. 145-148. 

11  Une année auparavant (1374) c’est le duc Jean de Berry qui lui offrit «  .I. ffermall en què es la sua 
empresa » – nous ignorons s’il s’agissait de la devise de l’ours ou de celle du cygne blessé, toutes les deux assez 
connues –, tout en demandant à l’infant d’Aragon de lui envoyer la sienne (probablement celle de l’aigle) : ACA, C, 
1740, fo 79. Il faut rappeler qu’en 1373 Jean d’Aragon avait épousé Mathe d’Armagnac, devenant ainsi le beau-frère 
du duc de Berry (la femme de celui-ci, Jeanne d’Armagnac, était sœur de Mathe).

12  ACA, C, 1954, fo 34ro. Le document est cité par De Osma G. J., Las divisas…, op. cit., p. 61 et Vielliard 
Jeanne et Mirot Léon, « Inventaire des lettres des rois d’Aragon à Charles VI et à la cour de France, conservées aux 
Archives de la Couronne d’Aragon à Barcelone », Bibliothèque de l’École des chartes, 103, 1942, p. 99-150, aux p. 107.

13  ACA, C, 1954, fo 135vo  : Coroleu Josep, Documents històrichs catalans del sigle XIV, Barcelone, 
Imprempta La Renaixensa, 1889, p. 110-111.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0108

tentatives, son désir fut doublement satisfait, Charles VI l’honorant non seulement 
de la devise du cerf, mais aussi d’une autre de création plus récente, la cosse de 
genêt14. Dans une lettre, datée du dernier jour de 1389, le monarque aragonais supplie 
le roi de France d’accorder sa devise de l’aigle aux barons et chevaliers « emperò que 
porten la corona al coll ». Il lui demande en retour l’autorisation de concéder « a 
barons e cavallers la sua empresa de la genesta »15. Nous croyons que la couronne 
qu’ils étaient censés porter au cou devait faire référence à la devise à laquelle nous 
avons affaire.

Cependant, les documents datés de 1392 suggèrent que la création de la 
nouvelle devise était récente. Dans le premier, le roi envoie plusieurs cadeaux à son 
frère Martin et il profite de l’occasion pour l’informer qu’il a abandonné la devise du 
« cenyill » et pris la couronne double, exprimant le souhait qu’à partir de ce moment 
ce soit la devise que tous arborent. Les indications fournies par le chambellan, 
chargé de donner les explications nécessaires sur l’usage de la nouvelle devise, ne 
durent pas être suffisantes car, au bout de dix jours, le roi envoya une autre lettre à 
son frère avec des détails sur « la forma de la empresa de la corona » et de la finition 
qu’elle devait présenter en fonction de la qualité du destinataire  : «  als cavallers, 
daurada ; e als scuders, blancha »16. Il est difficile de savoir ce que le roi veut dire 
lorsqu’il parle de « la forme » de la devise. Un dessin ? Une pièce déjà réalisée ? En 
revanche, la différence de matière de la devise en fonction du rang de la personne 
qui en était décorée –  ou en fonction de ses mérites religieux ou militaires  – est 
commune à d’autres emblèmes17. Jean Ier insiste une fois de plus sur le changement 
de devise (la couronne double à la place du « cinyell ») manifestant un désir : « plau 

14  Nous pensons que le bijou en forme de cosse de genêt conservé sur la « custodia » de la cathédrale de 
Barcelone est un témoignage de cet échange. À ce propos voir notre notice publiée dans Catalunya 1400. El Gòtic 
Internacional, catalogue de l’exposition (Barcelone 2012), Barcelone, MNAC, 2012, p. 118-119. Sur la devise de 
Charles VI, voir Hablot Laurent, « L’ordre de la Cosse de genêt de Charles VI : mise en scène d’une devise royale », 
Revue française d’héraldique et de sigillographie, 68-70, 1999-2000, p. 131-148.

15  ACA, C, 1957, fo 78ro. Même si nous ne connaissons pas la réponse, Charles VI dut donner son accord 
pour que le roi d’Aragon représente le cerf volant sur ses vêtements et distribue la cosse de genêt à ceux qu’il 
choisissait. En 1390, le célèbre brodeur Jaume Copí est payé pour broder sur une cotte du roi «  un arbre de 
diverses fullatges e color e un cerve volant ». Et l’année suivante il informe le marchand Francesc de Casasage 
d’avoir reçu deux pans rouges à la devise du « cervo volant », apportés d’outre-mer, ce qui semblerait impliquer 
une commande spécifique de tissus avec cette devise  : ACA, C, 1961, fos 24ro, 35vo. Voir De Osma G. J., Las 
divisas…, op. cit., p. 62 et Duran i Sanpere Agustí, « Els teixits de luxe : els brodats », dans Barcelona i la seva 
història, vol. II, La societat i l’organització del treball, Barcelone, Curial, 1973, p. 310-326, aux p. 317.

16  « [...] Açò us explicarà pus larch lo dit vostre camerlench, al qual ho havem dit de paraula » : ACA, C, 
1962, fo 18vo ; ACA, C, 1963, fos 14vo-15ro. Voir Coroleu J., Documents històrichs..., op. cit., p. 111-112. Sur le 
premier document voir aussi Rubió y Lluch Antoni, Documents per a la historia de la cultura catalana medieval, 
Barcelone, Institut d’Estudis Catalans, 2000, vol. II, p. 327-328.

17  Comme la devise de la «  corretja  » de Martin d’Aragon (avec des médaillons rouges ou vertes) et 
celle de la jarre et du griffon de l’infant Ferdinand de Antequera, ensuite roi d’Aragon (avec les ailes dorées du 
griffon). Voir Bresc Henry, « L’empresa de la correge et la conquête de la Sicile  : le royaume errant de Martin 
de Montblanc », Anuario de Estudios Medievales, 23, 1993, p. 197-220, aux p. 216-217 et Domenge Joan, « Las 
joyas emblemáticas de Alfonso el Magnánimo », Anales de Historia del Arte, 24, 2014, p. 99-117, à la p. 108. 
Cette hiérarchie emblématique valorisant les chevaliers par rapport aux écuyers participe de la reviviscence de la 



109L A  D E V I S E  D E  L A  «   C O U R O N N E  D O U B L E   »  E T  L A  M A I S O N  D ’A R AG O N

a nós que la dita empresa port vostre fil », se référant à son neveu Martin le Jeune. 
Nous vérifierons qu’un tel souhait s’est effectivement réalisé.

Quelques mois plus tard, en avril de la même année, Jean Ier reprocha à son 
gendre, le comte Mathieu Ier de Foix (1363-1398), de porter la couronne double qu’il 
lui avait envoyée au « braç, car no li cab el coll, de que·ns marevellam, car a nós, qui 
la’ns assajam ans que la li trametessem, cabia fort bé ». Par conséquent, il ordonne au 
comte – élargissant la disposition à n’importe quelle autre de ses devises – de porter 
le collier exclusivement au cou « si donchs no era en brodadura »18. Un tel épisode, 
que nous devons priser, informe sur l’utilisation parfois fantaisiste des devises par 
leurs bénéficiaires et renseigne sur le zèle de leurs créateurs qui veillaient à ce qu’elles 
soient correctement portées.

Pour saisir les raisons qui ont poussé Jean  Ier à adopter cet emblème, nous 
pouvons reprendre les explications avancées par A. Van de Put il y a plus d’un 
siècle19. Sa création semble refléter la ferme volonté du roi d’unir à nouveau les 
couronnes d’Aragon et de Sicile, un désir qui se fit plus fort à partir de 1377, après 
la mort sans descendance mâle du roi Frédéric de Sicile et l’accession au trône de sa 
fille Marie. Pierre le Cérémonieux vit là une belle opportunité pour réaliser cette 
unification en imaginant le mariage de son fils Jean, veuf de Mathe d’Armagnac, 
avec sa petite-fille Marie de Sicile. Devant l’opposition tenace de son fils ainé, 
Pierre IV manifesta son indignation dans un couplet dans lequel il l’accuse d’avoir 
été mal conseillé par le diable, « com laxats tal matrimoni en que us dan un bon 
regnat », même s’il lui donne malgré tout sa bénédiction paternelle. Cependant le 
roi ne voulait pas renoncer à la possibilité d'incorporer un nouveau royaume et, bien 
qu’il eût déjà arrangé le mariage de Jean avec Yolande de Bar, continua à chercher 
des complicités, dans le but d’annuler l’union avec la princesse française et de 
convaincre son fils que « no vulla que, per falta sua, la casa d’Aragó perda tan gran 
honor e tan gran exalçament » : un honneur qui l’amènerait à être une des « majors 
cases de crestians ». Une fois de plus, alors que les préparatifs du second mariage 
étaient en cours de finalisation, le roi, avec le soutien des « Corts » de Catalogne et 
de la ville de Saragosse, rappela à Jean le préjudice que son obstination porterait aux 
royaumes et aux terres qu’il devait gouverner et le menaça lui signalant les remords 

chevalerie et se retrouve dans toutes les cours d’Europe. Sur ce point voir Hablot Laurent, La devise, mise en signe 
du prince, mise en scène du pouvoir, thèse de doctorat, Université de Poitiers, 2001, passim.

18  ACA, C, 1877, fo 140vo.
19  Van de Put Albert, «  La Corona Doble Aragonesa y la divisa del Borjes o Borgias  », Revista de la 

Asociación artístico-arqueológica barcelonesa, 6, 63, 1910, p. 349-383, aux p. 356-357. Ses arguments sont repris 
par Britten Theophilus, « The Corona Doble of Aragon and Sicily », The Coat of Arms, 9, 1992, p. 330-334 et par 
Martínez Félix, « Divisas y heráldica : encuentros y desencuentros de dos realidades emblemáticas », Emblemata, 
20-21, 2014-2015, p. 171-199, aux p. 184-185. Il faut signaler que la devise des Borja, que Van de Put traite en 
relation à la couronne double aragonaise, a en réalité des caractéristiques diverses : les fleurons sont différents et 
ils ne sont pas liés par des anneaux.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0110

de conscience qui l’accompagneraient si « per colpa sua aytal regne se perdés, ço que 
Déus no vulla »20.

Il est donc clair qu’en rejetant la stratégie du mariage qui lui avait été proposée 
par son père – et en renonçant, donc, à être roi de Sicile – l’implication de Jean dans 
la question sicilienne a été assez indirecte. Il se limitera plus tard à soutenir son frère 
qui, à partir de 1392, dirigea l’expédition sur l’île. Martin réussit ainsi à désagréger 
le front Martin qui lui était hostile et à faire proclamer la reine Marie et son mari 
Martin le Jeune, son fils, comme souverains de Sicile. En tout cas, même s'il semble 
apparemment éloigné des épisodes siciliens, peu après l’accession au trône et la 
création de la devise de la double couronne vers 1389, Jean aurait pu effectivement 
manifester sur un plan symbolique la volonté que les couronnes d’Aragon et de 
Sicile soient, si ce n’est entre les mains du même souverain, du moins entre celles de 
la même famille. Et l’usage récurrent de cette devise de la couronne double par son 
neveu, le roi de Sicile, pointe dans cette direction21. Dans le choix de cet emblème, se 
retrouve peut-être une volonté de se faire pardonner par son père – qui, soit dit en 
passant, était déjà décédé – pour ne pas avoir satisfait sa volonté politique. 

Il ne faut toutefois pas oublier que la devise de la couronne double peut cacher 
une autre signification ou valeur symbolique qui nous échappe. A. Van de Put 
observe que Jean Ier ne fit pas un choix tout à fait original, puisque Enguerrand VII 
de Coucy avait lui aussi fondé d’un ordre qui utilisait la couronne comme emblème 
sous forme de collier. On se souviendra également que d’autres devises royales 
de type zoomorphe étaient colletées d’une couronne  : le cerf ailé de Charles VI, 
le cygne des Lancastre ou le cerf blanc de Richard II d’Angleterre22. La couronne 
en tant qu’élément emblématique ou décoratif apparaît également dans certaines 
représentations picturales sous une autre forme. Parmi les «  héros  » représentés, 
en Italie, dans la « sala baronale » du Château de la Manta (Coni, Piémont), le roi 
Arthus – probable image idéalisée de Thomas de Saluces – est habillé d’une cotte 
semée de couronnes23. Dans un retable peint par Lluís Borrassà (vers 1395-1400), 
à l’intérieur des scènes de l’Annonciation et de la Nativité, la Vierge porte un 
manteau azur sur lequel des couronnes simples ont remplacé les récurrents motifs 

20  ACA, C, 1265, fos 65, 170, 19  : Roca J. M., Johan I..., op.  cit., p.  110-111, 423. Dans l’une de ses 
interpellations, son père lui rappela que la Sicile « és estat de la casa d’Aregó, e per lo qual regne de Sicília la 
corona d’Aregó espera haver tan gran exalçament, profit e honor ». En effet, l’Aragon et la Sicile avaient été sous 
le même souverain à la fin du XIIIe siècle, avec Pierre II (1282-1285) et avec Jacques II, qui avait succédé à son 
père. Montant au trône d’Aragon en 1291, Jacques pu garder la couronne de Sicile jusqu’à la paix d’Anagni (1295). 

21  Rappelons que la possession de la Sicile a été à l’origine de la création, par l’« infante » Martin, de l’ordre 
chevaleresque de la « corretja », dont la première assemblée eut lieu à Palerme en 1392 : Bresc H., « L’Empresa de 
la Correge... », art. cit., p. 120-121.

22  Kovács Éva, L’âge d’or de l’orfèvrerie parisienne au temps des princes de Valois, Dijon, Éditions Faton-
Balassi Kiadó, 2004, p. 198-199, 234.

23  Voir Silva Romano, Gli affreschi del Castello della Manta. Allegoria e teatro, Milan, Silvana, 2011, p. 100 
et également l’article de Lea Debernardi dans ce volume (avec bibliographie indiquée).



111L A  D E V I S E  D E  L A  «   C O U R O N N E  D O U B L E   »  E T  L A  M A I S O N  D ’A R AG O N

végétaux, zoomorphes ou épigraphiques. S’il ne s’agit pas d’un élément ornemental, 
la couronne doit être interprétée comme une référence à Marie comme reine des 
cieux et non à un emblème curial24.

Mis à part les documents déjà mentionnés qui font référence aux premiers 
moments de création et de diffusion de la devise, les références écrites sur la double 
couronne de l’époque de son créateur sont plutôt rares. Nous ignorons en grande 
partie à la fois qui a eu l’honneur de s’afficher avec ce collier et quels objets du milieu 
curial portaient cette marque du souverain. Dans l’inventaire des biens qui ont été 
mis en gage après la mort du roi, seulement deux pièces sont personnalisées avec cette 
devise. Il s’agit, dans les deux cas, de poignards ou de couteaux, vraisemblablement 
de cérémonie, sur lequel la devise a été gravée sur la « guaspa » ou sur l’embout, à 
savoir sur la partie inférieure du fourreau25. Nous pouvons avoir une idée de l’aspect 
de telles armes par le biais de quelques gisants et enluminures représentant les 
valeureux chevaliers de l’époque26.

2. Les couronnes doubles peintes

Dans les rares images que nous connaissons de Jean Ier, toutes très peu réalistes, le 
roi est représenté sans ses devises. Ainsi, dans le rôle généalogique conservé à Poblet 
(1400 environ), le souverain apparaît debout, vêtu d’une houppelande sans aucun 
motif décoratif et portant les symboles distinctifs du pouvoir : la couronne fleurie, 
le sceptre fleurdelisé et la sphère surmontée d’une croix (fig. 1). Dans un manuscrit 
enluminé qui contient des privilèges royaux, Jean Ier est représenté dans une discrète 
initiale illuminée (1404 environ), avec à la fois les enseignes de la royauté et un 
somptueux collier d’or dépourvu de toute valeur emblématique évidente27 (fig. 2).

Dans son article sur la couronne double, A. Van de Put regrettait de ne pas 
connaitre la forme précise de cette devise, tout en suggérant deux solutions possibles : 
soit les couronnes étaient superposées, à la manière d’une tiare pontificale, soit 
elles étaient opposées par leur base, l’une tournée vers le haut, l’autre vers le bas. 

24  Le retable, dédié à la Vierge et à saint Georges, est conservé à Vilafranca del Penedès (Barcelone). Une 
image des scènes susmentionnées se trouve dans L’art gòtic a Catalunya, Pintura II, Barcelone, Enciclopèdia 
Catalana, 2005, p. 49.

25  « Ítem, un coltell fet a manera de basalart, lo qual és guarnit d’or [...] e guaspa ab la empresa de la corona 
[...] »  ; « Ítem, I basalart ab caps [...] e là on està lo ganivet e guaspa d’or, ab la dita divisa [...] »  : Vilar Maria, 
« Empenyorament de joies i objectes del rei Joan I, fet per la reina Maria de Luna (1396) », Medievalia, 8, 1989, 
p. 329-348, à la p. 331.

26  Voir, par exemple, le gisant de Hug de Copons, sur lequel Riquer Martí de, L’arnès del cavaller. Armes i 
armadures catalanes medievals, Barcelone, La Magrana, 2011, p. 221.

27  Serra Amadeo, « La historia de la dinastía en imágenes : Martín el Humano y el rollo genealógico de 
la Corona de Aragón », Locus Amoenus, 6, 2002-2003, p. 57-74. Pour l’image du souverain dans les Privilegis del 
Monestir de la Cartoixa de la Vall de Crist (Barcelone, Biblioteca de Catalunya, ms. 947, fo 31), voir Història de la 
cultura catalana, vol. I, Barcelone, Edicions 62, 1999, p. 103.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0112

Les témoignages que nous connaissons aujourd’hui permettent de confirmer la 
deuxième hypothèse et nous apprennent que la devise pouvait être visualisée de 
deux manières. Le collier d’orfèvrerie était la version la plus ostentatoire, qui aurait 
été réservée pour des décorations exclusives et pour des destinataires sélectionnés. 
La version simplifiée –  formée par la section d’une double couronne, avec trois 
fleurons vers le haut et trois vers le bas, reliés par des anneaux blancs – aurait été 
utilisée sur n’importe quel objet sur lequel on voulait placer la marque du roi.

Deux intéressants tableaux nous rapprochent, avec les limites propres à ce 
genre de production artistique, de l’aspect que le collier de la double couronne a pu 
avoir28. Dans une représentation du Jugement dernier attribuée à Gerardo Starnina 
et conservée à Munich, un jeune couple, formé par un roi et une reine, apparaît 
parmi les bienheureux (fig. 3). Le collier porté par le roi est sans doute celui de la 
double couronne, ce qui permet de placer la production de l’œuvre dans le cadre 
de la couronne d’Aragon et laisse penser qu’elle avait été réalisée par un artiste 

28  Dans des contributions précédentes, nous avons déjà fait référence à ces deux peintures et à une 
troisième conservée à Boston. Nous reprenons ici, d’une manière synthétique, quelques arguments développés, 
avec l’apparat bibliographique correspondant, dans Domenge Joan, « Joyas emblemáticas de Martín el Joven para 
la defensa de Cerdeña », dans Soddu Alessandro (dir.), Linguaggi e rappresentazioni del potere nella Sardegna 
medievale, Roma, Carocci editore, 2020, p. 265-296.

F ig . 1  – P o r t ra it  d e  J e a n   Ie r. Ta r ra g o n a : 
M o n a s t è re  d e  P o b le t , ro u le a u  
g é n é a lo g iq u e , v e r s  1 4 0 0 .

F ig . 2  – P o r t ra it  d e  J e a n   Ie r. B a rc e lo n e , B ib lio t e c a  d e  
C a t a lu n y a , m s . 9 4 7 , L l ib re  d e  P r iv i le g is  m o n e s t ir  d e  
Va l ld e c r is t .



113L A  D E V I S E  D E  L A  «   C O U R O N N E  D O U B L E   »  E T  L A  M A I S O N  D ’A R AG O N

qui sans doute connaissait les pratiques emblématiques de la cour ou bien suivait 
scrupuleusement les instructions du commanditaire. Traditionnellement, le roi du 
tableau a été identifié avec Jean Ier, celui-ci ayant été le créateur de la devise, mais, 
compte tenu de l’origine possible de l’œuvre et de sa chronologie, il a été également 
suggéré que le couple portraituré représente Martin Ier et Maria de Luna. Sans exclure 
que le tableau puisse avoir été une commande de Martin, tante l’aspect juvénile du 
couple que le lien étroit de son fils Martin le Jeune, roi de Sicile, avec l’emblème de la 
couronne double, nous incitent à avancer l’hypothèse que ce dernier pourrait être le 
monarque représenté, accompagné par sa deuxième épouse, Blanche de Navarre. Ce 
tableau invoquerait la protection et le salut de Martin qui, après la mort de Jean Ier 
en 1396, était devenu l’héritier d’Aragon.

La peinture représentant les deux saints Jean (le Baptiste et l’Evangéliste), 
conservée au Musée Thyssen de Madrid et attribuée au peintre Juan Mates, offre 
une représentation encore plus somptueuse du collier de la double couronne, orné 
d’une constellation de perles (fig.  4). On y voit un donateur à l’aspect princier, 
agenouillé en prière parmi les saints. Des indices ont conduit à l’hypothèse, 
vraisemblable, qu’il s’agissait d’une représentation de Jean  Ier, commandée par sa 
veuve Yolande de Bar, qui lui a survécu pendant 35 ans. Cependant, le donateur 

F ig . 3  – G h e ra rd o  S t a rn in a  (a t t r.), J u g em e n t  d e rn ie r , 
d é t a il d ’u n  ro i  a v e c  c o llie r  d e  la  «  c o u ro n n e  
d o u b le  ». M u n ic h , A lt e  P in a k o t h e k  (in v . 1 0 2 0 1 ).

F ig . 4  – J o a n  M a te s  (a t t r.), S a in t  J e a n  le  B a p t is t e  e t  
s a in t  J e a n  l ’é v a n g é l is t e  a v e c  u n  d o n a te u r , d é t a il d u  
d o n a t e u r  a v e c  le  c o llie r  d e  la  c o u ro n n e  d o u b le . 
M a d r id , M u s e o  T h y s s e n -B o rn e m is z a  (in v . 2 8 2 /1 9 5 5 .1 ).



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0114

luxueusement vêtu a presque l’apparence 
d’un damoiseau et ne porte pas l’attribut 
distinctif de la royauté (la couronne), 
mais un riche chapelet. Pour cette raison, 
nous suggérons d’étendre la liste des 
candidats possibles pour ce portrait à des 
courtisans ou à des chevaliers de noble 
lignage qui pourraient avoir été honorés 
de la devise royale.

En ce qui concerne la version 
« simplifiée » de la devise, elle a été très 
probablement utilisée sur les vêtements, 
les armes, les ornements de cheval, les 
linges de lit, les nappes, les marges de 
manuscrits, les reliures, les peintures 
murales, les plafonds, les meubles  : bref, 
sur tous les biens meubles ou immeubles, 
pour les imprégner symboliquement de 
l’aura du roi. Nous n’excluons pas qu’elle 
puisse avoir été modelée dans des broches 
d’orfèvrerie. On retrouve la version « sim-

plifiée » de l’emblème sur les riches vêtements d’un donateur inconnu, agenouillé aux 
pieds de la Vierge, dans un triptyque conservé à Boston, attribué au peintre Francesc 
Comes, originaire de Valence et actif à Majorque (1390-1415) (fig. 5). Deux repré-
sentations de la couronne double, de tailles différentes, sont visibles sur les manches 
amples de sa cotte, associées à d’autres éléments emblématiques et à des initiales qui 
restent à déchiffrer avec certitude. L’emblème placé sur la manche prouve qu’il était 
possible de porter l’enseigne brodée n’importe où, comme le confirme le fait que 
Jean Ier reprochait à son gendre d’utiliser le collier comme un bracelet. L’identité du 
donateur demeure incertaine, malgré les hypothèses qui ont été avancées. Les saints 
disposés de part et d’autre de la scène centrale, saint Georges et saint Martin, peuvent 
certainement renvoyer au milieu de la cour, notamment à celle de Martin l’Humain 
ou bien celle de son fils homonyme, roi de Sicile. Cependant le culte de ces saints 
était répandu parmi les chevaliers et les nobles de l’époque et, de plus, le donateur ne 
porte pas de couronne. La variété des devises représentées sur sa robe et la présence 
de l’une d’entre elles entourant, comme une bordure, les armoiries qui se répètent six 
fois dans la partie supérieure du triptyque, nous fait davantage penser à un chevalier 
de haute noblesse qui aurait été décoré de nombreuses devises, parmi lesquelles celle 
qui nous intéresse ici.

F ig . 5  – Tr ip t y q u e  d e  la  V ie rg e  a v e c  le s  s a in t s  M a r t in  
e t  G e o rg e s , d é t a il d u  d o n a t e u r  h a b illé  d ’u n e  v e s t e  
o rn é e  d ’e m b lè m e s  (p a rm i le s q u e ls  la  c o u ro n n e  
d o u b le ). B o s t o n , Is a b e lla  S t e w a r t  G a rd n e r  M u s e u m .



115L A  D E V I S E  D E  L A  «   C O U R O N N E  D O U B L E   »  E T  L A  M A I S O N  D ’A R AG O N

Une autre représentation, assez intéressante, de la couronne double dans 
sa version « simplifiée » se trouve sur un « xapellet » ou diadème intégré dans la 
«  custodia  » de la cathédrale de Barcelone, ornée de fleurons niellés et anneaux 
émaillés en blanc (fig. 6). L’emblème s’alterne avec l’acronyme SYRA, également niellé, 
qui est habituellement interprété comme Serenissima Yoland Regina Aragonum et 
qui renvoie à l’épouse de Jean Ier, Yolande de Bar29. Nous ne savons toutefois pas si 
le bijou était une commande directe de la reine ou s’il était un cadeau du roi à son 
épouse.

3. La couronne double, Yolande de Bar et les « infantes » Jeanne et Yolande

La mort de Jean Ier en 1396 ne marque pas la fin de la devise. Même si les documents 
ne fournissent que de rares informations, ils attestent néanmoins de la continuité 
d’usage de cet emblème. Parmi les parents proches, son épouse Yolande de Bar et les 
deux filles qui ont survécu au roi, Jeanne de Foix, qui était née de l’union de Jean avec 
Mathe d’Armagnac, et surtout Yolande d’Aragon s’approprièrent la devise paternelle 
et accordèrent le droit de la porter aux dames liées à la cour, soit directement, soit 
par l’intermédiaire de leur conjoint. 

Les références directes qui révèlent la relation de Yolande de Bar (1365-1431) 
avec l’univers des emblèmes sont peu nombreuses, bien qu’elle soit considérée 
comme une femme qui a exercé une influence culturelle notable à la cour catalane, 
en raison de son origine illustre et des liens qu’elle pouvait avoir, en vertu de sa 
parenté, avec la splendide cour des Valois30. On sait qu’elle avait sa propre devise, la 

29  Español F., « Artistas y obras… », art. cit., p. 268.
30  Terés Rosa Maria, « Les inclinacions artístiques d’una reina francesa a la Corona d’Aragó », dans ead. 

(dir.), Catalunya i l’Europa septentrional a l’entorn de 1400, Rome, Viella, 2016, p. 9-69, aux p. 51-53 (avec une 

F ig . 6  –  C h a p e le t  o u  d ia d è m e  d e  Yo la n d e  d e  B a r  a v e c  l ’in s c r ip t io n  S Y R A  e t  l ’e m b lè m e  d e  la  c o u ro n n e  
d o u b le . B a rc e lo n e , c a t h é d ra le .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0116

biche (« cerva », « cèrvia »), sur laquelle nous avons toutefois peu d’informations31. 
En choisissant un animal comme emblème, Yolande s’alignait sur une tendance 
répandue parmi les princesses contemporaines consistant à adopter des animaux et 
des végétaux comme emblèmes. Par leur biais, des thèmes comme la piété et l’amour 
conjugal étaient souvent évoqués symboliquement32.

Un document assez intéressant souligne comment les devises royales 
respectives, la couronne double et la biche, étaient combinées dans les arts 
somptuaires. Après le décès du roi (1397), Yolande ordonne le paiement des dettes 
contractées avec l’orfèvre d’origine génoise Joan de Santromà pour plusieurs pièces 
qu’il avait exécutées. Parmi elles se trouvaient «  unum firmallium aureum ad 
divisam corone dupple, medio autem una aurea serva clavata » et « septem dupplis 
coronis ad nostri olim divisam factis » de huit onces de poids33. Il est surprenant 
de constater le prix assez faible (quatre florins d’or d’Aragon) d’un objet dont nous 
pouvons avoir peut-être une idée grâce à l’extraordinaire ensemble de fermaux 
– dont quatre avec un motif zoomorphe au centre – conservé dans la cathédrale 
d’Essen (1390-1400)34. Et il est encore plus difficile de deviner l’aspect des sept 
couronnes doubles payées dix florins l’unité  : quelle était leur forme spécifique  ? 
Reproduisaient-elles l’emblème dans sa forme simplifiée ? Avaient-elles été conçues 
pour être appliquées à des vêtements ? En tout cas, il convient de souligner que la 
souveraine considérait la couronne double comme sa propre devise. Il n’est donc pas 
surprenant que l’emblème orne le chapelet incorporé à la susmentionnée « custodia » 
de la cathédrale de Barcelone.

En dehors du fermail, les attestations connues de la devise à la biche sont 
rares. Son utilisation est attestée trois ans plus tôt (1394), grâce à une lettre que 
Jean Ier adressa aux autorités de la ville de Valence, pour les informer que la reine 
« port ab si una empresa d’una cèrvia » et pour préciser que certaines dames de 
Valence partagent avec elle l’usage de cette devise et la portent sur soi (« sien de la 
dita sua aempresa, e ab si porten aquella »). Pour cette raison, le roi ordonne que 
le désir de son épouse soit respecté et que les autorités permettent « portar a totes 
aquelles dones a les quals la dita reyna haurà donada la dita empresa, perles, pedres 
precioses, brodadures, draps d’or e de velut, vays, erminis e altres arneses »35. Par 

riche bibliographie sur la princesse).
31  Voir De Osma G. J., Las divisas…, op. cit., p. 64 et Español F., « Artistas y obras… », art. cit., p. 271.
32  Hablot Laurent, « Les princesses et la devise. L’utilisation politique de l’emblématique par les femmes de 

pouvoir à la fin du Moyen Âge », dans Nayt-Dubois Armel et Santinelli-Folz Emmanuelle (dir.), Femmes de pouvoir 
et pouvoirs des femmes dans l’Europe occidentale médiévale et moderne, Valenciennes, Presses Universitaires de 
Valenciennes, 2009, p. 163-183.

33  ACA, C, 2059, fo 81vo. Le document a été partiellement publié par José Pitarch Antonio, Pintura gótica 
valenciana. El período internacional, thèse de doctorat, Universidad de Barcelona, 1981, vol. B, p. 115 (doc. 127).

34  Le fermail au dromadaire au Musée du Bargello à Florence ou celle du cerf blanc, emblème de Richard II 
d’Angleterre, à Troyes pourraient aussi servir de comparaison : Kovács É., L’âge d’or…, op. cit., p. 199, 226, 256-57.

35  ACA, C, 1856, fo 55vo.



117L A  D E V I S E  D E  L A  «   C O U R O N N E  D O U B L E   »  E T  L A  M A I S O N  D ’A R AG O N

ce « privilège », ces dames étaient exemptées du respect des lois somptuaires qui 
avaient été promulguées pour contenir l’excès du luxe. L’appartenance au « cercle » 
de Yolande, signalée par l’exhibition de devises, les autorisait à montrer leur rang 
par l’entremise d’une riche gamme de vêtements et d’accessoires étincelants. Deux 
ans plus tard, en février 1396, c’est la reine elle-même qui, à la demande de certains 
de ses parents et domestiques, considéra que la valencienne Violant Joan était 
digne de recevoir et « ser decorada » avec la « empresa e divisa apel·lada et figurada 
de la sèrvia » pour qu’elle puisse la porter dans n’importe quel ornement et dans 
n’importe quel harnachement  ; la possession de la devise lui octroyait d’ailleurs 
d’autres avantages que le document ne mentionne pas36.

Depuis qu’elle était duchesse de Gérone, Yolande avait déjà utilisé des devises, 
distribuant notamment celles de son mari Jean. En 1384, elle s’adressa ainsi à 
Damiata – fille de son conseiller et chambellan Jacme Castellà – pour lui accorder, 
à la demande de son père, «  la divisa del collar nostra  ». Le même jour, Elionor 
Safont, épouse de Ramon Alemany de Cervelló, reçu la même distinction37. De telles 
concessions sont parfois interprétées comme le signe d’une banalisation de l’insigne, 
converti en simple devise de métaux nobles, mais sans statuts ni obligations d’aucune 
sorte38. Ces dons sont d’abord considérés comme un geste politique qui regroupe 
les dames autour de leur souveraine, ajoutant au noyau de la solidarité verticale, 
une nouvelle solidarité horizontale39. Quelques années plus tard, en 1390, Yolande 
ordonne de payer un peu plus de 36 livres à Francesc Artau, orfèvre de Gérone, pour 
« CV tavelles de genesta ab grans d’argent, daurades »40. On peut donc supposer que 
Charles VI avait octroyé à Jean Ier la possibilité de distribuer sa devise de la cosse de 
genêt aux barons et aux chevaliers et que le roi d’Aragon avait transféré ce « droit » 
à son épouse.

Yolande d’Aragon (1381-1442)41, seule parmi les enfants de Jean  Ier et de 
Yolande de Bar à avoir survécu à ses parents, avait elle aussi de l’affection pour la 

36  ACA, C, 2056, fo 67ro.
37  ACA, C, 1817, fos 165vo-166ro. D’après les mots qu’elle utilise, Violante sentait la devise du collier 

comme la sienne.
38  Riera J., « Els heralds… », art. cit., p. 44.
39  Par le biais de la devise, les femmes qui en ont obtenu l’octroi entrent dans sa cour ou « société d’Amour, 

promouvant valeurs courtoises littéraires, idéaux de la Table ronde et défense de l’honneur féminin. […] Fondant 
son système d’alliances sur des sentiments authentiques et des amitiés non théorisées, sa devise du collier 
ritualise le lien, complète sa parole d’affectivité, intègre les dames dans sa structure honorifique qui les engage 
personnellement et donne plus de cohésion à son groupe  »  : Ponsich Claire, «  De la parole d’apaisement au 
reproche. Un glissement rhétorique du conseil ou l’engagement politique d’une reine d’Aragon ? », Cahiers d’études 
hispaniques médiévales, 31, 2008, p. 81-117, aux p. 110-111.

40  ACA, MR 516, fo 83ro. Roca J. M., Johan I..., op. cit., p. 148 transmet l’information, sans donner la cote 
d’archives du document, et transcrit « 110 canelles (sic !) de genesta ». Cf. Domenge Joan, « Argenters i marxants 
de ‘coses de grans preus’ a la cort d’Aragó (ca. 1380-1420) », dans Brouquet Sophie et García Juan Vicente (dir.), 
Mercados del lujo, mercados del arte, Valence, Universidad de Valencia, 2015, p. 359-398, à la p. 374. 

41  Voir la monographie recente de Rohr Zita Eva, Yolande of Aragon (1381-1442) family and power : the 
reverse of the tapestry, New York, Plagrave Macmillan, 2016.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0118

devise paternelle de la double couronne, sans que nous sachions à ce jour si elle avait 
son propre emblème42. Une fois arrangé son union en 1390 avec Louis II d’Anjou, 
roi titulaire de Naples et avant de partir en Italie pour le mariage en 1400, l’infante 
d’Aragon décora plusieurs dames de sa cour de cette devise43. Alors qu’elle résidait 
à Saragosse, en moins d’un an – entre mars 1399 et janvier 1400 – elle octroya sept 
concessions de la double couronne, certifiées avec le sceau de sa mère Yolande de Bar 
car, comme elle même le déclare, elle n’avait pas de sceau privé. Puis, en juillet 1400, 
à Barcelone, elle concéda la double couronne à deux autres dames44. Il s’agissait de 
femmes appartenant à des lignées nobles qui, directement ou par l’intermédiaire de 
leurs maris ou de leurs pères, avaient entretenu une relation directe avec le milieu de 
la cour. Certains de ces hommes occupaient des postes importants et collaboraient 
aux entreprises des règnes de Jean Ier et Martin Ier. La reconnaissance royale pour 
les services qu’ils avaient rendus à la couronne se chargeait d’une valeur symbolique 
par l’octroi de l’emblème de la double couronne à leurs épouses ou filles.

La formule utilisée dans ces lettres de concession est répétée avec de légères 
variations : par les mérites, les prouesses et les services rendus, et à la demande de ses 
proches, l’ « infanta » se sent « inclinada » et « inducida » à accorder et « insignir » 
son enseigne et devise de la couronne double afin que les dames qui avaient obtenu 
ce priviège puissent la porter à leur gré sur elles et sur les « ornaments, arreaments e 
paraments ». L’obtention de l’emblème leur donne également la liberté de faire tout 
ce qui est légal et permis – les documents ne donnent aucun détail sur ce point – en 
vertu de la possession de cet emblème. D’après ces lettres, les dames intéréssées ne 
semblaient pas avoir reçu d’objet ni de bijoux représentant la devise, qu’elles étaient 
pourtant autorisées à reproduire sur leurs vêtements et leurs ornements, ce qui 
signifiait, évidemment, qu’elles devaient en connaître la forme. 

On ne connaît qu’une seule référence documentaire qui rattache l’infante 
Jeanne d’Aragon (1375-1407), comtesse de Foix, aux insignes de son père. En 
août 1405, elle accorde le pouvoir de les porter («  fuit concessa portandi corona 
dupplex ») à cinq Siciliennes : « Luquine de Castro, Ysolde d’Asmar, Catherine de 
Castro, Agathe de Castro, Alegrance de Castro, regni Sicilie », peut-être liées à la 

42  Lightbown Ronald W., Mediaeval European Jewellery, Londres, Victoria & Albert Museum, 1992, p. 266..
43  P. de Bofarull, Los condes de Barcelona vindicados, Barcelone, Imprenta de Juan Oliveres, 1836, vol. II, 

p. 289, mentionne le document sans en donner la cote d’archives. Quant à lui, De Osma G. J., Las divisas…, op. cit., 
p. 64, donne les références d’archives, mais confond la fille et la mère, attribuant à la reine veuve Yolande de Bar 
les concessions de la devise. La consultation directe de ces documents originaux nous a permis de faire quelques 
observations.

44  Les neuf bénéficiaires de la concession sont : Damiata de Blanes ; Yolant, épouse du noble Ramon de 
Boïl, gouverneur du royaume de Valence ; Beatriu de Cervelló, « doncella », fille de Ramon Alemany de Cervelló ; 
Yolant, femme du « mosén » Joan Gascó ; Philipa, épouse de Ramon de Vilaragut ; Maria Eximenez, épouse de 
Berenguer de Vilaragut  ; Ramoneta, femme du « mosén » Rodrigo Diaç  ; Isabel de Vilanova et Castellana de 
Vilanova : ACA, C, 2056, fos 67-69.



119L A  D E V I S E  D E  L A  «   C O U R O N N E  D O U B L E   »  E T  L A  M A I S O N  D ’A R AG O N

cour de son cousin Martin le Jeune et de Blanche de Navarre 45. Rappelons qu’en 
1392, année de son mariage avec Jeanne, le comte Matthieu Ier de Foix avait reçu 
de son beau-père un collier de la couronne double qu’il avait utilisé d’une manière 
inappropriée. Comme sa sœur Yolande, rien ne prouve que la comtesse de Foix avait 
sa propre devise. On sait toutefois qu’elle possedait un riche parement de lit, qui avait 
appartenu à sa défunte mère Mathe d’Armagnac († 1378) et que son père lui avait 
donné après son mariage, décoré d’animaux et de mots qui avaient sans doute une 
valeur emblématique : « Primerament, un dosser o sobrecel de vellut ab lehons, fets 
de fil d’aur, e una coloma e una tortra denant la cara de cascun lehó; e cascuns lehó 
e cascuna tortra e coloma tenen un títol, ço és, lo títol del lehó qui diu estre porroyt 
e lo títol de la tortra e de la coloma dien aay ». Des devises similaires avec des lions 
et des colombes se répétaient dans d’autres parties du parement ; certaines d’entre 
elles portaient en revanche « diverses aucells e fullatges e letres » – qui pouvaient 
également avoir une signification emblématique – sur une bordure brodée de fils 
d’or et de soie46.

4. La devise de la couronne double du roi de Sicile

L’épouse et les filles de Jean Ier ne furents pas les seules à prolonger l’usage de la devise 
de la couronne double  : le successeur au trône, son frère Martin  Ier, et sa femme 
Maria de Luna, contribuèrent eux aussi à la diffusion de cet emblème. De ce point de 
vue, la contribution de la reine a peut-être été encore plus importante, puisqu’elle ne 
paraît pas avoir eu d’emblèmes propres, tandis que Martin l’Humain avait plusieurs 
devises personelles47. Rien n’indique d’ailleurs qu’il ait fait un usage politique de la 
couronne double, ni qu’il l’ait accordée à des dames et à des chevaliers. Nous avons 

45  ACA, C, 2056, fo 73. Bien que les liens de l’Infante avec le monde sicilien ne soient pas connus, ce 
document met en évidence des intentions telles que celles que souligne Cl. Ponsich au sujet de sa belle-mère 
Yolande de Bar en distribuant l’insigne du collier. Comme nous informe L. Sciascia – à laquelle nous adressons 
nos remerciements – les de Castro appartenaient à la branche Castro-Saluces et il est possible qu’ils aient des 
liens de parenté avec Felipe de Castre documenté en Sicile au milieu du XIVe siècle. Nous rappelons aussi que 
tel Bartomeu de Castre ou Castro fut assez proche de Jean Ier, comme les documents le révèlent (1378-1391), 
devenant son chambellan : voir Rubió A., Documents per a la historia…, op. cit., passim. Il est également connu 
que Pere Galceran de Castre-Pinós était responsable des troupes envoyées en Sicile en 1395 pour aider l’« infante » 
Martin et les souverains de Sicile Marie et Martin le Jeune  : Enciclopèdia Catalana, s. v. Castre. Les noms des 
dames, cependant, trahissent leur appartenance à une branche de la famille bien établie sur l’île. Pour sa part, 
Isolda d’Asmar devait appartenir à une famille d’origine aragonaise, bien établie à Catane. Un évêque du même 
nom (Tommaso de Asmari), lié à Blanche de Navarre reine de Sicile, est en effet connu.

46  ACA, C, 1964, fos 100vo-101ro. Notre transcription propose quelques varaintes par rapport à celle de 
Sanpere Salvador, Las costumbres catalanas en tiempos de Juan I, Gerone, Imprenta y Librería de Vicente Dorca, 
1878, p. 81-84. Après la mort de l’« ìnfanta » en 1407, le roi Martin Ier réclama ce parement, probablement parce 
qu’il s’agissait d’une œuvre somptuaire précieuse : cf. Rubió A., Documents per a la historia…, op. cit., vol. I, p. 444.

47  Voir Riera J., « Els heralds… », art. cit. et Domenge J., « Joyas emblemáticas de Martín el Joven… »,  
art. cit., p. 271, 280. 



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0120

toutefois la preuve que certains de ses objets portaient cette enseigne. L’inventaire 
de ses biens dressé après son déces mentionne « una bossete de negre ab .I.a corona 
de la empresa del Senyor Rey en Johan  », probablement un cadeau de son frère, 
comme on l’affirme à propos d’autres objets décrits. Il s’agissait d’une escarcelle ou 
d’un sac qui était porté accroché à la ceinture, comme on le voit souvent reproduit 
de manière fidèle dans les sculptures et peintures représentant les rois mages et les 
chevaliers de haut rang. Une pièce d’étoffe, qui servait à couvrir les « confiters » (les 
plats ou les vases où l’on plaçait les sucreries) et qui permettait de donner une plus 
grande solennité à la table et aux convives royaux, portait elle aussi des couronnes 
doubles et des lettres brodées ; dans ce cas précis d’ailleurs, la devise – si ce n’est la 
pièce toute entière – est liée à son fils Martin le Jeune48.

En ce qui concerne les familiers de Martin l’Humain, les informations sont plus 
abondantes. Les couronnes doubles ornaient deux cottes ou tuniques que Maria de 
Luna avait fait broder. Dans une, datée de 1399, elles étaient associées aux courroies 
ou ceintures, emblèmes de l’ordre de Martin. Il est à noter que dans ce cas, les deux 
devises sont associées à la même reine – « […] .I. cot de drap d’or ab lo camper negre 
ab divises de correjes e de corones de la dita senyora » –, à moins que l’expression 
ne se réfère à la cotte et non aux devises. D’autre part, la nuance introduite dans 
le deuxième paiement est révélatrice. En 1401, le maître Jaume Copí fut chargé de 
broder une autre cotte avec « XVIII corones dobles de la divisa del Rey de Sicília », 
précisant maintenant qu’il s’agit de l’emblème de son fils Martin49.

Deux orfèvres étrangers réputés, actifs à la cour, le génois Juan Palomar et le 
brabançon Todoric de la Vort réalisèrent deux colliers en 1401 et 1406 à la commande 
de la reine. Les paiements affirment clairement que Marie ne s’attribue pas la devise, 
mais la considère comme celle de son fils : « I collar d’or de la divisa de la corona 
doble del senyor rey de Sicília »  ; « hun collar de la corona doble de Cicília »50. Il 
est probable que l’un de ces colliers soit celui que la reine a laissé en héritage à son 
fils Martin. Dans la liste des bijoux que celui-ci reçut à la mort de sa mère (1407) 
figurait en effet un collier en or à la couronne double51. Les commandes de Maria de 
Luna confirment donc la présence d’un lien étroit entre son fils Martin le Jeune et 

48  « Ítem, .I. cubertor de confiter de randa de cede vermeya, brodada de corones dobles e de letres del Rey 
de Sicilie, ab flocadure entorn d’aur e de sede de diverses colors » : Massó Jaume, « Inventari dels béns mobles del 
rey Martí d’Aragó », Revue Hispanique, 12, 1905, p. 413-590, aux p. 494, 543. Il est difficile de dire avec certitude si 
la dalmatique « perfilada de algunes corones », que le roi Martin offrit à la cathédrale de Barcelone, était orné de la 
devise : Mas Josep, Inventari de la Sagristia de la Seu de Barcelona, pres en 1522, Barcelone, Llibrería y Tipografía 
Católica Pontificia, 1923, p. 38.

49  ACA, RP, 527, fo 36 ; ACA, RP, 906, fo 69vo. Cf. Javierre Áurea, María de Luna, reina de Aragón, Madrid, 
CSIC-Instituto Jerónimo Zurita, 1942, p. 139, 221.

50  ACA, RP, 527, fo 34ro  ; ACA, RP, 908, s.f. Voir  : Javierre A., María de Luna…, op. cit., p. 145, 235  ; 
Domenge Joan, «  De tramuntana a migjorn. Migracions d’argenters i marxants de joies a la Corona d’Aragó  
(ca. 1380-1420) », dans Terés M. R. (dir.), Catalunya i l’Europa…, op. cit., p. 53-86, à la p. 64.

51  Cf. Lanza di Scalea Pietro, Donne e Gioielli in Sicilia nel medio evo e nel rinascimento, Bologne, Forni 
Editore, 2009 (éd. or. 1892), p. 321 et Domenge J., « Orfebrería y caballería… », art. cit., p. 148.



121L A  D E V I S E  D E  L A  «   C O U R O N N E  D O U B L E   »  E T  L A  M A I S O N  D ’A R AG O N

cet emblème, dont il semble se présenter comme « héritier légitime ». Comme nous 
l’avons déjà dit, Jean Ier avait insisté en 1392 pour que son neveu prenne cet emblème. 
Il ne s’agissait certainement pas d’un simple geste de bonté, mais d’un choix réalisé 
avec un arrière-plan politico-dynastique clair. Bien que le don survienne quatre ans 
avant la mort de Jean Ier, l’absence de descendants mâles permettait déjà de penser 
que Martin, roi de Sicile, pouvait devenir l’héritier de la couronne d’Aragon. Il 
incarnait ainsi l’espoir d’une nouvelle union des deux royaumes (Aragon et Sicile) et 
l’emblème de la double couronne semblait tout trouvé. En d’autres termes, il pouvait 
être désigné comme la personne la plus appropriée pour porter et distribuer cette 
devise, comme cela fut confirmé en 1396 à la mort de Jean Ier. Mais cet espoir sera 
frustré en 1409 quand, après avoir vaincu les autorités d’Arborea dans la bataille de 
Sanluri, Martin mourra subitement, avant son père, à Cagliari.

Même si nous avons des indices clairs du grand attachement du roi de Sicile pour 
cette devise, nous ne connaissons qu’une seule commande d’un collier de la couronne 
double qui émane de lui. En 1399, l’orfèvre de la cour Giorgio Carraf était payé pour 
l’or qu’il avait utilisé pour « quandam impresam de duabus coronis quam dominus 
Rex portat in collo pro divisa » et pour « quamdam garrecteriam ismaltatam »52. 
Étant donné que son père Martin Ier utilisait la devise de la « garrotera », l’emblème 
émaillé cité ici doit être identifié avec celui-ci et non avec celui, plus prestigieux et 
bien connu, de l’ordre anglais homonyme. Il manque, à notre connaissance, des 
références écrites relatives aux échanges et aux concessions de devises de la part de 
Martin le Jeune, semblables à celles faites par ses prédécesseurs. Seuls trois objets 
ornés d’une couronne double sont mentionnés dans les différents exemplaires de 
l’inventaire de ses biens : une « alquela » (un pavillon avec des rideaux qui servaient 
comme parement de lit) brodée de fleurs, d’animaux et de feuillages « ab la divisa 
del rey Martí d’Aragó, ab corones dobles » et aux armes de Sicile et d’Aragon53 ; un 
dais orné de la devise de la couronne double et une couverture « de ressaga », c’est-à-
dire celle qui recouvre la croupe du cheval, en velours rouge et blanc « ab divises de 
corones dobles d’argent » peut-être brodées54. Un témoignage pictural de l’époque 
d’Alphonse le Magnanime documente graphiquement la tendance à montrer les 

52  Beccaria Giuseppe, Spigolature sulla vita privata di Re Martino di Sicilia, Messine, Intilla Editore, 1993 
(éd. or. 1894), p. 40-44, 165 et Lightbown Ronald W., Mediaeval European..., op. cit., p. 266.

53  Closas Rafel, «  Inventari dels béns que foren de la marmessoria del rei Martí II de Sicília », Estudis 
Universitaris Catalans, 4, 1910, p. 399-408, à la p. 404. Dans une autre version de l’inventaire est nommée « la 
divisa de la Correja e de la Corona dels senyors reys d’Aragó e de Sicília » : Lai Andrea, « L’inventario post mortem 
di Martino I di Sicilia. Edizione del documento (BC perg. 497) con alcune riflessioni di carattere culturale », dans 
Soddu A. (dir.), Linguaggi e rappresentazioni del potere…, op. cit., p. 297-333, à la p. 321, num. 140.

54  Le dais apparaît seulement dans l’inventaire publié par Lai A. « L’inventario post mortem di Martino I… », 
art. cit., p. 327, num. 249, alors que la couverture de cheval se trouve dans celui fait connaitre par Closas R., 
« Inventari dels béns… », art. cit., p. 406.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0122

devises dans les ornements des chevaux, puisque on peut voir l’emblème du livre 
ouvert peint sur une housse55.

Parmi les joyaux du roi de Sicile qui, après sa mort, ont été mis en gage en 
Sardaigne pour payer les troupes qui veillaient sur d’éventuels soulèvements, on 
trouve la reliure remarquable d’un livre d’heures conservé dans une caisse. Les 
couvertures « ab la empresa de les corones, e ab la empresa de la correga », étaient 
également décorés avec l’image de saint Martin – patron des deux rois homonymes, 
père et fils – et de saint Georges qui n’était pas seulement le saint vénéré par les 
chevaliers, mais aussi « cap, patró e Intercessor  de la casada d’Aragó »56.

La mort sans descendance de Martin le Jeune en 1409 porta son père sur le 
trône de Sicile, mais pour une courte durée, puisqu’il mourra l’année suivante. On 
peut penser qu’avec l’extinction de la maison de Barcelone, la devise de la couronne 
double connut elle aussi ses derniers jours. Le nouveau roi, Ferdinand  Ier, de la 
maison castillane de Trastamare, possédait son propre ordre de chevalerie, qu’il 
avait créé en 1403 quand il était « infante » de Castille. Cet ordre avait pour enseigne 
un collier avec des anneaux en forme de jarre et un pendentif en forme de griffon. 
Son propre fils Alphonse le Magnanime quant à lui ne se contenta pas seulement 
de conserver la devise de son père, mais il en créa quatre nouvelles57. Ayant leurs 
propres emblèmes, les deux rois n’ont donc montré aucun intérêt pour l’ancienne 
devise de la maison de Barcelone, ou du moins il n’y a aucune preuve documentaire 
ou figurative qui en témoigne.

55  Voir Español Francesca, « El Salterio y Libro de Horas de Alfonso el Magnánimo y el cardenal Joan de 
Casanova », dans Yarza Joaquín (dir.), La miniatura medieval en la Península Ibérica, Murcia, Nausícaä, 2007, 
p. 551-612, aux p. 594-595.

56  Domenge J., « Joyas emblemáticas de Martín el Joven… », art. cit., p. 284-285. Dans une autre description 
du livre est mentionnée seulement la devise de la « corretja », sans faire allusion à la couronne double : voir Girona 
Daniel, « Itinerari del rey en Martí (1403-1410) », Anuari de l’Institut d’Estudis Catalans, 5, 1913-1914, p. 515-
654, à la p. 653. Rappelons que les saints George et Martin apparaissent dans le triptyque de Boston mentionné 
ci-dessus, dans lequel le donateur porte, entre autres, la devise de la couronne double.

57  Voir Domenge J., « Las joyas emblemáticas de Alfonso… », art. cit. Cela n’empêche pas qu’un objet ayant 
appartenu aux rois qui l’ont précédé puisse se trouver parmi ses biens. On mentionne en effet la présence d’« .I. 
scut de junyr [...] pintant alentorn de corones dobles ». Il est moins probable que la « corona dobla ab claravolles 
per lo mig » qui décorait un « confiter » représentait la devise royale : il s’agirait plutôt des moulures habituelles 
que, par leur forme rassemblant à une couronne en miniature, étaient souvent indiquées comme couronnes. Cf. 
González Eduardo, « Inventario de los bienes muebles de Alfonso V de Aragón como infante y como rey (1412-
1424) », Anuari de l’Institut d’Estudis Catalans, 1907, p. 148-188, aux p. 163, 172.



123L A  D E V I S E  D E  L A  «   C O U R O N N E  D O U B L E   »  E T  L A  M A I S O N  D ’A R AG O N

5. Les vestiges d’un collier de la couronne double

Ce parcours documentaire et iconographique témoigne, dans une certaine mesure, 
de l’ampleur de la devise de la double couronne, qui chargeait d’une valeur 
symbolique à la fois l’esthétique personnelle et les décors de palais. La concession 
de la devise aux membres du cercle de la cour a sans aucun doute contribué à 
diffuser l’emblème et à le rendre reconnaissable. Une question cependant s’impose : 
conservons-nous des exemplaires de la couronne double ? Nous pensons pouvoir 
répondre par l’affirmative, même si la seule attestation de la devise a été modifiée et 
défigurée par les vicissitudes du temps. 

La «  custodia  » de la cathédrale de Barcelone se présente comme un objet 
hétéroclite, dont la forme a été altérée par les transformations subies au fils du 
temps et par l’accumulation assez importante de joyaux, qui sont le reflet de la 
dévotion profonde pour le Saint-Sacrement à laquelle la famille royale participait 
activement58. Au sommet du temple eucharistique se trouve encore une série de 
pièces singulières montées à la manière d’une couronne somptueuse59 (fig. 7). Les 
descriptions et les inventaires anciens de l’ostensoir permettent heureusement 
d’identifier l’emplacement d’origine de ces pièces et de retrouver, dans une certaine 
mesure, leur forme et leur signification originelles60. Selon la visite pastorale de 
1421, du fleuron supérieur de l’ostensoir –  surmontée d’une petite croix avec les 
armes de la reine Yolande et celles de Cervelló – pendait une couronne double avec 
sept anneaux de perles. Celle-ci était décrite comme un « collare aureum duarum 
coronarum ex oposito conjuntarum cum septem circulis perularum »61.

Les inventaires de la fin du XVe siècle sont plus explicites et permettent 
d’imaginer l’aspect de la somptueuse «  turris eucharistica », ornée et enrichie de 
dons importants, certains à caractère emblématique, peut-être incorporés après 
1421 (et il ne faudra pas oublier que la reine Yolande a vécu jusqu’à 1431). Dans un 
inventaire non daté62, il est précisé que sous le fleuron, ou « pinyó » se trouvait « huna 
corona doble, ab VII anells de perles enfilades, en què ha LIIII grans de gruyx de 
pèsol » et, en dessous de celle-ci, « hun colar d’aur retort, smeltat de letres e corones 

58  Mas Josep, La Custòdia de la Seu de Barcelona en l’any 1522, Barcelone, Imp. La Renaixensa, 1916.
59  Sur cette partie de la « custodia » voir : Duran Agustí, « La corona de la custòdia de la catedral », dans 

id., Barcelona i la seva història, Barcelone, Curial, 1975 (éd. or. 1960), vol. III, p. 264-267 ; Schramm Percy E., Las 
insignias de la realeza en la edad media española, Madrid, Instituto de Estudios Políticos, 1960, p. 99-111 ; Español 
Francesca, « Las coronas de la custodia barcelonesa », dans Bango Torviso Isidro G. (dir Le.), Maravillas de la 
España medieval. Tesoro sagrado y monarquía, catalogue de l’exposition (León 2000-2001), León, Junta de Castilla 
y León/Caja España, 2001, p. 100-102.

60  Domenge J., «  “Iocalia ornamentaque cappellae et alia pretiosissima bona”. Orfebrería a Catalunya a 
l’entorn del 1400 », dans Catalunya 1400…, op. cit., p. 65-79, aux p. 71-72.

61  ADB, Visites pastorals, reg. 12, fo 18. Le document mentionne aussi le « xepalletum de auro retortatum 
[...] », à savoir le diadème conservé comme base de la couronne.

62  Le document pourrait dater du milieu du XVe siècle et surement d’avant 1497, parce cette date y est 
mentionnée. 



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0124

F ig . 7  –  C o u ro n n e  a u  s o m m e t  d e  la  «  c u s t o d ia  »  d e  la  
c a t h é d ra le  d e  B a rc e lo n e .

F ig . 8  –  H y p o t h è s e  d e  re c o n s t it u t io n  d e  la  p a r t ie  
s u p é r ie u re  d e  la  «  c u s t o d ia  »  d e  la  c a t h é d ra le  d e  
B a rc e lo n e  (o rn é e  d ’u n  c o llie r  d e  la  c o u ro n n e  d o u b le ), s u r  
la  b a s e  d e s  d e s c r ip t io n s  fo u rn ie s  p a r  le s  in v e n t a ire s .



125L A  D E V I S E  D E  L A  «   C O U R O N N E  D O U B L E   »  E T  L A  M A I S O N  D ’A R AG O N

dobles »63. Dans un cas comme dans l’autre, l’inventaire ne précise pas s’il s’agissait 
d’un don de la reine Yolande, comme c’est en revanche le cas de l’inventaire de 1481, 
qui identifie les deux pièces comme des chapelets, des diadèmes ou, encore, comme 
des guirlandes pour l’ornementation de la tête64.

Quand la « custodia » apparaît à nouveau dans un inventaire, en 1509, le diadème 
est indifféremment appelé « la garlanda maior » et le « xipalet ». La couronne double 
y est mentionnée trois fois, et à chaque fois on rappelle qu’il s’agissait d’un don de la 
reine Yolande65. L’inventaire de 1522 offre également une description détaillée des 
deux pièces, sans pour autant faire allusion au don de Yolande, ni mentionner, au 
sujet du diadème, la présence des couronnes doubles niellées qui l’ornent66.

Les sources documentaires suggèrent donc que l’ostensoir ancien n’était pas 
surmonté d’une couronne – enseigne ou attribut royal – mais que deux offrandes 
de Yolande de Bar étaient suspendues au pinacle central : un collier de la couronne 
double et un diadème orné de l’inscription « SYRA » avec l’emblème de la couronne 
double (fig.  8). Ce dernier est resté presque intact – seules les fils de perles et de 
grains d’or émaillés qui l’ornaient ont disparu – tandis que le collier a été transformé 
jusqu’à perdre son aspect original. À notre avis, dans le présent assemblage, les deux 
couronnes peuvent être les vestiges de l’ancien collier. En les séparant et en réduisant 
le diamètre de l’une d’elles, l’ancien bijou emblématique se serait transformé en la 
couronne factice qui surmonte aujourd’hui l’ostensoir et qui réutilise sûrement les 
perles des sept anneaux qui les reliaient auparavant. Les fleurons sont en effet trop 
petits pour appartenir à une vraie couronne, car ils seraient presque imperceptibles 
à une certaine distance. Ils sont également dépourvus des chatons de pierres 
précieuses habituels, un motif décoratif qui donnait de la valeur et de la beauté 
à l’emblème principal de la royauté. En revanche, la taille de cette couronne est 
appropriée pour un collier et, d’ailleurs, si les fleurons étaient plus gros, ils auraient 
empêché de porter confortablement l’insigne.

63  Il y avait en outre « dos fils dobles posats en l’entorn del dit colar, la hun dels quals és tot de perles e l’altre 
de perles e de grans d’aur esmaltats de vermell e de vert, les quals perles són en nombre, totes, çent LXX una, de 
gruyx de pèsol » : ACB, Inventaris de la sagristia, 1537, fo 65vo.

64  On y trouve «  lo xipellet que.y donà la reyna Violant [...]  ; un xipellet donat per la reinaa Violant », 
ce dernier avec « 7 fermalls de perles enfilades », c’est-à-dire les « circulis » ou anneaux susmentionnés : ACB, 
Inventaris de la sagristia, 1537, fo 68. Un autre inventaire daté vers 1500 mentionne encore, mais de manière 
encore plus succinte, la couronne double, tandis que le diadème – nommé dans un cas comme « xipelet », dans 
l’autre comme « collar d’or retort » – est décrit en détail, mais sans aucune référence à son donateur : ADB, Visites 
pastorals, reg. 24, fos 63vo-64ro. Voir Torres Maria Jesús, « Una nova aportació per a l’estudi del tresor de la seu 
de Barcelona : l’inventari de 1492 », Lambard, 9, 1996, p. 207-229, à la p. 228. Comme le titre l’indique, l’auteur 
date le document de 1492.

65  On y lit notamment : « les coronas, una contra altra que·y donà la reyna dona Violant » ; « en la dita 
corona de la dita reyna Violant penja [...] » ; « una corona d’or donade per la senyora reyna dona Violant, dessús 
dita [...] » : ACB, Inventaris de la sagristia, 1537, fos 31vo-32ro.

66  ACB, Inventaris de la sagristia, 1522, fo 55. Voir Mas J., La Custòdia…, op. cit., p. 27-28. 



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0126

Les inventaires montrent que deux joyaux emblématiques étaient accrochés 
d’un côté et d’autre du chapelet  : « una baiocha de pèsols en què ha hun balaix e 
un safir, e dins la baiocha ha VI grans de perla de gruyx de més de pèsol »67. Ayant 
perdu la connaissance de tel emblème, les rédacteurs de l’inventaire ont cherché 
une ressemblance avec un élément naturel et ils ont ainsi identifié l’ancienne devise 
avec une gousse de pois, plutôt qu’avec une gousse «  de ginesta  » ou «  cosse-de-
gênet », devise de Charles VI roi de France. Nous sommes peut-être en présence 
d’un témoignage parlant de cet échange de devises qui eut lieu entre le monarque 
français et le roi Jean Ier en 1389. De l’autre côté il y avait un clairon « smeltada ab 
corona doble incircuyda », un joyau richement orné avec des pierres précieuses, des 
perles et des boutons émaillés. Au-dessus du diadème, placé comme un fermail, 
comme celles qui surmontent autant de chapelets dans les représentations picturales 
d’anges et de saints, émergeait le reliquaire de la Résurrection avec la croix qui le 
couronnait : un joyau encore conservé, même si quelque peu modifié68.

Ainsi, la partie terminale de l’ostensoir se présentait, au moins jusqu’au XVIe 
siècle, ornée de ces bijoux extraordinaires. Il ne s’agissait pas de n’importe quels 
joyaux, mais d’offrandes royales qui témoignaient de la dévotion eucharistique des 
donateurs. Ceux-ci, à travers ces emblèmes, perpétuaient leur mémoire, en évoquant 
même certaines de leurs alliances avec d’autres cours européennes.

67  Inventaris de la sagristia, 1537, fo 65vo. Les descriptions fournies par les autres inventaires, même si elles 
présentent des variantes, ne laissent pas douter qu’il s’agisse de la même pièce, heureusement conservée.

68  Voir à ce sujet nos notices dans Catalunya 1400..., op. cit., p. 116-119.



Miguel Metelo de Seixas

IEM/FCSH-NOVA1

L’association entre le culte de saint Jacques et l’idée de la Reconquête, même si elle 
est remise en question par une partie de l’historiographie actuelle, est pourtant 
évidente. Moins évident, pour ne pas dire oublié, demeure en revanche le lien entre 
ce même culte et l’expansion outre-mer initiée par la Couronne portugaise au début 
du XVe siècle. Ce rapport suppose d’interpréter l’expansion portugaise en Afrique 
du Nord comme l’extension outre-mer de la Reconquista, c’est-à-dire la lutte contre 
l’Islam et la reprise des territoires jadis chrétiens : un objectif qui avait été considérée 
comme la raison d’être et l’axe téléologique du royaume depuis sa formation au XIIe 
siècle. Il est vrai que, pendant la guerre d’indépendance contre le royaume voisin de 
Castille et Léon, qui suivit la crise dynastique ouverte par la mort de Ferdinand Ier en 
1383, l’invocation de saint Jacques comme cri de guerre avait été remplacée par celle 
de saint Georges, plus conforme aux coalitions anglaises et aragonaises promues à 
l’époque. Le signe de ralliement à la cause indépendantiste portugaise devint alors 
la croix de saint Georges elle-même (rouge sur fond blanc). Cela n’a cependant pas 
empêché la perpétuation d’une relation privilégiée du royaume avec saint Jacques, 
dont le culte plongeait des racines bien plus anciennes au Portugal, et restait ancré 
dans l’imaginaire collectif. De plus, s’agissant du saint patron de la Reconquête 
péninsulaire, pourquoi ne serait-il pas de même invoqué lors de l’extension de ce 

1  Les recherches qui ont conduit à la rédaction de cet article ont été financées par des fonds nationaux 
portugais à travers la FCT-Fundação para a Ciência e a Tecnologia, I.P., DL 57/2016/CP1453/CT0041, et des 
projets stratégiques UIDB/00749/2020 et UIDP/00749/2020  ; elles s’inscrivent également dans le projet «  In 
the Service of the Crown. The use of heraldry in royal political communication in Late Medieval Portugal  » 
(Universität Münster et IEM-NOVA FCSH), financé par la Volkswagen Foundation. Ce texte constitue une 
version remaniée et traduite en français de notre article « Motivos jacobeus na emblemática quatrocentista da 
Casa de Avis », Ad Limina, 11, 2020, p. 153-182.

Saint Jacques et l’emblématique 
de la maison d’Avis



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0128

même principe aux terres africaines ? D’autant plus que, d’un point de vue formel, 
la Couronne portugaise parvint à faire reconnaître très tôt par le Saint-Siège le 
caractère de croisade que revêtait cette expansion outre-mer.

Dans une telle équation, les ordres religieux militaires jouèrent un rôle 
primordial. Comme le souligne Luís Filipe Oliveira, depuis le XIVe siècle les 
ressources de ces ordres servaient aux monarques de moyens pour récompenser 
des services rendus à la Couronne2. Cette situation s’est ensuite intensifiée au point 
que ces revenus sont devenus l’un des piliers du fonctionnement de la monarchie 
portugaise au début de la période moderne, selon cette logique de la rémunération 
qui constituait l’une des clés de la relation effective entre la Couronne et les différentes 
élites du royaume3. Les maîtrises des quatre ordres militaires de l’époque médiévale, 
étaient déjà aux XIVe et XVe siècles « garantes de la stabilité du royaume depuis le 
milieu du siècle, (elles étaient) considérées par le roi comme ses principaux soutiens, 
selon le témoignage du chroniqueur Fernão Lopes “dans mon pays il y a quatre 
dignités d'honneur  : à savoir, la maîtrise de Christ, celle de saint Jacques et celle 
d’Avis, et le prieuré de l’Hôpital, qui sont comme quatre colonnes qui soutiennent 
l’honneur de mon royaume” »4.

Il n’est donc pas surprenant que le roi Jean Ier (1385-1433) ait négocié avec la 
Papauté l’attribution de l’administration de deux de ces ordres militaires à ses fils : 
l’infant Jean fut nommé à la tête de l’ordre de saint Jacques en 1418 et son frère Henri 
à celui du Christ en 1420. Bien entendu, ces nominations servaient à doter les cadets 
de la dynastie des revenus appropriés à leur statut élevé et constituaient l’équivalent 
des apanages utilisés dans d’autres maisons royales ; mais elles répondaient aussi au 
besoin de ramener les milices respectives à la fonction qui était leur raison d’être, à 
savoir la lutte contre l’Islam, insérée dans son extension outre-mer depuis la prise 
de Ceuta en 1415. Ce n’est pas un hasard si, l’année même où il nomme l’infant 
Jean gouverneur de l’ordre de saint Jacques, le pape Martin V émet une nouvelle 
bulle de croisade en faveur du roi de Portugal (la précédente, accordée en 1411 par 
Jean XXIII avait notamment été invoquée pour la conquête de Ceuta), l’exhortant à 
poursuivre l’expansion territoriale entamée trois ans plus tôt.

La propension à confier le gouvernement des ordres militaires aux membres 
de la dynastie régnante n’a cessé, dès lors, d’être suivie par la monarchie portugaise. 
Différant donc de ce qui se pratiquait généralement en la matière jusqu’à l’avènement 
de la maison d’Avis, à quelques exceptions près (à commencer par Jean, fils illégitime 
du roi Pierre Ier, qui fut nommé maître de l’ordre d’Avis et devint plus tard Jean Ier, 

2  Oliveira Luís Filipe, A coroa, os mestres e os comendadores. As ordens militares de Avis e de Santiago 
(1330-1449), Faro, Universidade do Algarve, 2009, p. 70.

3  Olival Fernanda, As ordens militares e o Estado moderno. Honra, mercê e venalidade em Portugal  
(1641-1789), Lisbonne, Estar, 2001.

4  Oliveira L. F., A coroa, os mestres e os comendadores…, op. cit., p. 71.



129S A I N T  J AC Q U E S  E T  L’ E M B L É M AT I Q U E  D E  L A  M A I S O N  D ’AV I S

fondateur de la dynastie d’Avis). Le gouvernement de l’ordre de saint Jacques fut 
ainsi successivement concédé par les rois de Portugal, avec l’accord papal, à l’infant 
Jean, deuxième connétable du royaume (1418-1442) et à son fils Diogo, troisième 
connétable (1442-1443) ; à l’infant Ferdinand, deuxième duc de Viseu (1444-1470) et 
à son fils Jean, troisième duc de Viseu (1470-1472). À la mort de ce dernier gouverneur 
en 1472, le roi Jean II (1481-1495) assuma personnellement la direction de l’ordre, 
dont il céda la maîtrise dix ans plus tard à son fils illégitime Georges (deuxième duc 
de Coimbra), qui l’exerça, ainsi que le gouvernement de l’ordre d’Avis, jusqu’en 1550, 
année de sa mort. Ce n’est qu’à cette date que le roi Jean III (1521-1557) put conclure 
ce processus séculaire d’appropriation des trois ordres militaires, en obtenant du 
pape en 1551 leur intégration complète et définitive à la Couronne.

Tout au long de ce rapprochement entre la Couronne et les ordres militaires, 
au cours des XVe et XVIe siècles, la dynastie a donc joué un rôle crucial qui ne 
pouvait manquer d’avoir des conséquences majeures dans le domaine de la 
représentation princière. Il est certain que l’association des emblèmes royaux avec 
ceux des ordres militaires de saint Jacques et d’Avis venait de loin. En effet, depuis 
le début du XIIIe siècle, les maîtres des ordres portugais combinaient trois éléments 
distincts dans leurs emblèmes : les armoiries royales, les emblèmes de la milice et 
leur héraldique familiale  ; « en agissant de la sorte, ils s’associaient explicitement 
au royaume portugais, tout en rendant hommage à l’autorité du roi sous laquelle 
ils se plaçaient  »5. Avec l’avènement de la dynastie d’Avis, ce qui s’est passé, du 
point de vue emblématique, a été dans une certaine mesure un processus inverse 
- ou complémentaire. Si, jusqu’alors, les maîtres et autres hauts gradés des ordres 
militaires avaient incorporé les armoiries royales (ou une partie de celles-ci) dans 
l émblématiques qu’ils faisaient figurer sur les lieux de pouvoir ou de mémoire de 
ces milices, à partir de Jean Ier, c’est l’emblème de l’une d’elles que l’on voit incorporé 
aux armoiries royales. Comme Alphonse III (1248-1279), ce maître d’Avis, fils cadet 
et illégitime du roi Pierre Ier (1357-1367), avant de devenir roi, avait eu la nécessité 
de porter une brisure6. En tant que simple maître de l’ordre d’Avis, Jean portait l’écu 
aux quinois (sans la bordure de châteaux), signe de son lignage royal, superposé à 
une croix verte fleuronnée, qui était l’emblème de cet ordre. Ainsi, l’ensemble formé 
par l’écu et la croix transmettait clairement le message que le porteur de ces armes 
était à la fois maître de cet ordre religieux militaire et issu de la dynastie royale. 
Dans la guerre qui eut lieu entre 1383 et 1385, c’est sans doute sous cet insigne 
que se sont battus les partisans de l’indépendance, réunis sous le commandement 

5  Ibid., p. 84.
6  Sur les brisures des membres de la première maison royale de Portugal, voir Seixas Miguel Metelo 

de et Galvão-Telles João Bernardo, « Sousas Chichorros e Sousas de Arronches  : um enigma heráldico », dans 
Seixas Miguel Metelo de et Rosa Maria de Lurdes (dir.), Estudos de heráldica medieval, Lisbonne, IEM-CLEGH-
Caminhos Romanos, 2012, p. 411-446.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0130

du maître d’Avis contre la reine Béatrice de Portugal et son mari, le roi Jean Ier de 
Castille-Leon.

Élu et acclamé par les cortes réunies à Coimbra en 1385, le roi Jean  Ier 
adopta alors naturellement les pleines armes de Portugal, qui indiquaient qu’il se 
considérait désormais chef de la maison royale7. Néanmoins, voulant leur conférer 
une dimension personnelle à son règne, il conserva la croix fleuronnée au-dessous 
de l’écu, comme il l’avait portée en tant que maître d’Avis. Peut-être l’a-t-il fait en 
souvenir des années de lutte et de la cause commune qui avaient uni les partisans 
du maître d’Avis, avec toute la charge messianique qui lui fut associée, comme le 
montre le chroniqueur Fernão Lopes, en partie comme instrument de rachat de 
l’illégitimité de son origine8. Il convient toutefois de noter que cette croix n’était 
pas une brisure héraldique (comme l’était la bordure de châteaux ajoutée par le roi 
Alphonse III en tant que puîné), mais un élément adjoint au blason royal, en dehors 
de l’écu, comme pour signaler l’avènement d’une nouvelle branche de la dynastie. 
L’ensemble écu-croix-couronne était cependant difficile à représenter sur divers 
supports matériels, tels que la pierre ou les drapeaux, car les pointes de la croix 
dépassaient les flancs de l’écu : ce qui inspira sans doute l’incorporation progressive 
de ces pointes dans la bordure de l’écu dès le début du XVe siècle, comme on peut le 
voir, par exemple, sur le drapeau royal représenté dans le manuscrit De Ministerio 
Armorum (fig. 1). Les successeurs de Jean Ier continuèrent à porter cette modalité 
des armoiries royales, que les héraldistes appellent Portugal-Avis, jusqu’au règne de 
Jean II. Comme signale Luís Filipe Oliveira, « d’une certaine manière, la nouvelle 
configuration des armoiries du roi, avec l’écu reposant sur la croix d’Avis, rendait 
justice à l’image des ordres en tant que pilier du royaume et préfigurait, d’autre 
part, la croisade du roi en Afrique »9. Il est possible qu’une telle interprétation ait 
contribué aussi au maintien de la croix d’Avis dans l’héraldique royale, s’ajoutant 
ou se superposant à la dimension messianique cultivée par les Avis depuis la guerre 
de 1383-1385.

Car il ne fait aucun doute que la culture de cour forgée par la dynastie d’Avis 
se distingue de la précédente, entre autres aspects, par le renforcement de l’idéal 
de croisade, intégré de manière de plus en plus inextricable dans les thèmes 
chevaleresques qui connaissent alors une diffusion amplifiée, au Portugal comme 
pratiquement dans tout l’Occident. Ainsi, l’image du roi Jean Ier en tant que sauveur 
du royaume fut projetée sur plusieurs avatars, notamment le rôle de croisé, amplifié 

7  Sur l’héraldique de Jean Ier de Portugal, voir Seixas Miguel Metelo de, Quinas e castelos, sinais de Portugal, 
Lisbonne, Fundação Francisco Manuel dos Santos, 2019, p. 27-30.

8  Sur le caractère messianique attribué à Jean Ier, voir : Martins Mário, Alegorias, símbolos e exemplos morais 
da literatura medieval portuguesa, Lisbonne, Brotéria, 1975, p. 251-254 ; Ventura Margarida Garcez, O Messias 
de Lisboa: um estudo de mitologia política (1383-1415), Lisbonne, Cosmos, 1992 ; Coelho Maria Helena da Cruz,  
D. João I, o que re-colheu boa memória, Rio de Mouro, Círculo de Leitores, 2005, en part. p. 242-293.

9  Oliveira, L. F., A coroa, os mestres e os comendadores…, op. cit., p. 89.



131S A I N T  J AC Q U E S  E T  L’ E M B L É M AT I Q U E  D E  L A  M A I S O N  D ’AV I S

après la prise de la première place forte africaine, Ceuta, en 1415. Mais on établit 
aussi le parallèle avec le roi Arthur, ce qui a probablement conduit au choix du 
dragon comme cimier des armoiries royales10. Une autre innovation apportée par la 
Maison d’Avis a consisté en la construction d’une image dynastique cohérente qui 
cherchait à la présenter comme une famille exemplaire.

Les princes apparaissaient ainsi comme des intermédiaires entre Dieu et les 
hommes, dans un renouvellement du point de vue que saint Thomas d’Aquin avait 
défendu sur le pacte de sujétion au profit et en défense de la communauté, contre les 
intérêts individuels11. La clé de l’application de ce modèle théorique résidait, pour 
l’infant-régent Pierre, premier duc de Coimbra, dans l’exercice concret du pouvoir 
d’une manière conforme à l’idéal de justice, le roi devant tenir la balance égale, 
pour utiliser une métaphore sans doute appropriée à la propre devise de cet infant, 
comme nous le verrons plus loin. Ainsi, le Livro da Virtuosa Benfeitoria (Livre de la 
vertueuse bienfaisance) écrit par cet infant, véhiculait l’image d’une société fortement 

10  Seixas, M. M., Quinas e castelos…, op. cit., p. 39-42.
11  Fonseca João Abel da, « A ‘Virtuosa Benfeitoria’ e o pensamento político do Infante D. Pedro », Biblos, 

69, 1993, p. 245-246.

F ig . 1  – D ra p e a u  a u x  a rm e s  ro ya le s  e t  é t e n d a rd  à  la  d e v is e  d e  J e a n  Ie r d e  P o r tu g a l , d a n s  J o h n  R y la n d s  L ib ra r y , 
U n iv e r s it y  o f  M a n c h e s t e r, M s . 2 8 , D e  M in is t e r io  A rm o ru m , fo  5 3 ro ., v e r s  1 4 1 6 .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0132

hiérarchisée, encadrée par l’institution royale, qui l’accueillait, la délimitait et la 
protégeait. Comme le précise Luís Rebelo de Sousa, « Nous savons que l’investiture 
des rois, légitimée, selon la doctrine médiévale, par l’ordination divine, requiert 
la légitimité de l’exercice du pouvoir pour le bien commun afin d’être pleinement 
acceptée dans son efficacité charismatique. Il en va de même pour la ‘bienfaisance’. 
C’est dans sa pratique, dans son exécution, impliquant donneur et receveur, que 
réside la vertu »12.

Par l’action providentielle et exemplaire du souverain, s’établissait entre tous 
les membres de la communauté une « douce et inévitable chaîne de bienfaisance », 
dont l’origine divine se voyait, pour ainsi dire, transposée ou appliquée sur le plan 
humain par l’intermédiaire du roi. D’un point de vue ontologique, cette chaîne 
de bienfaisance résultait d’une sorte de défaut ou d’insuffisance primordiale de 
l’homme, « comme une nécessité de pallier les déficiences inhérentes à la condition 
humaine », se présentant comme une « une théorie d’inspiration néoplatonicienne, 
[dans laquelle] toutes les entités qui constituent l’univers sont indissolublement liées 
entre elles », maintenant ainsi « entre toutes une cohésion organique »13. Ainsi, pour 
l’infant Pierre, la nature et la justification du pouvoir résident toutes deux dans 
la condition imparfaite de l’homme, dictée par Dieu en contrepoint de sa propre 
perfection, dans la mesure où « l’ordonnance raisonnée entre princes et sujets est 
fondée dans la nature. […] De même qu’il est naturel de naître avec le péché, il est 
de notre nature de vivre dans la soumission à une seigneurie temporelle »14. Une 
relation complexe s’établissait ainsi entre l’essence du pouvoir et l’incomplétude 
de la nature humaine : non seulement dans le sens où cette dernière, en raison de 
ses lacunes, justifiait l’existence du pouvoir, mais aussi dans le sens où le pouvoir 
temporel, lorsqu’il était correctement appliqué, acquérait une dimension non 
seulement sacrée mais potentiellement salvifique.

L’autoreprésentation de la maison royale cherchait donc à véhiculer visuellement 
cette doctrine politique, en l’appliquant non seulement au souverain, mais aussi aux 
autres membres de la dynastie, qui apparaissaient ainsi comme imprégnés d’une 
charge mystique commune. Cette  cohérence doctrinale était rendue visible par 
la communion d'emblèmes visuels. En ce qui concerne l’héraldique de la maison 
royale, l’innovation introduite par les fils du roi Jean Ier réside dans la systématisation 
des brisures par le recours à une figure récurrente et hiérarchisable  : le lambel, 
directement inspiré du modèle de la maison royale anglaise15. Cette figure est restée, 

12  Sousa Luís Rebelo de, « A alegoria final do Livro da Virtuosa Benfeitoria », Biblos, 69, 1993, p. 367-379, 
à la p. 370.

13  Ibid., p. 370-371.
14  Voir «  Livro da Virtuosa Benfeitoria  », dans Obras dos príncipes da Casa de Avis, éd. M. Lopes de 

Almeida, Porto, Lello & Irmão, 1981, p. 594.
15  Cf. Seixas Miguel Metelo de et Colaço José Estevéns, As armas do infante D. Pedro e de seus filhos, 

Lisbonne, Universidade Lusíada, 1994.



133S A I N T  J AC Q U E S  E T  L’ E M B L É M AT I Q U E  D E  L A  M A I S O N  D ’AV I S

au Portugal, spécifique à l’héraldique de la dynastie royale, à laquelle elle conférait un 
remarquable degré de cohérence interne et externe : d’une part, pratiquement tous les 
membres légitimes de la maison royale utilisaient le lambel comme brisure ; d’autre 
part, cette figure s’est imposée comme une marque immédiatement reconnaissable 
de l’héraldique royale, dont elle était distinctive. Cela exprimait visuellement l’unité 
entre les membres de la dynastie et leur partage d’un caractère unique au sein 
de la hiérarchie sociale  : tous portaient les armes royales et tous, à l’exception du 
roi, devaient se distinguer en les brisant à l’aide d’une même figure, que chacun 
modifiait ensuite de façon à signaler son rang. Une continuité symbolique et visuelle 
était ainsi établie, fondée sur l’expression du principe dynastique, dont le sommet 
résidait dans le souverain. Celui-ci était le seul à pouvoir porter les armes pleines, 
que même l’héritier du trône était obligé de briser, utilisant pour cet effet le lambel 
d’argent plain, le plus simple de tous16. Cette exclusivité peut être liée à la doctrine 
coexistant des deux corps du roi, l’un terrestre et l’autre mystique, telle qu’elle est 
clairement formulée par l’infant Pierre lorsqu’il s’adresse à son frère le roi Duarte 
(1433-1438) : « je contemple en vous une double personne : la première, c’est vous 
personnellement, la deuxième c’est le seigneur roi et avec vous toute la communauté 
de votre terre »17.

Parmi les éléments susceptibles de compléter le message héraldique des armoiries 
de la dynastie royale apparurent d’autres signes, d’une nature radicalement différente 
de tout ce qui avait été vu jusqu’alors au Portugal, les devises. Celles-ci se diffusent 
à partir du XIVe siècle dans le but de surmonter différentes limites du système 
héraldique, notamment celles liées non seulement à une certaine rigidité des règles de 
conception et de transmission des armoiries, mais aussi au fait que l’héraldique était 
essentiellement devenue un moyen d’identification et d’affirmation des institutions, 
des dynasties, des familles, plutôt que des individus. Les devises sont apparues 
précisément comme un contrepoint à ces lacunes héraldiques. Elles assumèrent dès 
le départ une forme plus libre, n’étant soumises à aucune règle de stylisation, de 
proportions, de limitation des couleurs ou des figures tandis que leur sens propre et 
figuré correspondait en général à un choix personnel, révélateur d’un certain cadre de 
vie ou du souvenir d’une circonstance que leur porteur considérait comme pertinents.

Ainsi, les devises permettaient d’établir, encore plus que les armoiries, une 
relation étroite entre les emblèmes du prince et la culture propre à sa cour, notamment 
la littérature chevaleresque, moralisatrice et spéculaire, comme avec le programme 

16  Seixas Miguel Metelo de et Galvão-Telles João Bernardo, « Elementos de uma cultura visual e dinástica : 
os sinais heráldicos e emblemáticos do rei D. Duarte  », dans Seixas Miguel Metelo de et Barreira Catarina 
Fernandes (dir.), D. Duarte e a sua época: arte, cultura, poder e espiritualidade, Lisbonne, IEM-CLEGH-Caminhos 
Romanos, 2014, p. 257-284.

17  Voir « Carta que o Jfante dom Pedro emujou a el rey de Brujas [1426] », dans Livro dos Conselhos de 
El-Rei D. Duarte, éd. A. H. Oliveira Marques et J. J. Alves Dias, Lisbonne, Estampa, 1982, p. 27.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0134

d’affirmation de l’identité dynastique et la propagande royale18. D’où l’habitude de 
représenter les armoiries associées à la devise ou bien à un élément détaché de la 
devise. Ainsi, trois niveaux sémiotiques commencent à se rejoindre dans l’emblème 
héraldique  : l’écu comme élément d’identification et support symbolique  ; les 
ornements extérieurs comme représentation de la dignité sociale  ; et la devise 
comme personnalisation et connexion à l’univers moral et à l’image dynastique. La 
devise personnalise le message héraldique, tout en l’introduisant dans l’univers des 
profondes correspondances symboliques caractéristiques de la culture de cour de la 
fin du Moyen Âge. Elle permet, en outre, l’irruption de nombreux codes de relations 
analogiques dans de multiples manifestations concrètes, avec des incidences allant 
de l’habillement (les couleurs de la livrée) à la littérature (notamment dans les 
romans chevaleresques).

Au Portugal, les devises sont nées sous le règne de Jean  Ier, correspondant 
simultanément à l’importation d’usages anglais directement inspirés par la 
descendance de Philippa de Lancaster (bien que communes à la culture ibérique 
contemporaine, tant dans les couronnes de Castille que d’Aragon et de Navarre)19, 
et une forme d’affirmation emblématique et visuelle de la nouvelle dynastie20. Il est 
intéressant de constater, à cet égard, comment les motifs présents dans l’emblématique 
du roi Jean Ier et de son épouse ont servi de base à toutes les devises ultérieures, tant 
d’un point de vue symbolique (notons la récurrence des roses, d’inspiration mariale 
et déjà présentes sur le pourpoint que Jean Ier portait à Aljubarrota mais communes 
dans l’emblématique des Plantagenêt), que d’un point de vue formel (notons le choix 
des couleurs bleu et rouge et la typologie des figures, notamment la préférence pour 
les formes végétales, dans notre cas l’aubépine). Les devises étaient donc perçues 
comme un instrument de propagande personnelle du roi, mais aussi comme un 
moyen d’assurer la cohérence de sa dynastie au service d’un certain nombre d’idéaux 
religieux et politiques.

De tels idéaux impliquaient nécessairement l’image d’une dynastie prédestinée, 
marquée par l’excellence et par une harmonie morale mise au service de la cause 
chrétienne, tant dans le domaine du comportement (en tant que modèle de 
vertus, donc) que dans son empressement à poursuivre la croisade. Cet objectif 
était d’ailleurs commun à de nombreuses autres cours princières de l’époque, à 
commencer par celle de Bourgogne, où l’idéal de croisade fut à l’origine de celui qui 

18  Hablot Laurent, « Le double du prince. Emblèmes et devises à la cour : un outil politique », dans Gaude-
Ferragu Murielle, Laurioux Bruno et Paviot Jacques (dir.), La cour du prince. Cour de France, cours d’Europe, 
XIIe-XVe siècle, Paris, Champion, 2011, p. 281-299.

19  Cf. Menéndez Pidal de Navascués Faustino, Heráldica de la Casa Real de León y Castilla (siglos XII-XVI), 
Madrid, Hidalguía, 2011.

20  Une bibliographie sur les devises portugaises est fournie par Seixas Miguel Metelo de, « Bibliografia de 
heráldica medieval portuguesa », dans id. et Rosa M. L. (dir.), Estudos de heráldica medieval…, op. cit., p. 529-575, 
aux p. 555-556.



135S A I N T  J AC Q U E S  E T  L’ E M B L É M AT I Q U E  D E  L A  M A I S O N  D ’AV I S

allait devenir le plus prestigieux des ordres de chevalerie de la fin du Moyen Âge : la 
Toison d’or, créée par Philippe le Bon lors de son mariage avec l’infante Isabelle. À la 
cour portugaise, cependant, ce même idéal se distinguait par son association, d’une 
part, à la construction imaginaire d’une famille royale unie par d’intenses liens de 
communion spirituelle et, d’autre part, à sa conjugaison opérationnelle, symbolique 
et visuelle avec les anciens ordres militaires du royaume.

Sur ce point, l’expérience emblématique du XVe siècle portugais est unique 
par rapport aux autres maisons royales de la même époque. La plupart d’entre elles 
tendirent à créer des ordres de chevalerie qui, étant nouveaux, semblaient pour cette 
raison propices à exprimer par leurs emblèmes et leurs rituels la complexité de la 
culture dynastique du Moyen Âge tardif, ainsi que les idéaux princiers et les dévotions 
spécifiques qui lui étaient associés. Comme cela s’est produit, entre autre, en France 
avec l’ordre et le culte de saint Michel, en Angleterre avec saint Georges et l’ordre 
de la Jarretière, en Savoie avec saint Maurice et l’ordre du Collier. Même dans les 
royaumes où il existait d’anciens ordres religieux militaires, ceux-ci furent complétés 
par de nouveaux ordres de chevalerie  : ce fut le cas, par exemple, du royaume de 
Castille-Leon, dont les monarques ont créé l’ordre de la Bande. Au Portugal, en 
revanche, les rois ne ressentirent pas le besoin de générer de nouveaux ordres - ce qui 
est d’autant plus étrange qu’à leur cour, l’esprit chevaleresque était cultivé à l’extrême. 
Cette absence peut être liée précisément à la capacité des rois de la Maison d’Avis à 
recadrer les anciens ordres militaires, qui devenaient ainsi le point de rattachement 
des serviteurs de la Couronne et qui, en même temps, exprimaient symboliquement 
la fusion des principes chevaleresques avec les idéaux religieux.

La communion spirituelle et symbolique des membres de la Maison d’Avis, 
fondue avec les valeurs et les emblèmes des anciens ordres militaires, se manifeste 
sans équivoque dans la nécropole dynastique du monastère de Santa Maria da 
Vitória, à Batalha. En effet, la décoration de la tombe centrale, où repose le couple 
royal, fondateur de la dynastie, fait écho à celles des quatre infants qui y sont 
également enterrés (dont deux avec leurs épouses respectives)21. Si, comme nous 
l’avons vu, l’héraldique royale avait commencé à incorporer le motif de la croix 
fleuronnée de l’ordre d’Avis, les tombes des infants présentent, en contrepoint, 
les armes royales dûment brisées, complétées par des écus portant les insignes de 
plusieurs ordres militaires. Ainsi, le tombeau de l’infant Ferdinand présente deux 
écus, l’un à ses armoiries et l’autre avec la croix de l’ordre d’Avis (fig. 2) ; celui de 
l’infant Jean arbore trois écus, l’un à ses armoiries, l’autre à celles de son épouse 
Isabel « de Barcelos » (fille du premier duc de Bragance), et le troisième à une épée, 
qui peut être lue comme une double allusion à l’ordre de Santiago et à la fonction de 

21  Avant les destructions du XIXe siècle, cette communion emblématique était aussi représentée sur les 
cinq autels et sur les cinq armoires à parements liturgiques qui occupaient deux autres parois de la chapelle, qui 
conserve une partie de son ornementation picturale.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0136

connétable du royaume, comme nous le verrons plus loin (fig. 3) ; celui de l’infant 
Henri, duc de Viseu, affiche trois écus, l’un à ses armoiries, l’autre à la croix de 
l’ordre de la Jarretière (entourée de ses insignes) et le troisième à la croix de l’ordre 
du Christ ; finalement, celui de l’infant Pierre, duc de Coimbra, comporte trois écus, 
l’un à ses armoiries, un autre à la croix de l’ordre de la Jarretière (également entourée 
des insignes respectifs) et le troisième aux armes de son épouse Isabel d’Urgel.

Ainsi, les insignes des ordres militaires portugais s’insèrent dans la 
représentation héraldique commune de la dynastie, se combinant avec ceux du 
prestigieux ordre de chevalerie anglais, dont deux des infants ensevelis à Batalha 
étaient chevaliers. Cette combinaison avec l’insigne d’un ordre étranger permettait, 
outre d’autres intérêts dynastiques éventuels, d’exprimer l’intégration de l’effort de 
croisade portugais dans une dimension mondiale : l’entreprise d’outre-mer, qui avait 
débuté avec la conquête de Ceuta en 1415, était comprise comme le fer de lance de 
l’esprit de croisade considéré comme principe commun et primordial pour tous les 
souverains chrétiens. Aussi les insignes des ordres religieux occupent-ils une place 
importante dans la construction de l’image dynastique dans le lieu de mémoire par 
excellence qu’est la chapelle du Fondateur au monastère de Batalha.

Mais les tombes de Batalha ne présentent pas seulement des armoiries : celles-
ci sont systématiquement complétées par la figuration de devises qui s’intercalent 

F ig . 2  – To m b e a u  d e  l ’in fa n t  F e rd in a n d , m a ît re  d e  l ’o rd re  d ’A v is . B a t a lh a , é g lis e  S a in t e -M a r ie -d e -la -V ic t o ire , 
c h a p e lle  d u  fo n d a t e u r.



137S A I N T  J AC Q U E S  E T  L’ E M B L É M AT I Q U E  D E  L A  M A I S O N  D ’AV I S

entre les écus et sur les frises qui les surplombent22. Elles suivent également un 
programme cohérent, tant d’un point de vue symbolique que formel et forment donc 
un ensemble homogène, qui renforce l’image d’une famille harmonieuse, animée 
par la poursuite d’un idéal commun et désignée pour accomplir les desseins divins.

Dans le cas de l’infant Jean, le choix de son emblème personnel permet 
d’intégrer le thème jacobéen au sein de ce programme dynastique. En effet, la 
tombe de cet infant présente, sur sa face, huit représentations d’une besace de 
pèlerin ornée de trois coquilles Saint-Jacques, entrelacées avec les branches de sa 
plante emblématique, l’églantier. Le programme emblématique de la tombe se 
révèle complexe, dans la mesure où le choix du nombre de figurations du corps de 
la devise renvoie peut-être à la conception du chiffre 8 comme signe de la perfection 
recherchée, et peut donc être compris comme un complément du mot de cette même 
devise, la phrase « Jeai bien reson ». Le choix du végétal emblématique indique à son 
tour la filiation avec l’aubépine portée par le couple géniteur, qui a donné naissance 
aux différentes rosacées reprises par les membres de la dynastie, sous des formes 
diverses, tout au long du XVe siècle23. Le choix de l’églantier par l’infant Jean permet 

22  Et aussi, pour l’infant Pierre, dans les peintures murales qui subsistent au-dessus de l’ancien emplacement 
de son autel. Ce personnage utilise la devise comme un ornement extérieur de l’écu : l’armoirie du duc de Coimbra 
comme celle de sa femme sont ainsi encadrées par une balance.

23  Paço d’Arcos Isabel, « O pilriteiro, empresa de D. João I », Tabardo, 3, 2006, p. 57-66 ; Seixas Miguel 
Metelo de, «  Emblématique, dévotion, espace sacré  : l’exemple de Jean  Ier au monastère de Batalha  », dans 
Fernandes Carla Varela et Castiñeiras González Manuel (dir.), Images and liturgy in the Middle Ages, Lisbonne, 
Sistema Solar, 2021, p. 521-550.

F ig . 3  – To m b e a u  d e  l ’in fa n t  J e a n , m a ît re  d e  l ’o rd re  d e  S a n t ia g o  e t  c o n n é t a b le . B a t a lh a , é g lis e  
S a in t e -M a r ie -d e -la -V ic t o ire , c h a p e lle  d u  fo n d a t e u r.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0138

trois lectures complémentaires  : comme élément de dévotion mariale et comme 
lien avec l’emblème de la maison royale anglaise (interprétations déjà applicables 
à l’aubépine paternelle), et comme élément exprimant l’unité familiale. Le fait que, 
sur la face du tombeau de cet infant, les branches d’églantier soient entrelacées avec 
les figurations de la besace de pèlerin, permet également une lecture immédiate 
de la façon dont l’idéal jacobéen s’intégrait dans le plan plus vaste du Salut et de 
l’exemplarité qui guidait l’autoreprésentation dynastique de la Maison d’Avis.

Cette superposition est renforcée, dans la frise du sommet de la tombe, par 
la représentation de la besace de pèlerin dans laquelle la coquille Saint-Jacques 
centrale est remplacée par le mot de la devise (fig. 4). Ce type de superposition de 
lectures symboliques est également évident, comme on l’a vu plus haut, dans l’écu 
chargé d’une épée pour seule figure  : celle-ci peut servir d’insigne de l’ordre de 
Santiago (dit précisément Santiago da Espada), bien qu’elle n’ait pas exactement la 
configuration habituelle dans ce cas (elle est alors qualifiée de croix-épée, c’est-à-
dire une épée dont la garde, parfois chargée d’une coquille Saint-Jacques, forme les 
bras d’une croix), mais aussi d’insigne de la fonction de connétable (bien que, dans 
ce cas, sa figuration habituelle est avec la lame tournée vers le haut et non vers le 
bas, comme on le trouve dans la tombe de Batalha). Peut-être que l’inadéquation de 
l’épée représentée dans le tombeau par rapport à ces deux modèles iconographiques 
habituels, vise à exprimer précisément l’ambiguïté ou la double lecture qui lui était 
donnée  : l’infant, simultanément chef de cet ordre militaire et commandant de 

F ig . 4  – D é t a il d e  la  d e v is e  d e  l ’in fa n t  J e a n , a v e c  s o n  m o t  in s c r it  s u r  la  b e s a c e  d e  p è le r in . B a t a lh a , é g lis e  
S a in t e -M a r ie -d e -la -V ic t o ire , c h a p e lle  d u  fo n d a t e u r.



139S A I N T  J AC Q U E S  E T  L’ E M B L É M AT I Q U E  D E  L A  M A I S O N  D ’AV I S

l’armée royale, fusionnait en sa personne deux charges mises au service d’une même 
finalité suprême. Deux bras armés - deux épées - au service d’une cause commune.

La fusion des idéaux croisés et chevaleresques réalisée par la Maison d’Avis 
dépasse cependant le cadre institutionnel des ordres militaires pour s’inscrire dans 
le contexte plus large de la relation particulière entre le culte de saint Jacques et 
le principe de la Reconquista transposé outre-mer. Le souverain avec lequel cette 
relation est la plus intense est Alphonse V (1438-1481), qui a concentré tant d’efforts 
sur l’expansion marocaine. Ce roi, élevé dans un environnement orienté vers 
l’exaltation des valeurs chevaleresques et de croisade, les a très tôt intériorisées ; et 
l’on constate, tout au long de son existence agitée, un effort constant pour agir en 
accord avec elles et ne pas les déprécier24. L’expression visuelle la plus frappante de 
cet élan se retrouve dans les tapisseries commandées pour commémorer la prise 
d’Arzila, aujourd’hui conservées à la collégiale de Pastrana25. Il existe toutefois un 
autre support de ce discours, de dimensions plus modestes mais tout aussi signifiant 
d’un point de vue symbolique : une monnaie frappée sous ce règne, l’« espadim » 
(l’espadon ou épée longue)26 (fig. 5).

24  Sur la relation entre royauté et chevalerie au Portugal au XVe siècle, voir Aguiar Miguel, Cavaleiros e 
Cavalaria. Ideologia, práticas e rituais aristocráticos em Portugal nos séculos XIV e XV, Lisbonne, Teodolito, 2018, 
p. 135-156.

25  Cf. Henriques Ana de Castro (dir.), A invenção da glória. D.  Afonso  V e as tapeçarias de Pastrana, 
Lisbonne, Museu Nacional de Arte Antiga-Fundación Carlos de Amberes, 2010.

26  Seixas Miguel Metelo de, «  Héraldique et inscriptions dans les monnaies portugaises de la dynastie 
d’Avis de Jean Ier à Manuel Ier (1385-1521) », dans Loskoutoff Yvan (dir.), Héraldique et Numismatique III. Moyen 

F ig . 5  – M o n n a ie  e s p a d im  f r a p p é e  p a r  A lp h o n s e  V  d e  P o r t u g a l. L is b o n n e , M u s e u  C a s a  d a  M o e d a  (M u s e u  
N u m ism á t ic o  P o r t u g u ê s ), n u m . 4 7 5 2 .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0140

Créée vers 1458-1460, cette monnaie fut produite dans les ateliers monétaires 
de Lisbonne et de Porto, remplaçant le « real branco » antérieur. L’avers présente 
la légende +  ADIVTORVM  : NOSTRVM  : IN  : NO[MINE] (notre secours [est 
dans] le nom [de Dieu])  ; au centre, les armoiries royales comprises dans un écu 
classique, avec les pointes de la croix d’Avis visibles sur la bordure. Au revers, la 
légende + ALFONSVS : DEI : GRACIE : REGI (Alphonse par a grâce de Dieu roi 
[de Portugal et des Algarves]) ; au centre, une main empoignant le fer d’une épée 
tournée vers le bas, dont la poignée déborde sur la bordure, accompagnée à gauche 
par la lettre A. 

Quelle peut être la signification de cette représentation inhabituelle ? Le cycle 
arthurien, et notamment l’épisode du roi Arthur et de son épée Excalibur, a inspiré 
la légende de la tour et de l’épée, que certains chroniqueurs ultérieurs mentionnent 
comme circulant déjà sous le règne du roi Alphonse V27. La référence la plus complète 
à cette légende peut être trouvée dans Republicas del Mundo, rédigé par frère 
Jerónimo Román à la fin du XVIe siècle28 ; bien que, précédemment, João de Barros et 
Diogo do Couto aient mentionné l’existence d’un ordre portugais de l’Épée29. Après 
le texte de Román, cette interprétation s’est propagée à tous les auteurs qui ont traité 
le sujet de l’histoire des ordres militaires portugais, dont entre autres le frère Jacinto 
de Deus, Manuel de Faria e Sousa, Alexandre Ferreira, Manuel Severim de Faria 
ou João Baptista de Castro. Voyons, par exemple, le récit d’António Caetano de 
Sousa : lorsqu’Alphonse V se trouvait à Qsar es-Seghir, « et sans oublier les avantages 
qu’il reconnaissait au feu roi son grand-père [Jean Ier] dans la conquête de Ceuta, 
il brûlait du désir de faire de plus grandes choses dans la conquête de l’Afrique. 
Et, ayant entendu dire, lorsqu’il était en Afrique, que dans la ville de Fez il y avait 
une tour au sommet de laquelle était fichée dans la pierre une épée et que parmi 
les Maures existait une tradition, objet d’une crainte superstitieuse, selon laquelle 
un prince chrétien la dégainerait et mettrait alors fin à la domination sarrasine en 
Afrique ; il ne dédaigna pas ce récit car il lui semblait que cette fortune pouvait lui 
être réservée. Déterminé à conquérir l’Afrique, et voulant par son ardeur insuffler 
plus d’esprit aux chevaliers, il institua un nouvel ordre militaire, qu’il nomma ordre 
de l’Epée par allusion à cette tour de Fez. Son insigne, suspendu à une chaîne d’or, 
était une médaille ronde, d’or également, sur laquelle figurait en émail blanc une 
tour traversée par une épée. Il désigna pour cet ordre vingt-sept chevaliers, en 

Âge-Temps modernes, Mont-Saint-Aignan, PURH, 2015, p. 89-103.
27  Gomes Saul António, D. Afonso V, o Africano, Rio de Mouro, Círculo de Leitores, 2006, p. 279.
28  Fonseca Luís Adão da et Pimenta Maria Cristina, « Jerónimo Román, cronista das Ordens Militares », 

dans As ordens militares e as ordens de cavalaria na construção do Mundo ocidental, Lisbonne, Edições Colibri-
Câmara Municipal de Palmela, 2005, p. 21-34.

29  Une vision d’ensemble de ces sources est offerte, avec leur transcription, par Serrano Maria Alice Pereira 
de Lima et Saldanha Segismundo do Carmo da Câmara, A ordem militar portuguesa da Torre e Espada. Subsídios 
para a sua História, Lisbonne, s.n., 1966, p. 15-68.



141S A I N T  J AC Q U E S  E T  L’ E M B L É M AT I Q U E  D E  L A  M A I S O N  D ’AV I S

mémoire du nombre d’années qu’il comptait au moment où il l’institua, lorsqu’il 
fut victorieux en Afrique même, ce qui correspond à l’année 1459, et d’après ce que 
nous pouvons recueillir, l’année suivante cet ordre était déjà institué »30.

Le roi aurait donc nommé les chevaliers de l’ordre, fixé leurs statuts et obligations, 
déterminé leurs parures (manteau de damas blanc avec aumusse de velours noir et 
béret rouge, à savoir les couleurs de la chevalerie) et leurs insignes. Selon le même 
chroniqueur, le siège de l’ordre se trouvait dans l’église de Santiago, à Lisbonne, car 
ce saint était le protecteur de l’ordre ; et on avait commandé pour cette église des 
stalles pour les vingt-sept chevaliers, surmontées par leurs armoiries. Il faut ajouter 
que l’église de Santiago à Lisbonne était située près des palais royaux d’Alcáçova et 
de Limoeiro, ce qui permettait de l’utiliser facilement pour les rituels chevaleresques 
de cour. La dimension jacobéenne de l’ordre de l’épée –  qui doit être compris 
comme une association de compagnons d’armes, dans l’esprit chevaleresque dont 
le roi Alphonse V raffolait, et non précisément comme un ordre institutionnalisé – 
est évidente dans l’insigne cette milice  : «  un collier de sa noble devise de roues 
de moulin, refermé au-devant par une coquille Saint-Jacques blanche, qui était le 
signe par lequel l’apôtre saint Jacques, patron de cet ordre, signalait ses nombreux 
miracles  ; et de cette coquille pendra par une chaîne une épée suspendue par sa 
poigne, située au-dessus d’une tour dans laquelle s’enterrent deux parties de son 
fer »31. Une fois de plus, donc, l’emblématique jacobéenne servait de complément à 
une devise princière, dans ce cas précis, la roue de moulin d’Alphonse V.

Comme on peut le constater, la légende de la tour et de l’épée de Fès est 
directement inspirée de celle d’Excalibur, puisqu’il s’agit d’une épée qui, lorsqu’elle 
est retirée de son fourreau de pierre, confère la royauté à celui qui accomplit cette 
action. Cela signifie qu’Alphonse V a interprété son rôle de roi et de croisé selon 
le modèle arthurien, typique de l’atmosphère et de l’esprit chevaleresque qui 
dominaient l’ambiance culturelle de la cour à cette époque. Il peut sembler étrange 
que le nombre de chevaliers de l’ordre de l’épée soit de vingt-sept et non de douze, 
qui évoquerait plus nettement la Table ronde ; Mais sur ces vingt-sept membres de 
l’ordre, douze formaient le conseil qui, sous la présidence du roi et maître, traitait 
des affaires les plus importantes, notamment l’admission de nouveaux chevaliers.

Il reste à expliquer la lettre A, qui apparaît sur l’« espadim » à côté de la main. 
La première lecture est évidente : il s’agit de l’initiale d’Alphonse, qui vise à identifier 
le roi Alphonse V comme celui qui se voyait destiné à retirer l’épée de la pierre. 
Le roi apprécierait sûrement une telle identification. Mais l’énigme de la lettre 
est peut-être plus complexe et pour la comprendre dans toute sa richesse, il faut 

30  António Caetano de Sousa, Historia enealogica da Casa Real portuguesa, t. III, Lisbonne Occidentale, 
Regia Officina Sylviana, 1737, p. 4.

31  « Miscelânea Histórica », dans Serrano M. A. P. L. et Saldanha S. (dir.), A ordem militar portuguesa…, 
op. cit., p. 23.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0142

remonter au mythe d’Ourique ou même, au-delà, à l’histoire de la conversion de 
Constantin. Selon les plus anciens récits de l’épisode de l’apparition du Christ à 
Alphonse Henriques (1139-1185) à la veille de la bataille d’Ourique, les armes du 
roi du Portugal lui auraient été présentées comme gage de l’alliance divine. Les 
premières explications de ces armes remontent au milieu du XIVe siècle, soit environ 
deux cents ans après leur création. Le comte Pedro de Barcelos, par exemple, écrit 
dans sa Chronique générale d’Espagne datée de 1344, en se référant à la bataille 
d’Ourique  : « Et après que les rois [Maures] furent vaincus, comme nous l’avons 
dit, le roi Alphonse de Portugal, en mémoire de ce bon événement que Dieu lui 
avait donné, plaça sur sa bannière cinq écussons pour ces cinq rois, et il les mit en 
croix en souvenir de la croix de Notre Seigneur Jésus-Christ. Et il mit sur chaque 
bouclier 30 monnaies en souvenir de ces 30 monnaies pour lesquelles Judas a vendu 
Jésus-Christ »32. Dans cette perspective, les armes royales étaient liées de manière 
indissociable à la bataille d’Ourique, mythe fondateur du royaume et de la dynastie 
dont elles formaient l'expression symbolique et visuelle.

Ce discours reprenait le modèle classique fourni par le récit de l’apparition du 
Christ à l’empereur Constantin la veille de la bataille du pont Milvius à Rome, en 
312, selon le témoignage d’Eusèbe de Césarée. Le souverain aurait alors reçu de Dieu 
un signe (le Chrisme) qui, affiché sur l’enseigne (le labarum) guidant son armée, 
garantirait la victoire contre l’ennemi païen. Dès lors, cet emblème deviendra un 
signe visible non seulement de la conversion de l’empereur, mais aussi de l’alliance 
entre le pouvoir politique et l’Église, un signe précurseur et un témoin du soutien 
de l’Empire romain à la nouvelle foi chrétienne. Dans le cas des armes royales 
portugaises, leur interprétation était également le signe que la création du royaume 
s’insérait dans la mission de reconquête (Reconquista) de l’ancienne Hispanie 
chrétienne. D’où le thème central de la croix, qui avait été, il est vrai, le signe 
primordial des anciens rois des Asturies et de Léon, et qui fut ensuite également 
partagé par le mouvement des croisades (avec pour expression paroxystique la 
croix qui formait les armes du royaume chrétien de Jérusalem lui-même). Mais il en 
découlait également les diverses interprétations christologiques des figures présentes 
sur les armoiries royales portugaises : les cinq écussons associés au nombre de rois 
maures vaincus, plus tard mis en relation avec les cinq plaies du Christ et le semé de 
besants figurant les trente pièces d’argent pour lesquelles Judas avait vendu le Christ.

Ces significations christologiques des armes royales portugaises étaient 
conformes à la notion médiévale de royauté mystique. A l’intérieur de son royaume, 
le souverain était le représentant du Christ, lui-même compris comme possédant 
une royauté spirituelle, supérieure à toutes les grandeurs temporelles. En raison 

32  Crónica Geral de Espanha de 1344, éd. L. F. Lindley Cintra, Lisbonne, Imprensa Nacional-Casa da 
Moeda, 1990, vol. IV, p. 224-225.



143S A I N T  J AC Q U E S  E T  L’ E M B L É M AT I Q U E  D E  L A  M A I S O N  D ’AV I S

de cette condition d’intermédiaire entre deux mondes, le roi s’élevait au-dessus 
de ses sujets : il possédait deux corps, l’un physique et périssable, l’autre mystique 
et immortel. Les armoiries, dans leur pérennité et dans leur transmission de père 
en fils, de roi en roi, symbolisaient précisément ce corps mystique et immortel du 
monarque : l’ensemble des peuples, territoires, institutions, traditions qui formaient 
le royaume, réincarné à chaque avènement d’un nouveau roi. Dans le cas du Portugal, 
cette doctrine commune à l’Occident médiéval était également liée au principe de 
la Reconquista chrétienne comme raison d’être de la monarchie. Les chroniques 
ont rapidement associé les cinq plaies des armes royales aux blessures infligées à 
Alphonse Ier sur le champ de bataille : ces blessures lui ont finalement donné le droit 
de régner. Et c’est ainsi qu’un parallèle a été établi entre le Christ et le premier roi du 
Portugal, qui était aussi un pacte de sang pour la foi chrétienne33.

Il ne fait aucun doute que la légende de la tour et de l’épée, représentée par 
l’«  espadim  », fait partie de la logique de cette mythologie d’Ourique. En fait, si 
on analyse cette légende, on constate que la récompense promise au monarque qui 
sera capable de retirer l’épée de la pierre est précisément la fin de la domination 
musulmane. Pas seulement de la domination musulmane sur le royaume de Fès, 
mais de la domination musulmane lato sensu. La lettre A vaut donc certainement 
pour indiquer le monarque qui accomplira la promesse divine, Alphonse V, mais elle 
fait également référence à celui à qui cette même promesse avait été faite, le fondateur 
de la dynastie et du royaume, Alphonse Ier. En même temps, elle interpelle, dans un 
jeu de correspondances typique de l’esprit chevaleresque de la fin du Moyen Âge, 
la figure du roi Arthur. Et pourquoi ne servirait-il pas aussi à désigner le continent 
africain lui-même, d’où viendrait plus tard le surnom attribué au roi Alphonse V, 
dit l’Africain ? Ainsi, par la main du roi Alphonse V et sous le patronage de saint 
Jacques, l’imagerie de la croisade et de la Reconquista se fondait avec l’imagerie 
arthurienne.

Pièce de monnaie à la typologie inhabituelle, l’« espadim » ne disparut pas à 
la mort d’Alphonse V. Son fils et successeur Jean II (1481-1495) la frappa à nouveau, 
en introduisant deux différences : l’omission de la lettre A, qui n’avait plus de sens 
puisqu’elle ne s’appliquait pas au nom du monarque régnant, et le métal de frappe, 
qui était désormais en or. Les circonstances dans lesquelles cette pièce a été frappée 
à nouveau, à partir de 1485, méritent la plus grande attention. Lors de la réunion des 
Cortes en 1482, on discuta de la nécessité de réformer les armoiries royales afin de 
pouvoir procéder à la première frappe de monnaie du règne de Jean II. La question 
est ensuite passée au conseil royal, où elle a continué à être débattue pendant trois 

33  Rosa Maria de Lurdes, «  O corpo do chefe guerreiro, as chagas de Cristo e a quebra dos escudos  : 
caminhos da mitificação de Afonso Henriques na Baixa Idade Média », dans ead., Santos e demónios no Portugal 
medieval, Porto, Fio da Palavra, p. 159-182.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0144

ans : ce n’est qu’en 1485 qu’un consensus fut trouvé34. La première question disputée 
concernait la présence de la croix de l’ordre militaire d’Avis, qui avait été placée 
sous l’écu par le roi Jean Ier et dont les pointes furent ensuite incorporées dans la 
bordure des armoiries elles-mêmes. Il a été considéré que les armes ainsi ordonnées 
mélangeaient l’héraldique royale avec les insignes d’une institution religieuse 
distincte de la Couronne. En outre, l’inclusion de la croix pouvait apparaître à 
l’observateur comme une brisure héraldique ajoutée pour signaler que le porteur de 
cet écu ne portant pas les armes pleines, n’était pas le chef de lignée. Le deuxième 
sujet abordé concernait le positionnement des écussons latéraux, qui étaient 
autrefois représentés « couchés » (c’est-à-dire avec leur pointe tournée vers l’écusson 
central). Le chroniqueur Rui de Pina fait des commentaires similaires à ceux sur la 
croix de l’ordre d’Avis, déclarant que le fait que les cinq écussons ne soient pas tous 
dans la même position « était contraire à la règle d’armoiries, et semblait signifier 
quelque grand manquement ou défaite reçue contre vous en bataille »35. À la suite 
de ces considérations, il fut a donc été décidé d’exclure la croix de l’ordre d’Avis des 
armoiries royales et de représenter les écussons latéraux en position droite, laissant 
ainsi les cinq écussons dans la même position.

Suite à cette décision, qui aura des conséquences pérennes sur l’héraldique 
portugaise, le roi Jean II a émis trois types de pièces d’or : le « cruzado » (croisé), le 
« justo » (juste) et l’« espadim ». Il suffit de regarder la manière dont le roi a voulu se 
représenter sur ces pièces pour comprendre à quel point il était encore marqué par 
les idéaux de croisade et de chevalerie. Cette image contribue à définir Jean II comme 
un monarque intrinsèquement lié aux ordres militaires (en particulier à l’ordre de 
Santiago) et pour qui ces institutions constituaient un soutien non seulement du 
royaume, mais de la dynastie elle-même36.

En complément de cette image royale produite par les monnaies, observons 
l’enluminure qui ouvre le manuscrit communément appelé Livro dos Copos (fig. 6)37. 
Ce cartulaire de l’ordre de Santiago commence par un passage faisant allusion à 
Alphonse IV (1325-1357) : alors que le roi assiégeait Coimbra, l’évêque de cette ville 

34  Seixas Miguel Metelo de, « Art et héraldique au service de la représentation du pouvoir sous Jean II de 
Portugal (1481-1495) », dans Ferrari Matteo (dir.), L’arme segreta. Araldica e storia dell’arte nel Medioevo (secoli 
XIII-XV), Firenze, Le Lettere, 2015, p. 285-309.

35  Rui de Pina, Crónicas, Porto, Lello & Irmão, 1977, p. 933, selon l’usage de la subversio armorum, voir sur 
le sujet Hablot Laurent, « « Sens dessoubz dessus ». Le blason de la trahison », dans Billorè Maïté et Soria Myriam 
(dir.), La trahison au Moyen Âge. De la monstruosité au crime politique (Ve-XVe siècle), actes du colloque (Lyon 
2008), Rennes, PUR; 2009, p. 331-347.

36  Voir : Fonseca Luís Adão da, D. João II¸ Rio de Mouros, Círculo de Leitores, 2005, p. 204-232 et Maurício 
Rui Paulo Duque, « Ordo Militaris e função real », dans Pacheco Paulo et Antunes Luís Pequito (dir.), As ordens 
militares em Portugal, Palmela, Câmara Municipal de Palmela, 1991, p. 245-272.

37  Fonseca Luís Adão da, « A memória das ordens militares : o Livro dos Copos da ordem de Santiago », 
dans Pacheco P. et Antunes L. P. (dir.), As ordens militares em Portugal…, op. cit., p. 15-22 ; Sá-Nogueira Bernardo, 
« Notas codicológicas sobre o Livro dos Copos da ordem de Santiago (1484-1750) », dans Fernandes Isabel Cristina 
Ferreira (dir.), As ordens militares. Freires, guerreiros, cavaleiros, Palmela, Câmara Municipal de Palmela, 2012, 
vol. I, p. 85-97.



145S A I N T  J AC Q U E S  E T  L’ E M B L É M AT I Q U E  D E  L A  M A I S O N  D ’AV I S

se moqua de quelques femmes qui chan-
taient une chanson à la gloire du guerrier 
saint Jacques : « l’histoire raconte que cet 
[évêque] élu se rendit ainsi en riant à son 
auberge. Et qu’il est certain que cette nuit-
-là, alors qu’il était couché dans son lit, se 
réveillant de son premier sommeil, ledit 
apôtre Jacques lui apparut, armé sur un 
cheval blanc, et sa lance à la main, portant 
la bannière du Christ. Et il dit à l’élu : Dis-
moi, pourquoi t’es-tu moqué des femmes 
qui ont chanté pour moi ? Comment, tu 
veux m’enlever le nom que Jésus-Christ 
m’a donné comme chevalier contre les 
Maures ? Dès le matin, tu iras sans tarder 
chez le roi Alphonse, et tu lui diras que 
ce jour même, lui et son peuple doivent 
venir se battre dans la ville de Coimbra, 
où ils sont depuis si longtemps. Et il dé-
cidera du sort du combat en passant par 
une telle porte. Et moi, à ce moment-là, je 
serai là avec lui de l’intérieur, et j’ouvrirai 
les portes, et nous ferons de tels dégâts aux Maures que la ville sera à vous. [...] Cette 
annonce se réalisa avec certitude. Et, à partir de ce moment-là, dans les combats, ils 
l’ont toujours invoqué »38.

Comme l’explique Luís Adão da Fonseca, l’inclusion de ce récit légendaire, qui 
portait à l’origine sur la conquête de Coimbra par le roi Ferdinand II de Castille-
Leon et qui a été transposé dans la trame des guerres civiles d’Alphonse  IV de 
Portugal, n’est pas fortuite  : après les graves incidents internes de 1484, Jean  II 
voulait rassembler autour de lui toutes les forces qui soutenaient la monarchie, à 
commencer par l’ordre dont il avait été le gouverneur alors qu’il était encore prince 
héritier. « En ce sens, le récit du miracle de saint Jacques, décrit dans l’introduction 
du manuscrit, signifie, dans sa version particulière, l’exaltation du pouvoir royal, 
qui donne sens à tout le fonds documentaire qui s’ensuit. C’est pourquoi, en tant que 
collection matériellement mnémonique, elle est formellement un signe projectif. 
Ainsi, le fait que le frontispice de ce cartulaire comporte une représentation 
iconographique du roi Jean II n’est pas un simple affichage décoratif. Cette image 
fonctionne comme le complément parfait du miracle de l’apôtre. Tous deux agissent 

38  D’après Fonseca L. A.,  D. João II…, op. cit., p. 214-215.

F ig . 6  – P o r t ra it , a rm o ir ie s  e t  d e v is e  d e  J e a n  I I  d e  
P o r tu g a l, d a n s  L is b o n n e , A rc h iv e s  n a t io n a le s  d e  
To r re  d o  To m b o , O rd em  d e  S a n t ia g o  e  C o n v e n to  
d e  P a lm e la , l iv re  2 7 2 , L iv ro  d o s  c o p o s  d e  l ’O rd re  d e  
S a n t ia g o .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0146

comme des indicateurs explicites des objectifs pour lesquels ils ont été préparés »39. 
On peut ajouter que le portrait du roi avec les insignes de son pouvoir (couronne, 
manteau, épée) est complété par la figuration des armes royales dans leur version 
réformée, c’est-à-dire débarrassées de tout soupçon qui pourrait peser sur la 
légitimité et la portée absolue de l’autorité royale. Et par la présence discrète d’une 
partie de la devise de ce souverain : le palmier, associé au chemin du juste, qui ouvre 
les portes de la béatitude, ce qui renforçait la compréhension christologique de la 
fonction régalienne, plaçant le prince comme un intermédiaire privilégié entre Dieu 
et l’ensemble de ses sujets (le peuple qui apparaît dans le mot attaché à la devise : 
POR TUA LEI E POR TUA GREI (par ta loi et par ton peuple)40

La figure du roi tenant l’écu à ses armoiries, bien qu’elle ne soit pas absolument 
nouvelle, puisqu’elle figurait déjà sur les monnaies de Ferdinand Ier (1367-1383), 
gagne ici une intensité et une dimension nouvelles, puisque le monarque s’appuie 
littéralement sur le bouclier, sur lequel repose sa main droite avec l’épée levée, dans 
son fourreau, symbole d’un pouvoir immanent, qui existe même lorsqu’il n’est pas 
exercé. La main gauche tient le bouclier et le large manteau semble envelopper le 
corps du roi et ses bras en même temps, comme si les deux étaient fusionnés. Ou 
plutôt, comme s’ils constituaient un double portrait du roi : son corps terrestre et 
mortel étant protégé par son corps mystique et immortel.

La présence d’une image aussi frappante dans le cartulaire de l’ordre de 
Santiago marque une affirmation de la souveraineté royale sur cette institution, avec 
une portée et des répercussions politiques évidentes. Ceci est confirmé par le fait 
que, en plus d’assumer le gouvernement des ordres militaires de Santiago et d’Avis, 
Jean II a essayé d’en transmettre la maîtrise à son fils héritier, le prince Alphonse et, 
après sa mort, à son fils illégitime Georges, duc de Coimbra. On trouve une fois de 
plus dans les monnaies la confirmation de l’importance attribuée par Jean II à ces 
deux ordres militaires dans la construction de l’imaginaire de la Couronne. Comme 
nous l’avons vu, ce roi avait joué un rôle déterminant dans la soustraction de la 
croix de l’ordre d’Avis de la bordure de châteaux des armes royales, avec des raisons 
pondérées et après une longue maturation. Mais les « meios-vinténs » émis à partir 
de 1489 incorporent au revers une croix fleuronnée, identifiant les deux ordres 
militaires dont il exerce le gouvernement, figurant séparément et en complément 

39  Ivi, p. 215.
40  Comme il est de coutume dans la Maison d’Avis, la devise du roi Jean II prend tout son sens lorsqu’elle est 

associée à celle de son épouse Léonor. En formant un ensemble cohérent, celles-ci représentent l’image du couple 
royal en tant que famille soudée et exemplaire pour le royaume. Cf. Seixas Miguel Metelo de et Galvão-Telles 
João Bernardo « As insígnias do pelourinho de Óbidos. Subsídios para a compreensão da emblemática da rainha  
D. Leonor », dans Varela Alexandra (dir.), Casa Perfeitíssima. 500 Anos da fundação do Mosteiro da Madre de 
Deus, Lisbonne, Museu Nacional do Azulejo, 2009, p. 23-38.



147S A I N T  J AC Q U E S  E T  L’ E M B L É M AT I Q U E  D E  L A  M A I S O N  D ’AV I S

des armoiries royales (simplifiées) qui ornent l’avers de la même pièce41. Notons que 
la croix fleuronnée des ordres de saint Jacques et d’Avis s’opposait à la croix pattée 
de l’ordre du Christ, dont le gouvernement était exercé par la principale branche 
cadette de la maison royale, celle des ducs de Viseu et Beja. Or, la rivalité intense 
entre ces deux rameaux de la maison d’Avis était alors son paroxysme  : en 1484, 
Jean II avait éliminé son cousin et beau-frère Diogo, duc de Viseu ; il renouvela la 
vaste maison du défunt (dont le gouvernement de l’ordre du Christ) en la personne 
de son frère Manuel, changeant son titre en duc de Béja, à la condition expresse 
qu’il lui restât fidèle. Ceci explique pourquoi ce duc, après avoir accédé, dans des 
conditions difficiles, au trône du Portugal, a donné une telle importance dans son 
héraldique à la croix de l’ordre du Christ42.

Le lien étroit entre l’emblématique d’Alphonse V et de Jean II et les insignes 
jacobéens peut apporter un éclairage nouveau sur l’interprétation d’un anneau 
sigillaire récemment découvert43. Il s’agit d’un anneau en or, exceptionnelle du 
point de vue patrimonial et symbolique, contenant deux matrices : une de nature 
héraldique, qui permet d’identifier son propriétaire comme membre de la Maison 
d’Avis, et plus précisément comme prince héritier (car elle présente un lambel plain, 
qui au Portugal est exclusif de l’héritier de la Couronne)44; une autre de nature 
emblématique, consistant en une coquille Saint-Jacques accompagnée d’une légende 
difficile à déchiffrer (fig. 7). La présence de cette coquille Saint-Jacques a conduit 
les chercheurs qui ont étudié cet anneau à proposer des identifications directement 

41  Vieira Rejane Maria Lobo (dir.), Moedas portuguesas da época dos descobrimentos da coleção do Museu 
Histórico Nacional (1383-1583), Rio de Janeiro, Museu Histórico Nacional, 2000, p. 102-123.

42  Seixas Miguel Metelo de, « A emblemática manuelina, instrumento de comunicação política », dans 
Caetano Joaquim Oliveira, Azevedo Rosa Bela et Loureiro Rui Manuel (dir.), Vi o reino renovar. Arte no tempo de 
D. Manuel I, Lisbonne, Museu Nacional de Arte Antiga, 2021, p. 62-75.

43  Gomes Saul António, Portugal João António et Silva-Araújo António, «  Uma matriz sigilar real 
portuguesa de ouro do século XV  », Cultura, espaço & memória, 9, 2018, p.  367-386. Je remercie António  
Silva-Araújo pour m’avoir aimablement autorisé à publier les photographies de l’anneau sigillaire.

44  Seixas M. M. et Galvão-Telles J. B., « Elementos de uma cultura visual e dinástica… », art. cit., p. 263-265.

F ig . 7 a -b  – A n n e a u  s ig illa ire , X V e  s iè c le . C o lle c t io n  p r iv é e .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0148

liées à l’exercice de fonctions gouvernementales dans l’ordre de Santiago, donnant 
la préférence à l’infant Ferdinand, deuxième duc de Viseu (bien que, dans le même 
article, la possibilité d’une identification plus large soit également admise)45.

La vérité, toutefois, est que les motifs iconographiques jacobéens, outre leur 
association stricte avec le gouvernement de l’ordre de saint Jacques, ont fonctionné, 
pour la dynastie des Avis, comme un marqueur visuel lié au concept de l’extension 
de la Reconquête aux territoires d’outre-mer, et en premier lieu à l’idée de la conquête 
du royaume de Fès. Loin d’être un signe simplement lié à l’ordre religieux militaire 
susmentionné, la coquille Saint-Jacques, en plus d’être un emblème dévotionnel et 
un symbole de pèlerinage, a donc fonctionné comme l’une des figures récurrentes 
de l’emblématique de la dynastie royale. Cette perspective nous permet de suggérer 
une nouvelle attribution pour cet anneau, exprimant l’extension ou la renaissance 
de l’idéal de la Reconquista comme l’un des principaux facteurs de la construction 
de l’identité de la Maison d’Avis. En ce sens, la devise à la coquille Saint-Jacques 
pourrait avoir été choisie par Alphonse V pour son fils le prince Jean. Pensons à la 
prise d’Arzila en 1471, lorsque le roi, couvert de gloire, a adoubé son fils... Quelle 
occasion serait plus propice pour créer une devise fondée sur le signe jacobéen de 
la lutte victorieuse contre l’Islam ? Bien entendu, cette hypothèse n’exclut pas une 
autre possibilité : que le roi Jean II ait conçu cette entreprise pour son fils Alphonse ; 
mais dans ce cas, comme le souligne l’étude déjà publiée, « la chronologie n’arrange 
pas les choses en exigeant la réalisation de cette matrice, à la limite, alors que 
l’utilisateur n’avait que dix ans »46. Bien qu’il ne soit pas possible de conclure sans 
doute aucun à l’identification du propriétaire de cet anneau, l’intensité des motifs 
jacobéens dans l’emblématique de la Maison d’Avis –  et, en particulier, leur rôle 
dans la représentation des rois Alphonse V et Jean II – laisse penser qu’il s’agit d’une 
pièce destinée à ce dernier prince.

La prééminence accordée par Jean II aux thèmes jacobéens se reflète également 
dans l’emblématique adoptée par son fils illégitime Georges, au profit de qui le 
roi réussit à renouveler la maîtrise des ordres de Santiago et d’Avis en 1492. Cela 
constituait, sans aucun doute, l’une des ressources imaginées par le monarque 
pour soutenir la succession de son seul fils survivant, après la disparition inespérée 
du prince Alphonse l’année précédente47. Outre les nombreuses concessions 
seigneuriales qui lui furent accordées, avec en point d’orgue le titre de duc de 

45  Gomes S. A., Portugal J. et Silva-Araújo A., « Uma matriz sigilar real… », art. cit., p. 379 pour l’attribution 
à l’infant Ferdinand ; p. 381-382 pour l’indication de trois autres identifications possibles : avec Duarte, en tant 
qu’infant héritier du trône (jusque à 1433, date du début de son règne) ; avec Jean II, en tant que prince héritier 
(1455-1483) ; avec Alphonse, fils de ce dernier, en tant que fils aîné de Jean même, puis en tant que lui-même 
prince héritier (1475-1485). Sur l’emblématique de l’infant Ferdinand, voir Lima João Paulo de Abreu e, «  A 
heráldica dos primeiros duques de Beja », Armas e Troféus, 16, 2014, p. 237-243.

46  Gomes S. A., Portugal J. et Silva-Araújo A., « Uma matriz sigilar real… », art. cit., p. 383.
47  Galvão-Telles João Bernardo, « A tentativa de legitimação de D. Jorge, filho bastardo de D. João II  :   

o estado da questão », Armas e Troféus, 18, 2016, p. 363-376.



149S A I N T  J AC Q U E S  E T  L’ E M B L É M AT I Q U E  D E  L A  M A I S O N  D ’AV I S

Coimbra conféré par Manuel Ier (1495-1521), Georges disposait du contrôle des deux 
ordres militaires, source aussi bien de prestige que de revenus substantiels48. Il n’est 
donc pas surprenant que l’emblématique de celui que l’on appelait par antonomase 
« le Maître » ait largement puisé, une fois de plus, dans l’iconographie jacobéenne. 
Sa devise, en effet, consistait en un « chariot, de ceux que tirent les bœufs et, par-
dessus, une barque à un seul mât, avec la voile rétractée, ayant à la poupe un drapeau 
blanc avec la croix dite de saint Jacques, et à la proue le bâton, le chapeau et la besace 
de pèlerin ; au fond de la barque repose le corps de l’Apôtre des Espagnes »49.

Diverses manifestations artistiques de cette devise sont connues, notamment 
celle mise en valeur sur l’enluminure qui orne le cartulaire des Privilèges accordés 
à l’ordre de Santiago, connu comme le Livre des Épées, où sont également visibles 
ses couleurs, noir et blanc, en gironné50 (fig. 8). L’importance de cette devise pour 
son titulaire est évidente comme le confirment sa représentation sur deux supports 

48  Cf. Pimenta Maria Cristina Gomes, As ordens de Avis e de Santiago na baixa Idade Média: o governo de 
D. Jorge, Porto, Fundação Eng. António de Almeida, 2001.

49  Avelar Henrique de et Ferros Luís, « As empresas dos príncipes da Casa de Avis », dans Os descobrimentos 
portugueses e a Europa do Renascimento. « O Homem e a Hora são um só ». A dinastia de Avis, Lisbonne, Presidência 
do Conselho de Ministros, 1983, p. 227-245, à la p. 231.

50  Cf. Pereira Fernando António Baptista (dir.), O castelo e a ordem de Santiago na história de Palmela, 
Palmela, Câmara Municipal de Palmela, 1990, p. 52-53 et 110.

F ig . 8  – A rm o ir ie s  e t  d e v is e  d e  G e o rg e s , d u c  d e  C o im b ra  e t  m a ît re  d e s  o rd re s  d e  S a n t ia g o  e t  d ’A v is , d a n s  L is b o n n e , 
A rc h iv e s  n a t io n a le s  d e  To r re  d o  To m b o , O rd em  d e  S a n t ia g o  e  C o n v e n to  d e  P a lm e la , l iv re  1 3 0 , L iv ro  d a s  E s p a d a s  
d e  l ’o rd re  d e  S a n t ia g o .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0150

hautement symboliques  : son contre-sceau 
anépigraphe et les clés de la voûte de l’église 
de Santiago, siège de cet ordre à Palmela, 
que Georges avait choisi comme lieu 
d’inhumation. Le choix du sceau du duc 
Georges est pertinent car, pour autant que 
nous le sachions, c’est la première fois dans 
la dynastie Avis qu’une devise est utilisée 
pour orner ce support d’autoreprésentation 
et d’authentification51 (fig. 9). Qui plus est, la 
devise était le seul motif figurant sur ce con-
tre-sceau, ce qui démontre combien Georges 
la prisait. Quant à l’ornementation de l’église 
de Santiago de Palmela, elle se distingue par 
le fait que Georges, ne pouvant être enterré 
dans la nécropole royale de Batalha, n’a pas 
choisi, comme on pouvait s’y attendre, de 
fonder sa propre maison religieuse : il a pré-
féré que sa mémoire reste à jamais associée 

au couvent placé à la tête de l’ordre militaire dont il avait été le maître52.
La devise du duc Georges, figure plutôt complexe, pouvait parfois être réduite 

à un seul élément, comme le notent Henrique de Avelar et Luís Ferros : ainsi, dans 
l’édition des statuts de l’ordre de saint Jacques de 1542, l’écu de maître Georges se 
voit simplement flanqué de deux bâtons de pèlerin53. En outre, ce maître a fait preuve 
d’une attention particulière pour les questions emblématiques des deux ordres 
placés sous son autorité  : les différents statuts donnés pendant son gouvernement 
montrent tous une volonté de normaliser l’utilisation des insignes à appliquer sur les 
vêtements, sur les sceaux ou sur les drapeaux54.

Le fait que le duc Georges ait eu entre les mains le gouvernement des ordres 
de Santiago et d’Avis n’a pas empêché le roi Manuel Ier de continuer à en utiliser les 

51  Je remercie Augusto Ferreira do Amaral pour m’avoir signalé ce sceau inédit, conservé aux Archives 
nationales de Torre do Tombo, Corpo Cronológico, 1ère partie, m.  58, doc.  94. Sur le rôle des sceaux dans la 
construction de l’image de la maison royale portugaise, voir Morujão Maria do Rosário Barbosa, « Os selos dos 
reis de Portugal (primeira dinastia) », Armas e Troféus, 20, 2018, p. 63-91. 

52  Sur la perpétuation de la mémoire du duc Georges comme origine de la maison ducale d’Aveiro et 
comme héritier du sang de Jean II et de l’infant Pierre, duc de Coimbra, voir Mata Cristóvão, « As armas da 
Casa de Aveiro como representação da sua identidade narrativa », dans Morujão Maria do Rosário Barbosa et 
Salamanca López Manuel (dir.), A investigação sobre heráldica e sigilografia na península ibérica : entre a tradição 
e a inovação, Coimbra, Imprensa da Universidade de Coimbra, 2018, p. 319-333.

53  Avelar H. et Ferros L., « As empresas dos príncipes da Casa de Avis… », art. cit., p. 231.
54  Pinto Augusto Cardoso, Subsídios para o estudo das signas medievais portuguesas, I. As bandeiras das três 

ordens militares, Lisbonne, Elucidario Nobiliarchico, 1929.

F ig . 9  – S c e a u  à  la  d e v is e  d e  G e o rg e s , d u c  d e  
C o im b ra  e t  m a ît re  d e s  o rd re s  d e  S a n t ia g o  e t  d ’A v is , 
d a n s  L is b o n n e , A rc h iv e s  n a t io n a le s  d e  To r re  d o  
To m b o , C o rp o  C ro n o ló g ic o , P. 1 , 
M . 5 8 , d o c . 9 4  (le t t re  a d re s s é e  a u  ro i  J e a n   III,
 le  2 5  m a i 1 5 3 7 ).



151S A I N T  J AC Q U E S  E T  L’ E M B L É M AT I Q U E  D E  L A  M A I S O N  D ’AV I S

insignes respectifs sur ses monnaies : les « meios-vinténs » continuaient d’afficher au 
revers une croix fleuronnée55. Ce souverain a ainsi perpétué les coutumes inaugurées 
sous le règne précédent, malgré la rivalité qui l’opposait au fils illégitime de Jean II 
quant à la question de succession qui s’était posée à la mort du prince Alphonse en 
1491. Ou peut-être à cause de cela : en maintenant la croix de ces ordres militaires sur 
ses monnaies, le nouveau souverain soulignait qu’elles dépendaient de la Couronne, 
indépendamment du fait que leur gouvernement était, par volonté royale et à titre 
personnel, confié au duc de Coimbra. Mais Manuel Ier a évité de transposer ce signe 
aux pièces frappées dans les territoires d’outre-mer, sur lesquelles la croix de l’ordre du 
Christ, complétée par la sphère armillaire, devise du roi, occupait une place de choix56.

Cette exclusion est d’autant plus significative que Manuel  Ier cherche à 
poursuivre l’expansion territoriale portugaise au Maroc, en mettant sur pied une 
importante expédition pour construire la forteresse de Mehdiya (ou Saint-Jean 
de Mamora, selon la désignation portugaise), suivie par celle de la forteresse 
d’Anaffa (actuellement Casablanca), afin de contrôler l’embouchure du fleuve 
Sebou. Le désastre qu’y ont subi les troupes portugaises en 1515 a constitué une 
perte importante en hommes et en matériel militaire, dictant la fin des efforts 
de la Couronne pour poursuivre le vieux rêve africain. Ce n’est pas un hasard si 
l’abandon des sites africains de Safi et d’Azemmour ordonné par le roi Jean  III 
(1521-1557) en 1542, à la suite de la chute de Sainte-Croix du Cap-de-Gué 
(aujourd’hui Agadir) l’année précédente, correspond pareillement au déclin de la 
figuration de la croix fleuronnée sur la numismatique portugaise. Au lieu de cet 
ancien signe de la Reconquista, avec son incontournable allusion jacobéenne, le roi 
Jean III a choisi d’innover sur la monnaie d’outre-mer où il fit représenter l’apôtre 
Thomas, supposé évangélisateur de l’Orient dans l’Antiquité. Il s’agit sans doute 
d’une préférence pour l’Antiquité qui s’inscrit dans l’esprit de la Renaissance, mais 
aussi d’une tentative de mettre en évidence la nouveauté que constitue l’effort 
d’évangélisation des Portugais qui, par sa portée planétaire, est plus proche de 
l’esprit œcuménique originel du christianisme que de la compréhension plus 
restrictive de la guerre sainte menée dans la Péninsule.

La relation entre l’autoreprésentation dynastique et la représentation 
emblématique de l’ordre de saint Jacques a donc été perdue ou diminuée. La 
disparition des devises telles que conçues par la culture courtoise de la fin du Moyen 
Âge a contribué à cette même distanciation. Dès lors, en effet, la figuration des 
motifs jacobéens dans l’emblématique de la Couronne se limitera à une dimension 
purement institutionnelle  : dans l’«  économie des grâces  » caractéristique de 
l’Ancien Régime, la présence des insignes jacobéens ne fera que rappeler que cet 

55  Seixas M. M., « Héraldique et inscriptions… », art. cit., p. 98-100.
56  Id., Quinas e castelos…, op. cit., p. 51-58.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0152

ordre militaire, aux fonctions de plus en plus honorifiques, en est venu à constituer 
un patrimoine matériel et symbolique entièrement mis au service de l’État57.

Une dernière résurgence de l’emblème jacobéen s’est toutefois produite 
précisément au cours de l’expansion portugaise le long de la côte ouest-africaine, 
dans la transition entre les XVe et XVIe siècles. Jean  II et Manuel  Ier ont tous 
deux essayé de projeter sur les souverains congolais (surnommés rois du Congo 
ou Manicongos) la création d’un État converti au christianisme qui servirait de 
relais à l’assaut missionnaire sur tout le continent africain. En même temps, cette 
dépendance servirait en quelque sorte d’extension vassalique de la couronne 
portugaise, fer de lance planté au cœur de ce continent. Les souverains congolais 
se sont prêtés à de tels rôles, dans une certaine mesure. Surtout après l’avènement 
de celui qui allait adopter le nom d’Alphonse Ier, auprès duquel Manuel Ier envoya 
une ambassade, apportant toutes les ressources humaines et matérielles nécessaires 
pour que le souverain, nouvellement converti, puisse construire un État à l’image et 
à la ressemblance de la monarchie portugaise.

57  Olival F., As Ordens Militares…, op. cit.

F ig . 1 0  – A rm o ir ie s  d u  ro i  A lp h o n s e  Ie r d u  C o n g o , d a n s  L is b o n n e , A rc h iv e s  n a t io n a le s  d e  To r re  d o  To m b o , C a s a  
R e a l, C a r tó r io  d a  N o b re z a , l iv re  2 0 , L iv ro  d a  N o b re z a  e  P e r fe iç a m  d a s  A rm a s  d o s  R e is  C h r is t ã o s  e  N o b re s  L in h a g e n s  
d o s  R e in o s  e  S e n h o r io s  d e  P o r tu g a l, fo  7 ro .



153S A I N T  J AC Q U E S  E T  L’ E M B L É M AT I Q U E  D E  L A  M A I S O N  D ’AV I S

Avec l’ambassade, suivait également une lettre d’armoiries pour le monarque 
congolais. Elle contenait des éléments symboliques et légendaires faisant référence à 
Ourique et à l’idéal de la croisade : ainsi, Alphonse Ier du Congo se présentait comme 
un imitateur d’Alphonse  Ier de Portugal, refondateur de son royaume, désormais 
transposé dans la sphère chrétienne et portugaise58. En effet, la partie centrale des 
armes congolaises comportait cinq bras armés en sautoir, imitant ainsi la disposition 
des armoiries royales portugais  ; tandis que la pointe de l’écu était chargée d’un 
écusson aux quinois, flanqué de deux idoles renversées (fig. 10). À son tour, le chef 
était chargé d’une croix fleuronnée d’argent, cantonnée de quatre coquilles Saint-
Jacques d’or. Eléments jacobéens qui exprimaient visuellement le miracle survenu 
lors de la bataille décisive qui avait assuré la victoire de la cause chrétienne  : au 
milieu du combat incertain, la figure d’un chevalier lumineux était apparue dans 
les cieux, chargée de ces signes – et qui ne pouvait donc être que saint Jacques lui-
même – dont la vision avait conduit l’armée convertie à la victoire59. Il est significatif 
que les nouvelles armes du souverain congolais converti au christianisme aient été 
incluses dans les chapitres des deux grands armoriaux commandés par Manuel Ier 
(le Livro do Armeiro-mor et le Livro da Nobreza e Perfeiçam das Armas) consacrés à 
l’héraldique (réelle et imaginaire) de tous les royaumes du monde : en incluant ces 
insignes, les compilateurs ont intégré dans cette liste un royaume qui se considérait 
comme vassal de la Couronne portugaise, renforçant ainsi sa dimension impériale. 
Toujours sous le signe de saint Jacques.

Cette transposition africaine du thème jacobéen montre à quel point celui-
ci avait été intégré dans l’imagerie dynastique portugaise. Depuis l’avènement 
de la Maison d’Avis, la Couronne a su créer des mécanismes d’appropriation 
institutionnelle et symbolique des anciens ordres militaires. Bien au-delà de leurs 
ressources humaines et patrimoniales – certes considérables – ces ordres servirent de 
catalyseur à la centralisation royale, attirant et formant une noblesse mise au service 
de la Couronne ou à celui des membres de la dynastie, qui se rassemblait autour 
du projet d’expansion outre-mer considéré comme une croisade. Simultanément, la 
dynastie créa des formes d’expression emblématiques (principalement des armoiries 
et des devises) capables de manifester et de propager, de manière combinée, l’idéal 
religieux, dynastique et chevaleresque. Comme on pouvait s’y attendre, cette 

58  Cf. Rosa Maria de Lurdes, «  Velhos, novos e imutáveis sagrados… Um olhar antropológico sobre 
formas « religiosas » de percepção e interpretação da conquista africana (1415-1521) », Lusitania Sacra, 18, 2006,  
p.  19-36  ; Fromont Cécile, The art of conversion  : christian visual culture in the Kingdom of Kongo, Durham, 
University of North Carolina Press, 2014.

59  Seixas Miguel Metelo de, « As armas do rei do Congo », dans Os descobrimentos e a expansão portuguesa 
no mundo, Lisbonne, Universidade Lusíada, 1996, p. 317-346. Sur les apparitions de saint Jacques lors de batailles, 
voir Rosa Maria de Lurdes, « Por detrás de Santiago e além das feridas bélicas. Mitologias perdidas da função 
guerreira », dans Longas guerras, longos sonhos africanos. Da tomada de Ceuta ao fim do Império, Porto, Fio da 
Palavra, 2010, p. 109-125.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0154

emblématique incorporait les motifs iconographiques des anciens ordres militaires, 
en particulier les éléments jacobéens, qui, par leur nature, se liaient préférentiellement 
à l’interprétation de l’expansion outre-mer comme une extension de la Reconquista. 
Le succès de cette formule fut tel que, contrairement à ce qui se passait dans les 
autres monarchies occidentales, les rois de Portugal ne ressentirent aucun besoin 
de créer leurs propres ordres de chevalerie. Les apports symboliques des anciens 
ordres militaires, refondus dans l’esprit chevaleresque et dans la culture courtoise 
de l’emblématique dynastique, leur étaient suffisants.



Philip II of Spain ascended to the throne of Portugal in 1581. The legitimation of 
his claims to the Portuguese throne by the Cortes of 1581 is framed by a power 
consolidation strategy that encompassed the use and/or transformation of heraldic 
devices and symbols.

This strategy underlined the ephemeral architecture designed to stage the 
triumphal reception of Philip II and III in Lisbon. It further underlined the design 
of Paço of Ribeira, where the construction of the Turret Terzi stands as a symbol of 
a political vision of the Empire. After the abdication of Charles V in 1555, Philip II 
inherits a vast territory. Nevertheless, Philip  II did not inherit only territory and 
power. He inherited further a full iconographic program for representation of the 
imperial rule. He will maintain and develop it1 (fig. 1).

The Catholic Kings made use of several devices2, symbolizing their many 
achievements as champions of the Catholic Religion (« Ningún outro rey consiguió en 
su tiempo acercarse más a la ilusión de reunir al mundo política y religiosamente »3). 
Of these devices, we highlight first the one used by Ferdinand of Aragon, consisting 

1  For this paper, I followed the guidelines proposed by Fernando Checa Cremades and Steven Thiry, in 
their works Checa Cremades Fernando, « (Plus) Ultra Omnis Solisque Vias. La imagen de Carlos V en el reinado 
de Felipe II », Cuadernos de arte e iconografia, 1988, p. 55-80, and Thiry Steven, « From royal representation to 
scientific aspiration. Charles V’s columnar device and the dynamics of appropriation (16th-18th centuries), IKON. 
Journal of iconographic studies, 5, 2012, p. 217-234.

2  The Catholic Kings, like many other monarchs of his time, adopt not one, but several companies, 
throughout his life, with different meanings and scope. The study and proposal of interpretation have been some 
studies, not without doubts and different interpretations. For the purpose of this paper, I followed mainly Sagrario 
López Poza, « Empresas o divisas de Isabel de Castilla y Fernando de Aragón (los Reyes Católicos) », Janus, 1, 
2012, p. 1-38.

3  Ibid., p. 18.

The role of the Philippine devices
 in the framework of a strategy 

of power consolidation

Leonor Calvão Borges
IPH



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0156

of a yoke with straps intertwined in node, 
or a single node on which drops a sword, 
both with the motto TANTO MONTA, 
and second the one consisting of a set of 
arrows put into radius, used by Isabel of 
Castile.

Suggestively, after Ferdinand of 
Aragon’s death in 1516, the Consejo, Justicia, 
Regidores y Caballeros de Valladolid, in a 
letter addressed to Carlos V, his grandson, 
seems to make him highlight precisely 
the importance of these devices and their 
meaning : « Para lo cual V.A. debe venir a 
tomar en la una mano aquel yugo que el 
católico Rey, vuestro abuelo, os dejó, con 
que tantos bravos y sobervios se domaron; 
y en la otra las flechas de aquella Reina sin 
par, vuestra abuela Doña Isabel, con que 
puso los moros tan lejos, que es menester 
que de 16 años comencéis a caminar para 
llegar a Jerusalén: para restituir su Santa 
casa de Dios »4. However, during Ferdinand 

of Aragon’s funeral held in 1516 in Brussels, it is a device made up of a golden globe 
with the motto ULTERIUS NISI MORTE, that means that his achievements and 
fame could only be overcome by his death, that is precisely chosen to appear in the 
triumphal chariot, as reported in a manuscript of a King of Arms5.

As for Charles V, and in a logic that appears clearly the continuation of policy 
representation, it is well known his device consisting of two columns, one being 
surmounted by a royal crown and the second surmounted by an imperial crown 
with the motto PLUS ULTRA, adopted at the Chapter of the Golden Fleece Order 
in October 1516. The link between ULTERIUS NISI MORTE and the PLUS ULTRA 
mottoes of the two royal devices must have seemed obvious to those who saw 
them in the same year. And, indeed, Thiry interprets this motto as the promise of 
Charles V not only to overcome his predecessors, but also to continue their project 
of universal expansion, the fight against Islam and evangelization of the Americas6. 
This dynastic connection can still be seen at the engraving made by Hans Weiditz 
for the candidacy of Charles V to the imperial election in 1519, where he appears 

4  F. Maldonado, as described by ibid.
5  F. Maldonado, as described by ibid.
6  Thiry S., « From royal representation… », art. cit., p. 218-219.

F ig . 1  – B a d g e  o f  P h ilip  II, in  P a o lo  G io v io , D ia lo g o  
d e  la s  e m p re s a s  m il i t a re s , y  a m o ro sa s ...,  L y o n , 
R o u illé , 1 5 6 1 , p . 2 4 .



157T H E  R O L E  O F  T H E  P H I L I P P I N E  D E V I C E S  I N  T H E  F R A M E WO R K  O F  A  S T R AT E G Y   [ . . .] 

with his badge as well as the ones of his 
grandparents (fig. 2). As for Philip II, as 
we well know, he adopted, during his 
life, several devices in a way that suggest 
a well-defined iconographic program of 
maintenance and consolidation of power, 
also alluding to the territorial expansion 
and defense of the faith.

Let us look at this succession of 
devices. The device that seems to be the 
first used by the then Prince Philip7, 
interestingly has no body, but only 
motto: NEC SPE NEC METU, whose 
meaning could be translated as nor for 
hope (or interest) nor fear. This motto 
seems to come from the works of the 
Stoics that employ the concept connected 
to the desirable serenity of the wise man. 
Seneca uses it in his letters to Lucilius, 
although with different wording: non 
spes, non timor8. This device comes first 
described in a triumphal arch erected for 
the entrance of Prince Philip in Milan in 
December 15489. Let us recall that at the time Charles  V, his father, had already 
invested him as Duke of Milan, so the choice of this device seems to be able to be 
seen as a political bond of the imperial interests in Italy, since this is also one of the 
devices used by Isabella d’Este.

The following year, the device returns to arise in the triumphal arch in the port 
of Saint John, at the reception that the city of Anvers provides to Philip in 1549, as 
indeed illustrates the work Le triumphe d’Anuers, faict en la suception du Prince 
Philippe10, which describes it as having written in stone at the foot of the prince: 

7  See the study by López Poza Sagrario, «  «  NEC SPE NEC METU  » y otras empresas o divisas de 
Felipe  II  », in Zafra Molina Rafael et Azanza José Javier (dir.), Emblemática trascendente: hermenéutica de la 
imagen, iconología del texto, Pamplona, Sociedad Española-Universidad de Navarra, 2011, p. 435-456.

8  Séneca, Letters to Lucílio, epist. 6-2, described by López Poza S., « « NEC SPE NEC METU » », art. cit, p. 436.
9  Calvete de Estrella Juan Cristóbal, El felicissimo viaie del muy alto y muy poderoso principe don Phelippe, 

Antwerp, Martin Nucio, 1552, fos 24ro-24vo. This interesting narration of Philip of Habsburg travels to European 
countries between the years 1548 and 1551, provides, with rigorous details, Philip presentation to the territories 
that he would govern in the future, and on which was invoked its imperial affiliation, evoking Biblical, Greek, 
Roman and even Arthurian symbolism.

10  Grapheus Cornelius Scribonius, Le triumphe d’Anvers, faict en la susception du Prince Philips, Prince 
d’Espaigne, Antwerp, Pierre Coeck d’Allost-Gillis van Diest, 1550, p. 92.

F ig . 2  – K a ro lu s  R e x  H is p a n ie  (H o ly  R o m a n  E m p e ro r  
C h a r le s  V ) (1 5 1 9 ), w o o d c u t , 3 0 .6  × 1 7 .8  c m . 
M e t ro p o lit a n  M u s e u m  o f  A r t , N e w  Yo r k .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0158

« Nec Spe Nec Metu, quy vauldt the dire Ny pour Esperance, ny pour craincte »11, 
although in the image published, this is not visible. In this city, the representation 
of Philip II’s device was preceded by the imperial shield and his father’s device12. 
Also, in Dordrecht13, Rotterdam14 and Delft15 the device appears preceded by the 
royal shield. In 1556, during chapter XXII of the Golden Fleece Order, when Philip 
becomes its sixth master, after Charles V have renounced to all their territory, the 
sovereignty of the Order and, consequently, the Duchy of Burgundy, the manuscript 
Le Livre du Toison d’or represents Philip already as a master, having at his right his 
device topped by his crest (fig. 3).

This same device is also represented in existing furniture in the Escorial 
Monastery16, as an organ preserved in the King’s table that contains the Royal Coat 
of Arms and the motto of the device, as well as on an armory piece described in 
XIX century catalog. From 1555, and in a well-documented way, Philip II will adopt 

11  Grapheus C. S., Le triumphe d’Anvers..., op. cit. , p. 91.
12  Calvete de Estrella J. C., El felicissimo viaie..., op. cit.,  fos 247vo-248ro.
13  Ibid., fo 277vo.
14  Ibid., fos 279ro-280ro.
15  Ibid., fo 281ro.
16  López Poza S., « « NEC SPE NEC METU »... », art. cit, p. 444.

F ig . 3  – A rm s , b a d g e  a n d  p o r t ra it  o f  P h ilip  II  a s  M a s t e r  o f  t h e  O rd e r  o f  t h e  G o ld e n  F le e c e , in  L iv re  d e  la  
To is o n  d 'O r, e n d  o f  t h e  1 6 th  c e n t u r y  (B S B  C o d . Ic o n . 2 8 5 ), a p u d  L ó p e z  P o z a , S a g rá r io , c it ., p . 4 3 8 .



159T H E  R O L E  O F  T H E  P H I L I P P I N E  D E V I C E S  I N  T H E  F R A M E WO R K  O F  A  S T R AT E G Y   [ . . .] 

the device with the motto IAM ILLUSTRABIT OMNIA (i.e. now he illuminate 
all), accompanied by the representation of Philip as an Apollo, holding the sun’s 
car reins over the sea; nothing more appropriate for a prince who has just ascended 
the throne (fig.  4). This device appears in a medal drawn by Jacome Trezzo, in 
commemoration of Philip’s wedding celebration with Mary Tudor, and that Sagrario 
López Poza17 considers clearly of political nature, not only because it associates the 
abdication of Charles V and Philip’s marriage connection to England, as also as a 
way to differentiate him from Henry II of France, his opponent.

The device was brought to print in 1562 in a book by Giovanni Battista Pittoni 
and Lodovico Dolce : Imprese di diversi prencipi, duchi, signori, e d’altri personaggi 
et huomini letterati et illustri : con alcune stanze del Dolce che dichiarano i motti 
di esse imprese18. The popularity and several editions of this work contributed to 
the popularity of this Philippine device to which the work of Girolamo Ruscelli, 

17  Ibid., p. 445-446.
18  Pittoni Giovanni Battista, Imprese di diversi prencipi, duchi, signori e d’altri personaggi et huomini letterati 

et illustri, Venice, s.e., 1562, num. 7.

F ig . 4  – B a d g e  o f  P h ilip p  II, in  P it t o n i, Im p re s e , Ve n e c ia , s . n ., 1 5 6 2 .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0160

published in Venice in 1566, assigns the authorship to Philip himself19. Finally, 
in the collection of engravings published in the 1569’s history of the House of the 
Habsburg Austriacae Gentle Imaginum, in its 4th volume dedicated to the Spanish 
Austrias, Philip’s image is surmounted by this device. These are the most known 
devices of Philip  II until the union with the kingdom of Portugal, and which, 
moreover appear together in some cases, as we can see here in a reproduction of a 
picture of a work of 1567. However, the coeval literature does not stop identify more 
of Philip’s devices20.

However, when in 1578, with the death of Sebastian, arises the dynastic crisis 
in Portugal, Philip  II will make use of the designated Capítulos del Rey Dom 
Manuel, located by Christopher de Moura in Lisbon’s archive to propose a dynastic 
union21, giving a series of guarantees « entre las que destacaba la preservación de la 
separación politico-jurisdiccional entre Portugal y el resto de la Monarquia, tanto 
en Europa como fuera de ella »22. It is because of this dynastic union, that Philip II 
will see the need to change its iconographic program to cover the new kingdom23.

These changes started, of course, with his coat of arms, whose reorganization 
to include the Portuguese « quinas » was object of negotiation. It should be noted 
that the Portuguese royal arms, instead of the other European royal houses at the 
time, in which « las armas indicaban el domínio de una determinada dinastia sobre 
um conjunto de territórios »24, did not reflect a territorial level heraldry, as a result 
of not creating an overseas heraldry. If this has strengthened the Portuguese royal 
coat of arms as a symbol of an « entidad abstracta, dotada de continuidad histórica y 
encarnada en la dinastia reinante y en la persona del monarca »25, it raised a problem 
during the Iberian Union, precisely so as not to threaten its integrity.

The question was not minor, with the author of the so called Dialogo llamado 
Philippino – true work of Philip’s apology as suitor of the kingdom of Portugal – 
mentioning that one of the first requirements of the Portuguese was that «  y ya 
que fuéssemos de vuestro Rey, nuestras armas de las quinas auían de quedar en su 

19  Ruscelli Girolamo, Le Impresi illustri, Venice, Francesco Rampazetto, 1566, p. 233-237.
20  See, as an example, the ten devices identified in the work of Typotius, prints 31 and 32, or the four 

recorded in the manuscript of Francisco Gómez de la Reguerra, dating from the seventeenth century : Gómez 
de la Reguerra Francisco, Empresas de los Reyes de Castilla y de León: edición y estúdio César Hernandez Alonso, 
Valladolid, Secretariado de Publicaciones de la Universidad, 1990, p. 187-211

21  For the analysis of the political issue of Iberian Union under the aegis of the Spanish monarchy, see the 
work of Cardim Pedro, Portugal unido y separado : Felipe II, la unión de territórios y el debate sobre la condición 
política del reino de Portugal, Valladolid, Ediciones Universidad de Valladolid, 2014.

22  Ibid., p. 94.
23  For the analysis of this issue see Bouza Álvarez Fernando, « Retórica da imagem real  : Portugal e a 

memória figurada de Filipe II », Penélope : fazer e desfazer a história, 4, 1989, p. 20-58 and Seixas Miguel Metelo 
de, « El simbolismo del territorio en la heráldica regia portuguesa  : en torno a las armas de Reino Único de 
Portugal, Brasil y Algarves », Emblemata, 16, 2010, p. 285-329.

24  Seixas M. M., « El simbolismo del territorio... », art. cit., p. 308.
25  Ibid., p. 307.



161T H E  R O L E  O F  T H E  P H I L I P P I N E  D E V I C E S  I N  T H E  F R A M E WO R K  O F  A  S T R AT E G Y   [ . . .] 

primero y aun puestas a la mano derecha del escudo Real »26. And indeed, as the 
Cardinal-King himself, in 1579, made known to the Duke of Osuna that « pretendia 
que se diesse todo um lado del escudo partido por medio a la larga  »27, creating 
a draft of a coat of arms found in the Simancas Archive that seems to have been 
inspired by the shields of some Castilian princesses married with members of the 
Portuguese royal family.

However, the same manuscript will present a curious representation of a 
new shield in the Dialogue of San Pedro, where we can see a coat of arms of Spain 
Restored with Castile, Leon, Aragon, Navarre and Portugal, topped by an eagle 
with the motto MONARCHIA, and below the shield, a globe representing the 
four parts of the world: Europe, Asia, Africa and West Indies. This image, flanked 
by Victoria and Concordia, represents the triumph in the four parts of the world 
and the benefits of a union of kingdoms28. But Philip II, revealing sensitivity to the 
subject, proceeded with unquestionable prudence, placing the escutcheon of arms of 
Portugal in the upper half of his shield, where were the arms of Castile and Leon, in 
the so-called point of honor (to two-thirds height). Thus, kept intact the Portuguese 
arms, allowing them an honorable disposition «  em companhia dos brasões dos 
outros domínios de Filipe II »29.

But more interesting for the subject that brings us here, is the adoption by 
Philip of new devices such as one with the motto NON SUFFCIT ORBIS –  the 
world is not enough – with the representation of a globe topped by a galloping horse, 
and significantly chosen for the reverse of a medal engraved during the ascent to 
the Portuguese throne. We can see in the choice of this device, the continuation 
of an iconographic program line policy statement, which, moreover, follows and 
complements the line of the previous IAM ILLUSTRABIT OMNIA (i.e. now it will 
illuminate all), and that is part of a set of devices adopted –  or just suggested  – 
designed to illustrate the size of the empire (fig. 5).

We can see it also with the famous NIHIL NUNQUAM OCCIDIT, topped by 
a shining sun on the earth globe, offered to the king by a Burgundian knight during 
the Tomar Courts30 to imply that the sun never set throughout the territory domina-
ted by Philipp, and is another well-known device of the time. Interestingly, Duarte 
Nunes de Leão, called to imagine a device to Philip, proposes four hypotheses as a 
way to illustrate the union of the kingdoms, consisting of  : a victory on a chariot 
drawn by four different animals to illustrate the four corners of the world where the 
king has states, under the helm, with the motto IN OMNEM TERRAM ; two orbs, 

26  Bouza Álvarez F., « Retórica da imagem real... », art. cit., p. 26-27.
27  Ibid., p. 27.
28  Drawing published ibid.
29  Bouza Álvarez F., « Retórica da imagem real... », art. cit., p. 29.
30  Ibid., p. 39.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0162

sea and land and three suns the east, sou-
th and southeast with the motto HUNC 
TANDEM EX ORIENS LUSTRAT ME-
DIUQUE CADESQUE  ; a zodiac with 
the motto ULTRA AMNI SOLIESQUE 
and, finally  ; two worlds, the Old and 
the New, tied by a chain and a padlock 
saying QUOS DEUS CONIUNGIT31.

But Philip II will continue the 
iconographic representation of his 
power, not only in the adoption of new 
devices, as well as making use of them 
in ephemeral architecture, that we can 
see in the triumphal arches upon his 
arrival in Lisbon, but also in his search 
of a Royal Palace that represented the 
King in the Portuguese capital, followed 
by a well-delineated building campaign 
of the Terzi turret, accompanied by an 
iconographic program of power repre-
sentation. In fact, all the symbology 
described above seems to have appea-
red in triumphal arches upon which 
Lisbon received his visit during 1582. 
The triumphant arrival to Lisbon32, from 
which there are no coeval images, but is 

described in some detail by coeval publications. Among which, we follow the work 
of Afonso Guerreiro, which aims to « contar por extenso, e notar em particular todos 
os ornamentos, edifícios e versos de louvor, que se fizeram na entrada de Filipe II »33.

And indeed, following the route taken by Philip II, Guerreiro tells us all the 
allegories represented in apparatus structures and which highlighted: his imperial 
affiliation and the Austria House achievements  ; recognising on his defender 

31  Letter of Duarte Nunes de Leão to Gabriel de Zayas, written on the 8th August 1585, and transcribed 
in Bouza Álvarez Fernando, Portugal no tempo dos Filipes  : política, cultura, representações 1580-1668, Lisbon, 
Edições Cosmos, 2000, p. 105-108.

32  To study the importance and significance of this royal entry, look up the articles of Adelaide Brochado, 
« Poderes concorrentes na entrada régia de 1581 : poder representado e poder imaginado », Cadernos do Arquivo 
Municipal, 9, 2007, p. 50-65 and of Miguel Soromenho, « Ingenosi Ornamenti. Arquitecturas efémeras em Lisboa 
no tempo dos primeiros Filipes », in A arte efémera em Portugal, Lisbon, Fundação Calouste Gulbenkian, 2001, 
p. 21-49.

33  Guerreiro Afonso, Das festas que se fizeram na cidade de Lisboa, na entrada del Rey D. Philippe primero 
de Portugal, Lisbon, Francisco Correa, 1581, fo VII.

F ig . 5  – B a d g e  o f  P h ilip p  II, in  T y p o t iu s , J a c o b u s , 
S ym b o la  d iv in a  e t  h u m a n a  p o n t ifi c iu m , im p e ra to ru m , 
re g u m , A rn h e m ia e , a p u d  J . F r id e r ic u m  H a g iu m ,
1 6 5 2 .



163T H E  R O L E  O F  T H E  P H I L I P P I N E  D E V I C E S  I N  T H E  F R A M E WO R K  O F  A  S T R AT E G Y   [ . . .] 

character of the Religion «  e augmentador da Fé Cathólica do mundo, por mar 
e por terra  »34  ; his achievements in the four parts of the world («  vós soys Sol 
resplandescente, que sempre vigia sem se por »), owned by a « Monarchia nunca 
vencida »35  ; and a key point on the way to unity the kingdom of Portugal « não 
perdendo os seus naturaes o nome com que os Reys passados até aqui tiveram » 
not feeling the kingdom, under the favoritism given to it by Filipe II, « que elle se 
não uniu nem ajuntou a outros, mas que todos os outros Reynos e estados de Vossa 
Magestade se unirão e ajuntarão a eles »36.

As to the Royal Palace, Lisbon had already owned a fortified tower in Ribeira, 
the result of Manueline construction between 1508 and 1511, which prolonged his 
Royal Palace. This obeyed, as stated Paulo Pereira, an aesthetic program through the 
heraldic symbols with a facade with a royal shield flanked by two armillary spheres, 
the Manueline device37. This construction will not have withstood the passage of 
time. And Philip, even before its legitimacy as heir to the Portuguese crown, had 
already expressed an interest in this palace, which is documented in a letter from the 
Duke of Alva, dated August 1580, which refers it to be « uma casa lúgrube y triste »38.

Thus, during his visit to Lisbon, Philip II is accompanied by the architect Juan 
de Herrera, and promotes the construction of a new tower at the Palace of Ribeira, 
which will be due to Filipe Terzi. The new building consisted of a ground floor and 
two noble floors with bay windows, where there were three state rooms, as regards 
Miguel Soromenho : the Tudescos room (true Throne Room), the New Gallery and 
the Noble Room in the Turret of which becomes « uma das peças emblemáticas do 
palácio filipino »39. The latter occupied the top floor being covered, like the coats of 
arms Room of the Palace of Sintra, of heraldic paintings executed during the reign 
of Archduke Albert of Austria (1583-1593). Although the authorship of its making 
is not known, Rafael Moreira considers possible to be run by Tiburcio Tanochi, one 
of the noble families of Siena40.

Its decorative design, of Italian style, was a great tribute to the new ruling 
dynasty, consisting of various devices used by Charles V and Philip II. Having not 
survived through time, and not being known any iconographic representation of 
the room, we are left with the use of words written in an existing manuscript in the 

34  Ibid., fo 11ro.
35  Ibid., fo 18ro.
36  Ibid., fo 39vo.
37  Pereira Paulo, « Lisboa (séculos XVI-XVII) », in Novos mundos/Neue Welten. Portugal e a época dos 

descobrimentos, Berlin, Deutsches Historisches Museum, 2006., p. 5-6.
38  Cited in Soromenho Miguel, « O Paço da Ribeira à medida da corte : de Filipe I a D. Pedro II », in Do 

Terreiro do Paço à Praça do Comércio : história de um espaço urbano, Lisbon, UAL, 2012, p. 37-72, p. 37.
39  Moreira Rafael, « O torreão do Paço da Ribeira », Mundo da Arte, 14, 1983, p. 43-48, p. 45.
40  Ibid.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0164

Simancas Archives and published by Fernando Bouza Real41 and Rafael Moreira42, 
titled Lo que se ofrece en el Discurso de Leonardo Turriano sobre la Sala Real de la 
Torre de palácio de Lisboa y las empresas que están en ella repartidas y pintadas, 
which explicitly states : Emperor Charles V’s device with its pillars, and the motto 
PLUS ULTRA, two of Philip II’s devices, one with a car Sun and the motto IAM 
ILLUSTRABIT OMNIA, and the device that « era un sol muy resplandeciente, sobre 
el globo de la tierra com la frase nihil munquam occidit »43. Added to these, a third 
device in the form of serpent that embraced the world and that « falava do governo 
de una muy estendida monarchia »44. We can infer that, here too, Philip II does the 
symbolic union of his imperial heritage, the glorification of the Habsburgs and the 
« identidade do Reino de Portugal no seio do desenho político do império »45.

In conclusion, I would say that, at a time already far from the origin and 
rationale of the devices, and in a century that publishes several books of devices, 
heavily influenced by humanism, Philip II – holder of several devices throughout 
his life – accompanied its adoption of an iconographic program of dynastic power. 
Bailing me of Fernando Checa Cremades words, «  Felipe  II concibe la creación 
artística no como mero soporte de una determinada imagen del príncipe, sino 
como uno de los factores esenciales a la hora de crear una imagen del Estado »46, 
perpetuating in architecture, ephemeral art and iconography, a whole consolidation 
of power program that he received from his father.

41  Bouza Álvarez F., « Retórica da imagem real... », art. cit., p. 38-39.
42  Moreira R., « O torreão...», art. cit., p. 46-48.
43  Ibid., p. 47.
44  Bouza Álvarez F., « Retórica da imagem real... », art. cit., p.  39.
45  Soromenho M., « O Paço da Ribeira... », art. cit., p. 54.
46  Checa Cremades F., « Ultra Omnis Solisque Vias...», art. cit.



Chapitre II
Des chiffres et des lettres





Le musée du château de Blois conserve un écusson émaillé aux armes des Visconti, 
seigneurs de Milan de 1277 à 14471, dans lequel l’emblème familial, aussi effrayant 
que mystérieux2, se détache du fond vert losangé (fig. 1). L’armoirie est timbrée d’un 
casque surmonté d’une tête de dragon, crêtée de plumes, engloutissant un homme 
et encadré d’un volet fascé de noir et d’argent. Ces dernières fasces sont chargées 
des lettres SOFR, tracées en or, qui renvoient au mot de Barnabé Visconti († 1385) 
SOUFRIR MESTUET3. La panoplie héraldique est complétée par les lettres D et B, 
timbrées d’une couronne et placées de part et d’autre de l’écu, qui font également 
référence au D[ominus] B[ernabos]. Les mêmes lettres accompagnent les armes de 
Barnabé sur d’autres pièces émaillées similaires, qui se différencient seulement de 
celle de Blois par la position penchée de l’écu : l’une est conservée dans les Civiche 

1  Blois, musée du château, inv. 2004.4.1. La pièce provient d’une collection anglaise  : Catalogue of a 
Collection of European Enamels, London, Burlington Fine Arts Club, 1897, p. 69, num. 234 (coll. David M. Currie) 
et Catalogue of an Exhibition of Gothic Art in Europe (c. 1200-c. 1500), London, Burlington Fine Arts Club, 1936, 
num. 102 (coll. L.M. Lowensteint), comme le précise Crépin-Leblond Thierry, « Les objets d’art du cabinet de 
François Ier au château de Blois », Cahiers du château et des musées de Blois, 37, 2006-2007, p. 47-53, à la p. 50.

2  Cf. Zaninetta Paolo, Il potere raffigurato. Simbolo, mito e propaganda nell’ascesa della signoria viscontea, 
Milan, Franco Angeli, 2013, p. 141-208.

3  La devise de Barnabé Visconti a été récemment réexaminée par Guido Gentile à l'occasion de la 
restauration du monument funéraire aujourd’hui au Musée du Castello Sforzesco à Milan. Sur celle-ci voir  : 
Vergani Graziano Alfredo, L’arca di Benrabò Visconti al Castello Sforzesco di Milano, Cinisello Balsamo, Silvana, 
2001, p. 55, 179 et Carleton Sarah M., Heraldry in the Trecento Madrigal, PhD, Toronto, 2009, p. 150-151.

« Utrobique impressa leguntur hae
 literae D.B. idest Dominus Berbabos ».

Formes et usages des lettres 
« onomastiques » chez les Visconti

Matteo Ferrari  
SAPRAT – EPHE



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0168

raccolte di arte applicata du Musée du 
Castello Sforzesco à Milan4, l’autre est 
passée d’abord dans la collection Engel-
Gross (1913), puis dans celle d’Alfred 
Rütschi (1931), mais semble actuellement 
introuvable5. L’ensemble est complété 
par les quatre plaquettes du chapitre 
de la cathédrale de Crémone  : faisant 
probablement partie du même ensemble, 
elles présentent les lettres B et D disposées, 
sur un fond vert orné de rinceaux, de part 
et d’autre d’une targe armoriée, timbrée 
d’un cimier à la guivre avec volet aux 
initiales du mot susdit6.

L’interprétation de ce sigle, qui appa-
raît sur la plupart des œuvres commandi-
tées par le seigneur milanais, comme par 
d’autres membres de sa famille, n’a jamais 
posé question, à tel point qu’il a, depuis 

toujours, été utilisé pour déterminer le commanditaire ou le destinataire de la pièce 
sur laquelle il était reproduit. Ludovico Antonio Muratori le premier attribue les 
monnaies milanaises qu’il avait pu recenser grâce aux sigles qui y apparaissent, en 
admettant que le DB identifiait Barnabo Visconti, le GZ son frère Galéas et ainsi 
de suite7. Pourtant l’adoption de ces lettres «  onomastiques  » ne semble pas ano-
dine, constituant en effet pour cette période une véritable singularité de l’héraldique 
italienne. 

4  D’après Zastrow Oleg, «  notice 7 (scudetto con stemma di Bernabò Visconti)  », dans id., Museo d’arti 
applicate. Smalti, Milan, Electa, 1985 la pièce (5,7 cm x 4,8 cm), entrée dans les collections publiques milanaises en 
1896, ornait une veste.

5  Parfois confondu avec celui conservé à Milan, l’émail est signalé en collection Engel Gros au château de 
Ripaille par Malaguzzi Valeri Francesco, La corte di Ludovico il Moro, t. 1, La vita privata e l’arte a Milano nella 
seconda metà del Quattrocento, Milan, Hoepli, 1913, p. 388. Voir aussi Catalogue des tableaux anciens, tableaux 
modernes, objets d’art et de haute curiosité, importantes tapisseries, composant la collection Engel-Gros, Paris, 1921, 
num. 137 et Sammlung Alfred Rütschi, Zürich, t. 1, Email- und Goldschmiedearbeiten des Mittelalters und der 
Renaissance, Luzern, Galerie Fischer, 1931, p. 23, num. 84.

6  Venturelli Paola, «  notice 2 (Scudetti di Bernabò Visconti)  », dans ead. (dir.), Oro dai Visconti agli 
Sforza. Smalti e oreficerie nel Ducato di Milano, catalogue de l’exposition (Milan 2011-2012), Cinisello Balsamo, 
Silvana, 2011. La série complète est reproduite par Almansi Sabbioneta Carla (dir.), L’Arte degli Orefici. Storie di 
mercati, mercanti ed artigiani in Cremona dal Trecento all’Ottocento, Crémone, Archivio storico della Camera 
di Commercio, 2006, p. 10. Les émaux de Milan et de Crémone ornaient une ceinture d’après Bonazzi Achille, 
Lazzari Mario A. et Merlo C., «  Gli smalti di Bernabò Visconti della cattedrale di Cremona  », dans Lo Stato 
dell’Arte, actes du colloque (Venice 2010), Florence, Nardini, 2010, p. 25-34.

7  Muratori Ludovico Antonio, Antiquitates italicae Medii Aevi, t. 2, Mediolani, Ex typographia societatis 
palatinae in regia curiae, 1739, col. 594-596 (d’où la citation utilisée dans le titre est prise : ibid., col. 594). 

F ig . 1  – E c u s s o n  é m a illé  a u x  a rm e s  e t  le t t re s  
d e  B a rn a b é  V is c o n t i. B lo is , C h â t e a u  ro y a l, 
in v . 2 0 0 4 .4 .1 .



169« U T ROBIQU E I M PR E S SA L E GU N T U R H A E L I T E R A E D. B .  I DE S T D OM I N US BE R BA B O S »

À partir de la première moitié du XIVe siècle, les princes et les grands 
seigneurs européens intègrent dans leur panoplie héraldique des chiffres et des 
monogrammes : parfois formés par les initiales de leur prénom, associées le plus 
souvent à celles de leur conjoint, ces sigles sont aussi, dans quelques cas, constitués 
de lettres renvoyant, d’une façon fréquemment cryptique, à un mot ou à une 
sentence. Les chiffres interpellent ainsi l’observateur et ne se dévoilent souvent 
qu’à un cercle d’intimes. Le choix de superposer et d’entrelacer les lettres, de les 
tourner et les adosser les unes aux autres, ou encore la prédilection pour des formes 
graphiques précieuses participent à la construction du caractère insaisissable de 
ces acronymes. Au contraire, les lettres « onomastiques » sont toujours tracées de 
façon très nette : non seulement elles ne s’entrelacent et ne se superposent jamais, 
mais tout est mis en place pour qu’elles puissent être reconnues et facilement 
comprises. Enfin, si les chiffres et les monogrammes peuvent fonctionner de 
manière autonome, dans l’emblématique italienne les lettres «  onomastiques  » 
se séparent plus rarement de l’armoirie ou des autres éléments de la panoplie 
héraldique. 

Bien que connues, ces lettres « onomastiques » exigent toutefois une réflexion 
plus approfondie pour répondre aux questionnements qu’elles soulèvent. Quand 
sont-elles apparues ? Qui en fait initialement usage ? Le choix d’adopter telles ou 
telles lettres peut-il se charger d’intentions autres que la simple communication du 
nom de leur utilisateur ? L’emploi de ces lettres équivaut-il à une manifestation du 
rang, à l’instar d’autres éléments para-héraldiques et emblématiques (cimier, tenants, 
devises)8 ? Et encore, l’emplacement de ces éléments textuels peut-il donner un sens 
nouveau à l’armoirie et aux autres signes para-héraldiques qu’ils accompagnent ? 
L’emblématique de la famille Visconti offre un observatoire privilégié pour saisir 
l’origine de cet usage et pour en décrypter les fonctions, avant qu’il se généralise 
dans le courant du XIVe siècle. Employées de manière assez précoce par plusieurs 
membres du lignage, ces initiales sont reproduites sur les bâtiments liés à l’autorité 
seigneuriale, comme sur des objets de plus petit format (manuscrits, orfèvreries, 
monnaies). Eléments incontournables de la panoplie des seigneurs lombards, elles 
délivrent des informations précieuses sur l’évolution du vocabulaire emblématique 
de la famille, de ses pratiques de représentation, voire de sa conception même du 
pouvoir.

8  Sur la question voir Hablot Laurent, « Les armoiries, un marqueur du rang dans les sociétés médiévales ? », 
dans Peltzer Joerg (dir.) Rank and Order  : Deformation of Aristocratic Elites in Eestern and Eentral Europe,  
500-1500, Ostfildern, Thorbecke, 2015, p. 245-270.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0170

1. Les lettres onomastiques des premiers Visconti.  
Une origine numismatique ?

L’armoirie des Visconti apparaît, de manière soudaine mais tout de suite entourée 
d’une aura de légende, parallèlement à la prise du pouvoir à Milan par l’évêque 
Ottone en 1277. Décrite par Bonvesin de la Riva en 1288, la guivre est documentée 
pour la première fois dans le décor de la salle de justice du château d’Angera vers la 
fin des années 12809. Durant les décennies suivantes, et jusqu’à la mort d’Azzon, sa 
présence reste pourtant discrète. Le relief placé à l’extérieur de la chapelle Visconti 
dans la basilique Sant’Eustorgio à Milan, qui associe les armes à la guivre à un buste 
de saint Jean-Baptiste – que la tradition identifie comme un portrait de Mathieu Ier 
Visconti († 1322) – demeure parmi les rares attestations de la phase la plus ancienne 
de l’héraldique de la famille milanaise10.

Les difficultés rencontrées par la seigneurie à ses débuts limitèrent probablement 
les manifestations «  publiques  »  de l’enseigne familiale, rendues encore plus 
rares par les aléas de la conservation11. Si quelques écussons à la guivre ornant la 
balustrade de la Loggia degli Osii, structure comprise dans l’ensemble du Broletto 
Nuovo de Milan renouvelée par le même Mathieu12, pourraient dater du début du 
XIVe siècle, il faut souligner qu’aucun ornement extérieur ne les accompagne. La 
banderole qui couronne le clocher de l’église palatine San Gottardo, une des rares 
merveilles du palais d’Azzon ayant survécu, appartiendrait alors aux prémices de 
l’élargissement de la panoplie héraldique familiale13  : un archange Michel, que 
l’inscription de dédicace mentionne parmi les titulaires de la chapelle (« princeps 
angelorum vocantem respice chorum »), y tient un bâton culminant dans une étoile 
rayonnante dans laquelle est inscrit l’agnus Dei. A son extrémité est suspendue une 
bannière chargée d’un écu à la guivre, accompagné des lettres AZ et VC. Surmontées 
par des signes d’abréviation (des tildes à renflement médian), ces lettres identifient 

9  Sur les peintures d’Angera voir au moins Zaninetta P., Il potere raffigurato…, op. cit., p. 71-140 et Rossi 
Marco, «  Il Maestro di Angera e la pittura fra XIII e XIV secolo », dans Gatti Perer Maria Luisa (dir.), Storia 
dell’Arte a Varese e nel suo territorio, t. 1, Milan, Insubria University Press, 2011, p. 179-193.

10  Sur cette pièce problématique voir Seiler Peter, « La trasformazione gotica della magnificenza signorile. 
Committenza viscontea e scaligera nei monumenti sepolcrali dal tardo Duecento alla metà del Trecento », dans 
Pace Valentino et Bagnoli Martina (dir.), Il Gotico europeo in Italia, Naples, Electa, 1994, p. 119-140, aux p. 126 
et 138, note 50.

11  Tels les « insignia Maphei Vicecomitis » peintes à Plaisance en 1314 : Chronica tria Placentina a Johanne 
Codagnello ab anonimo et a Guerino conscripta, éd. B. Pallastrelli, Parme, Pietri Fiaccadori, 1859, p. 385.

12  Annales mediolanenses minores et notae mediolanenses, éd. P. Jaffé, Hannoverae, impensis bibliopoli 
aulici hahniani, 1863 (MGH. Scriptores, t. 18/I), p. 383-402 : chap. LXXXVIII, col. 969, mais aussi Gualvanei de 
la Flamma, Manipulus florum, éd. L.A. Muratori, Mediolani, ex typographia Societatis Palatinae in Regia Curia, 
1727 (Rerum Italicarum Scriptores, t. 11), col. 538-740, à la col. 725, chap. CCCLV.

13  Sur le palais d’Azzon et sa celebre « salla magna gloriosa nimis », voir Romano Serena, « Azzone Visconti : 
qualche idea per il programma della magna salla e una precisazione sulla Crocifissione di San Gottardo », dans 
ead. et Cerutti Denise (dir.), L’artista girovago. Forestieri, avventurieri, emigranti e missionari nell’arte del Trecento 
in Italia del Nord, Rome, Viella, 2012, p. 135-162.



171« U T ROBIQU E I M PR E S SA L E GU N T U R H A E L I T E R A E D. B .  I DE S T D OM I N US BE R BA B O S »

le seigneur : AZ(o) V(ice)C(omes). Cet objet est cependant le produit d’une double 
reconstruction, qui en concerne notamment les éléments héraldiques. En 1735 la 
statue de l’archange fut réparée et une nouvelle bannière en fer remplaça l’ancienne, 
« usée par le temps et brisée par les coups de fusil ». Celle-ci fut remplacée en 1887 
par une nouvelle enseigne qui devait reproduire fidèlement l’originale, pourtant 
perdue depuis plus d’un siècle14. Dans cette dernière «  unus angelus ex metallo 
habens in mano vexillum cum vipera » se montrait « in summitate » du clocher15.

D’autres documents permettent malgré tout de dater des années 1340 
l’apparition des lettres «  onomastiques  » dans l’emblématique de la famille 
milanaise, au lendemain de la mort sans héritiers d’Azzon Visconti en 1339. Le 
pouvoir passa alors à ses oncles Lucien († 1349), condottiere déjà à la tête de l’armée 
des Visconti, et Jean (†  1354), évêque de Novare et, depuis 1342, archevêque de 
Milan. La cohabitation au sommet de l’état poussa les deux seigneurs à chercher de 
nouvelles façons pour se représenter et se rendre singulièrement identifiables dans les 
manifestations iconographiques liées à l’exercice de leurs fonctions. Si l’héraldique 
permettait d’imposer symboliquement la seigneurie dans les territoires soumis, 
l’exposition de la seule armoirie familiale ne pouvait plus exprimer à elle seule 
l’identité du « prince ». Il fallait donc trouver d’autres solutions pour singulariser 
les représentations héraldiques des seigneurs, tout en indiquant leur appartenance 
à un lignage commun. Si les ornements extérieurs de l’écu offraient une réponse 
efficace à cette nécessité, pour incarner notamment la nature différente du pouvoir 
des deux frères (le heaume cimé pour le chevalier Lucien, l’image de saint Ambroise 

14  Sannazzaro Giovanni Battista, «  «  Angelus ex metallo, habens in manu vexillum cum vipera  ». Per 
la statua sul campanile di San Giovanni in Corte a Milano », Arte Lombarda, n.s., 179-180, 2017, p. 5-16. Sur 
la restauration de 1735 voir Lattuada Serviliano, Descrizione di Milano, t. 2, Milan, Giuseppe Cairoli, 1751, 
p. 211-214 qui cite le réaménagement de la partie haute du clocher et de sa banderole. Un « angelus habens in 
manu vexillum cum vipera », soutenu par quatre têtes de lions, se dressait également à la sommité d’une colonne 
dans une cour du palais  : Gualvanei de la Flamma, Opusculum de rebus gestis ab Azone, Luchino et Iohanne 
vicecomitibus ab anno MCCCXXVIII usque ad annum MCCCXLII, éd. C. Castiglioni, Bologne, Zanichelli, 1938 
(Rerum Italicarum Scriptores, t. 12/IV), p. 17, XVIII (145).

15  Ibid., p. 16, XVI (143).

F ig . 2  – G ro s s o  d e  L u c ie n  e t  J e a n  V is c o n t i  (1 3 3 9 -1 3 4 9 ).



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0172

pour l’évêque Jean), des lettres furent utilisées pour préciser l’identité du porteur 
de l’armoirie. Sur le fiorino émis pendant la seigneurie de Jean et de Lucien des L 
majuscules ornent ainsi le volet qui flotte autour du heaume timbrant les armes de 
ce dernier (fig. 2).

L’insertion de l’initiale du seigneur dans les monnaies ne constituait pourtant 
pas une nouveauté à cette époque. Juste avant l’arrivée d’Azzon à Côme, Franchino 
Rusca, seigneur de la ville entre 1327 et 1335, frappait des monnaies avec le nom de 
l’empereur Louis IV associé au chiffre FR16. Et parmi les Visconti, le G de Galéas 
Ier était déjà apparu sur l’avers d’une monnaie frappée à Plaisance (1313-1322)17, 
alors qu’Azzon avait marqué ses émissions monétaires avec le chiffre AZ, posé 
soit des deux côtés de l’image de saint Ambroise18, soit isolé et encadré par le mot 
Vicecom(es)19. Ce procédé servait à indiquer l’autorité garante de l’émission, tout 
en imposant l’identité « individuelle » du détenteur du pouvoir. C’est pourquoi, un 
demi-siècle plus tard, en 1388, Jean Galéas Visconti voulut interdire la circulation des 
monnaies émises par son prédécesseur, qu’il avait déposé, à savoir celles « de stampa 
quondam domini Bernabovis, videliced de DB  »20. Vers le milieu du XIVe siècle, 
toutefois, ces lettres « onomastiques » sortirent du contexte numismatique pour être 
absorbées dans la panoplie héraldique : transférées dans le cadre monumental, elles 
assumèrent une fonction identitaire, mais aussi politique et sociale.

2. Le sigle « onomastique », marqueur de la seigneurie

Dans les années 1340, les Visconti intègrent directement leurs initiales dans l’armoirie, 
à l’instar d’une brisure personnelle. Ce choix peut surprendre, si l’on considère que 
les lettres de l’alphabet demeurent très rares dans l’héraldique de l’époque, surtout 
dans celle d’origine chevaleresque et féodale21. Toutefois, les exceptions ne font 

16  Corpus Nummorum Italicorum, t. 4, op. cit., p. 182-183.
17  Travaini Lucia, « Le aquile e i gigli, la scala e gli scudi », dans Grillo Paolo (dir.), Signorie italiane e modelli 

monarchici (secoli XIII-XIV), Rome, Viella, 2013, p. 235-260, à la p. 244.
18  Bazzini Marco, La zecca di Milano. Età comunale e signorile. Dalla metà del XIII secolo al 1330 ca., Rome, 

Istituto poligrafico e zecca di Stato, 2014 (Balbi de Caro Silvana et Angeli Bufalini Gabriella [dir.], La collezione 
di Vittorio Emanuele III. Medagliere; Bollettino di numismatica online. Materiali, 16), p. 175-179, num. 379-383 
(mezzo grosso tornese, 1329-1330). Voir aussi Crippa Numismatica Milano. Aste Cronos 8, primavera 2014, p. 29 
< http://issuu.com/astecronos/docs/cronos_8 > (cons. le 21/01/2022).

19  On le voit sur les monnaies frappées à Milan – Crippa Carlo, Le monete di Milano, t. 2, Dai Visconti agli 
Sforza dal 1329 al 1535, Milan, Crippa numismatica, 1986, p. 29, num. 5 (ottavo di soldo) et p. 30, num. 6 (denaro 
terzuolo) – et dans d’autres villes soumises  : Corpus Nummorum Italicorum, t. 4, Lombardia (zecche minori), 
Rome, R. Accademia dei Lincei, 1913, pl. 14 et p. 184 (denaro de Côme, 1355).

20  Motta Emilio, « Documenti visconteo-sforzeschi per la storia della zecca di Milano », Rivista Italiana di 
Numismatica e Scienze Affini, 6, 2, 1893-1896, p. 191-243, aux p. 203-204, num. 38.

21  Voir Savorelli Alessandro, « « A, noir… ». L’alfabeto come icona araldica », dans Degni Paola (dir.), 
Lettere come simboli : aspetti ideologici della scrittura tra passato e presente, Udine, Forum, 2012, p. 171-195 et 
Pastoureau Michel, Traité d’héraldique, Paris, Picard, 1993, p. 169.

http://issuu.com/astecronos/docs/cronos_8


173« U T ROBIQU E I M PR E S SA L E GU N T U R H A E L I T E R A E D. B .  I DE S T D OM I N US BE R BA B O S »

pas défaut. La couverture d’un registre de 
la Commune de Pérouse datée de 1340 
documente par exemple qu’à cette date, un 
certain «  Margugliensis de Bracciolinis  » de 
Pistoia, podestat de la ville, intégrait déjà un 
M dans son armoirie22, probablement afin de 
se différencier de ses parents.

Dans les lignages seigneuriaux et 
notamment chez les Visconti, cet expédient 
prit toutefois une autre dimension et une autre 
valeur, en apparaissant non seulement comme 
un élément presque incontournable de la 
panoplie héraldique mais surtout en assumant 
une dignité emblématique à part entière. Si, 
dans les monnaies émises par Lucien et Jean, 
l’initiale agissait comme un sigle manifestant 
avant tout l’autorité garantissant la valeur 
de la pièce, son emplacement sur le volet du 
heaume du seigneur lui attribuait déjà une 
fonction pleinement emblématique. 

Les témoignages héraldiques monumentaux confirment la puissance 
sémantique attachée dès cette époque aux lettres « onomastiques »23. En témoignent 
par exemple les armes de Jean incorporant les initiales IO de son prénom, Iohannes, 
que l’on voit dans le relief de la façade du palais archiépiscopal de Milan, probablement 
bâti au milieu des années 134024 (fig. 3), mais aussi dans les peintures du château de 
Cassano où, s’inspirant du sceau de l’évêque, l’armoirie de Jean est complétée par un 
chef de gueules chargé d’ornements attestant sa dignité ecclésiastique : la crosse, la 
mitre et les clefs de saint Pierre en sautoir25. En revanche, Lucien se servait soit des 

22  Giorgetti Vittorio, Podestà e capitani del popolo e loro ufficiali a Perugia (1195-1500), Spoleto, CISAM, 
1993, pl. et p. 147.

23  Les monnaies émises par Jean Visconti après la mort de Lucien (1349) ne portent aucun élément 
emblématique : le grosso portait, sur l’avers, l’image des saints Gervais et Protais, martyrs et patrons de Milan, et 
sur le revers celle de saint Ambroise (Crippa C., Le monete di Milano…, op. cit., p. 43, num. 1), alors que le sesino 
présentait d’un côté la croix et de l’autre la Vierge à l’Enfant (ibid., p. 43-44, num. 2-3).

24  Cadili Alberto, «  Le magnificenze di Giovanni Visconti vescovo di Novara. Arte e celebrazione 
nell’inserimento della Chiesa milanese nell’orbita viscontea (1331-1342)  », Nuova rivista storica, 99, 2015,  
p. 23-76, aux p. 52-54, 62-67 et, au sujet de cette armoirie, 66, note 124.

25  Roculli Gianfranco, « Rilevanza storica delle raffigurazioni araldiche nel castello di Cassano d’Adda », 
Archivum Heraldicum, 2, 2012, p. 150-167, aux p. 153-154 et Bascapè Giacomo Carlo et Del Piazzo Marcello, 
Insegne e simboli. Araldica pubblica e privata, medioevale e moderna, Rome, Ministero per i Beni culturali e 
ambientali. Ufficio centrale per i Beni archivistici, 1993, t. 2, p. 406. Si, dans le sceau (sur lequel vour iid., « I 
sigilli dei duchi di Milano », Archivio storico lombardo, 69, 1943, p. 3-18, à la p. 8), les initiales de l’archevêque 
n’apparaissent pas à côté de la guivre, la légende affirme quand même le « statut » de l’archêveque : Johannis 
episcopi Novarie, Mediolani, Placentie, Laude etc. vicarii pro d. papa et sancta romana ecclesia : 

F ig . 3  – É c u  a u x  a rm e s  V is c o n t i  e t  in i t ia le s  
d e  l ’a rc h e v ê q u e  J e a n . M i la n , p a la is  d e  
l ’A r c h e v ê c h é .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0174

lettres LU, distribuées des deux côtés de l’effrayant meuble familial, soit d’un simple 
L, placé à dextre ou à senestre de la guivre. Nous le voyons dans un relief remployé 
sur la façade de Villa Visconti à Cassinetta de Lugagnano  ; dans une pierre de 
grande taille (110 x 56 cm) conservée dans le Musée du Castello Sforzesco de Milan, 
mais de provenance inconnue26; dans une peinture murale fragmentaire située dans 
les combles du Palais de la Commune de Crémone27. Sur la Rocchetta de Milan, le 
châtelet que Lucien avait fait bâtir vers 1340 à proximité du pont de Porta Romana, 
l’armoirie du seigneur trônait enfin sur une pierre de forme vaguement ovoïdale, 
encastrée dans l’appareillage recouvert d’enduit : la guivre y était accompagnée d’un 
L majuscule, placé en bas à gauche28. 

L’efficacité des lettres « onomastiques » comme outil pour singulariser l’armoirie 
familiale se vérifie parfaitement dans les salles du château de Brescia. La forteresse 
qui domine la ville lombarde avait été édifiée en 1343 à l’initiative conjointe des deux 
frères29. Dans le donjon, les armes des deux seigneurs sont représentées à plusieurs 
endroits dans les peintures ornant les murs de toutes ses salles (fig. 4). Seules les 

Bascapè Giacomo Carlo, Sigillografia. Il sigillo nella diplomatica, nel diritto, nella storia, nell’arte, t. 2, Milan, 
Giuffrè, 1978, p. 75 et 117, fig. 2.

26  La pièce est attribuée à Lucien ou à Lodrisio Visconti et datée des decennies centrales du XIVe sicècle : 
Vergani Graziano Alfredo, « notice 1487 (Scultore lombardo, Lastra con insegna viscontea) », dans Fiorio Maria 
Teresa et Pirovano Carlo (dir.), Museo d’Arte Antica del Castello Sforzesco. Scultura lapidea, t. 4, Milan, Electa, 
2015, p. 58-59.

27  Sur cette armoirie – signalée par Voltini Giorgio, « Le fasi della costruzione del palazzo e l’impianto 
medievale originario  », dans Foglia Andrea (dir.), Il Palazzo Comunale di Cremona. L’edificio, la storia delle 
istituzioni, le collezioni, Crémone, Banca Cremonese, 2006, p. 59-119, aux p. 79-85 – voir Ferrari Matteo, « Stemmi 
esposti. Presenze araldiche nei broletti lombardi », dans id. (dir.), L’arme segreta. Araldica e storia dell’arte nel 
Medioevo (secoli XIII-XV), Florence, Le Lettere, 2015, p. 91-107, à la p. 104.

28  Le relief est mentionné par Giulini Giorgio, Memorie spettanti alla storia, al governo ed alla descrizione 
della città e della campagna di Milano ne’ secoli bassi, t. 5, Milan, Francesco Colombo, 1856, p. 349. Voir aussi 
Romussi Carlo, Milano ne’ suoi monumenti, t. 2, Milan, Sonzogno, 1913, p. 313 et Bellonci Maria, Dell’Acqua Gian 
Alberto, Perogalli Carlo, I Visconti a Milano, Milan, Cassa di Risparmio delle Provincie lombarde, 1977, p. 215.

29  Sur le complexe fortifié voir Francesco de Leonardis (dir.), Il castello di Brescia : un monumento di pietra a 
guardia della città, Brescia, Grafo, 2014 et les articles de Renata Salvarani et de Pierfabio Panazza dans Intorno alle 
mura. Brescia rinascimentale, Brescia, UBI Banco di Brescia, 2015, p. 56-63. Sur les peintures du donjon voir Mori 
Beltrami Maria Gabriella, « Affreschi viscontei e veneziani nel Mastio », dans Gianfranceschi Vettori Ida (dir.), 
Il colle armato: storia del castello di Brescia, actes du colloque (Brescia 1986), Brescia, Squassina, 1988, p. 83-93.

F ig . 4  – É c u s  a u x  a rm e s  V is c o n t i 
a c c o m p a g n é e s  p a r  le s  in it ia le s  d e  
J e a n  e t  d e  L u c ie n . B re s c ia , c h â t e a u , 
m a s t io  v is c o n t e o .



175« U T ROBIQU E I M PR E S SA L E GU N T U R H A E L I T E R A E D. B .  I DE S T D OM I N US BE R BA B O S »

lettres intégrées dans les armoiries permettent de distinguer les deux seigneurs : IO 
pour Jean, LU pour Lucien. Le même procédé fut utilisé dans d’autres manifestations 
monumentales de la seigneurie. Dans la cathédrale de Crémone, un pilier est orné 
par les armes des deux frères, peintes pour célébrer leur intervention, vers 1343, 
dans la construction d’une chapelle consacrée à saint Benoît30 : l’armoirie de Jean, 
augmentée du chef de gueules chargé des signes épiscopaux (que l’on retrouve aussi 
dans une salle du château de Brescia), est également singularisée par les initiales 
IO disposées de part et d'autre de la guivre, alors que celle de Lucien présente un 
curieux doublement de la lettre L. 

Si ces exemples mettent en exergue le rapide succès de cette brisure 
« alphabétique » dans l’héraldique monumentale de la seigneurie, en raison de sa 
capacité à apporter une distinction claire entre les armories des deux frères figurant 
dans le même ensemble, ils révèlent aussi que l’usage des lettres « onomastiques » 
restait plutôt souple. Sous les successeurs de Jean et de Lucien, cette pratique donnera 
en revanche lieu à des types bien plus stables.

3. Signe personnel ou enseigne seigneuriale ?

À la mort de l’évêque Jean (1354), la seigneurie passa à ses trois neveux, fils d’Étienne 
Visconti : Galéas II, Barnabé et Mathieu II. Ce deuxième partage du pouvoir contribua 
au renforcement de l’usage des lettres « onomastiques ». Même si aucun document 
héraldique intégrant les initiales des trois seigneurs n’est connu pour la période très 
courte de la triarchie, l’association de l’armoirie avec les lettres devint courante après 
la mort de Mathieu (1355). Galéas et Barnabé se partagèrent en ce moment le contrôle 
des territoires soumis, tout en gardant la seigneurie conjointe sur la ville de Milan : le 
premier prit la moitié orientale de l’« état », s’installant à Pavie ; le deuxième s’empara 
de celle orientale, fixant sa résidence principale à Milan.

Les lettres « onomastiques » firent alors leur retour dans toutes les manifestations 
de la seigneurie. Dans les fiorini frappés à Pavie par Galéas et à Milan par Barnabé, 
l’arsenal emblématique des deux seigneurs est déployé au complet pour qualifier le 
« prince ». Le fiorino de Galéas, dominus Mediolani et Papie, porte sur le droit un 
chevalier montant un cheval couvert par une housse ornée des lettres G et Z (parfois 
isolées, parfois accompagnant la guivre) et accosté par la devise du tizzone. Sur le 
revers, le même chiffre accompagne l’armoirie familiale timbrée d’un casque cimé 

30  Cf. Andenna Giancarlo, « Le istituzioni ecclesiastiche dall’età longobarda al XIV secolo », dans id. et 
Giovanni Chittolini (dir.), Storia di Cremona, t. 3 , Il Trecento. Chiesa e cultura (VIII-XIV secolo), Azzano San 
Paolo, Bolis, 2007, p. 2-169, aux p. 151-152 (et p. 168 pour une image de la peinture). Voir aussi Bellingeri Lia, 
« La scultura », ibid., p. 416-435, à la p. 422 et note 28 et Cadili, «Le magnificenze di Giovanni Visconti …»,  
art. cit., p. 32, note 26.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0176

d’une guivre à la crête d’écailles, constituant le cimier personnel de Galéas31. Le 
même ensemble apparaît sur le sesino d’argent, monnaie de moindre valeur, dont le 
revers porte la devise du seigneur32. Dans le fiorino de Barnabé, l’armoirie à la guivre 
est en revanche timbrée par son cimier personnel présentant une guivre à la crête de 
plumes, et est accompagnée par les lettres D et B que l’on retrouve aussi sur le revers 
de la pièce, placées de part et d’autre de la guivre.

Si Galéas utilise les lettres G et Z de manière conventionnelle pour renvoyer 
à son prénom (Galeazzo), Barnabé opère un autre choix adoptant les initiales 
D et B. Comment expliquer ce changement  ? Voulait-il faire allusion au titre de 
Dominus generalis que les villes soumises lui avaient conféré ? Désirait-il affirmer 
une hiérarchie entre son autorité et celle de son frère, pourtant lui aussi reconnu 
à la fois dominus generalis et vicaire impérial ? Cela semble peu probable. Le sigle 
DB pourrait plutôt découler du fondement juridique sur lequel Barnabé avait établi 
son pouvoir  : en valorisant l’idée du naturale dominium, à savoir l’origine divine 
du pouvoir, le seigneur milanais s’arrogeait une source de légitimation distincte et 
supérieure à la fois à la volonté populaire – les seigneurs des villes italiennes étaient 
encore formellement élus par les conseils communaux – et à l’obtention du vicariat 
impérial33. Il faut toutefois remarquer que, au niveau de la communication visuelle 
et de l’exercice du pouvoir, tout compte fait, Barnabé semble privilégier une image 
conservatrice et territoriale de son auctoritas, strictement liée au titre de dominus 
generalis que, par convention, le souverain de la ville obtenait par acclamation 
de la part des conseils communaux34. Cette charge, encore plus que la plenitudo 
potestatis qui fut accordée aux Visconti par la concession du vicariat impérial en 
1355, le désignait comme l’autorité suprême par rapport aux institutions locales et 
lui donnait le droit d’intervenir dans tous les domaines de l’administration35 : une 
possibilité que Barnabé utilisa largement, en réformant, par exemple, les statuts 

31  Crippa C., Le monete di Milano…, op. cit., p. 59, num. 1 et Bazzini M. et Toffanin A., La zecca di Milano. 
Da Azzone Visconti…, op. cit., p. 182-185, num. 546-549. Les lettres « onomastiques » disparaissent sur le grosso 
(ou pegione) de Galeazzo II, où le seigneur est identifié, sur l’avers, par la seule armoirie timbrée du cimier et 
accompagnée par la devise du tizzone (ibid., p.  186-187, num. 550-551 et Crippa C., Le monete di Milano…,  
op. cit., p. 60, num. 2).

32  Bazzini M. et Toffanin A., La zecca di Milano. Da Azzone Visconti…, op. cit., p. 189-202, num. 553-566.
33  Cf. Gamberini Andrea, « The emotions of the state. A survey of the Visconti chancery language (mid 

14th- mid 15th centuries) », dans Ricciardelli Fabrizio (dir.), Emotions, passions, and power in Renaissance Italy, 
actes du colloque (Florence 2012), Amsterdam, Amsterdam University Press, 2015, p. 193-208. 

34  Dans les actes Barnabé est qualifié plutôt comme «  dominus  generalis  » (jusqu’aux années 1360) et 
comme « imperialis vicarious generalis » : Black Jane, Absolutism in Renaissance Milan : plenitude of power under 
the Visconti and the Sforza 1329-1535, Oxford, Oxford University Press, 2009, p. 55-56.

35  A ce propos voir ead., «  The Visconti in the fourteenth Century and the origins of their Plenitudo 
Potestatis », dans Cengarle Federica, Chittolini Giorgio et Varanini Gian Maria (dir.), Poteri signorili e feudali nelle 
campagne dell’Italia settentrionale fra Tre e Quattrocento : fondamenti di legittimità e forme di esercizio, actes du 
colloque (Milan 2003), Florence, Firenze University Press, 2005, p. 11-30, à la p. 17 et Pagnoni Fabrizio, Brescia 
viscontea. Organizzazione territoriale, identità cittadina e politiche di governo negli anni della prima dominazione 
milanese, Milan, Unicopli, 2013, p. 116 et s.



177« U T ROBIQU E I M PR E S SA L E GU N T U R H A E L I T E R A E D. B .  I DE S T D OM I N US BE R BA B O S »

des villes soumises36. De manière plus générale, le titre de dominus permettait à 
Barnabé de revendiquer son statut seigneurial sans faire appel au terme de tyrannus, 
plus controversé même si plus correct du point de vue institutionnel, que Gabrio 
Zamorei avait inutilement cherché de purger de toutes les connotations négatives 
que la propagande communale lui avait attribuées37.

L’adoption par Barnabé de ce sigle associant fonction onomastique et politique 
ne fut pas fortuite, comme le laisse comprendre le fait que Galéas II lui-même 
fut poussé à adopter le chiffre DG (Dominus Galeatius) dans les représentations 
emblématiques de la seigneurie dans lesquelles son nom devait accompagner celui 
de son frère (c’est le cas du fiorino frappé conjointement par les deux seigneurs)38 
(fig. 5). Dans les monnaies de moindre valeur, tel le grosso d’argent, le chiffre des 
deux frères est en revanche réduit aux initiales des prénoms (B et G), placées d’un 
côté et de l’autre de la guivre, alors que le revers est occupé par la seule image de 
saint Ambroise39. Calqué sur le type de Barnabé, par volonté d’émulation – ou, plus 
simplement, pour préserver l’uniformité des compléments textuels déployés sur les 
deux faces de la frappe40 – le sigle DG ne semble pas chargé d’une valeur idéologique, 
même si Galéas avait élaboré une interprétation de son pouvoir plus moderne et 

36  Voir id., Brescia viscontea…, op. cit., passim et Storti Storchi Claudia, Scritti sugli statuti lombardi, Milan, 
Giuffrè, 2007, passim.

37  Sur ce point et sur l’opposition entre les termes de dominus et de tyrannus dans la littérature 
contemporaine, voir Gamberini Andrea, « « Da « orgogliosi tiranni » a « tyrannidis domitores ». I Visconti e il 
motivo anti-tirannico come fondamento ideologico dello stato regionale », dans Albonico Simone et Romano 
Serena (dir.), Courts and courtly cultures in early modern Italy and Europe. Models and languages, actes du colloque 
(Lausanne 2013), Rome, Viella, 2016, p. 111-127.

38  Bazzini M. et Toffanin A., La zecca di Milano. Da Azzone Visconti…, op. cit., p. 126-129, num. 490-493.
39  Ibid., p. 130-168, num. 494-532.
40  Les cimiers des deux seigneurs sont reproduits sur les deux faces de la monnaie, accompagnés par 

l’inscription : cimeriu[m] d[omi]ni + Bernabovis/Galeaz[i] vicecomitis.

F ig . 5  – F io r in o  d 'o ro  d e  B e rn a b è  e t  G a lé a s  V is c o n t i.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0178

poussée sur le plan juridique que son frère, en assimilant progressivement l’autorité 
du vicaire à celle de l’empereur, tout en révélant son origine divine41. 

Le chiffre DB quant à lui demeura omniprésent dans les œuvres commandées 
par Barnabé, autant publiques que privées, s’affirmant comme l’un des signes les plus 
marquant de sa seigneurie. Il apparaît sur la plupart de ses émissions monétaires 
– seul ou associé à l’armoirie Visconti timbrée de son cimier personnel (la guivre à 
la crête « plumée ») – comme sur les pièces d’orfèvrerie (c’est le cas des plaquettes 
émaillées dont nous avons déjà parlé) et dans les enluminures (il est inscrit dans 
une lettrine ornée du célèbre Guiron le courtois : Paris, BnF, ms. NAF 5243, fo 46vo). 
L’héraldique monumentale elle-même intègre couramment le chiffre du seigneur. 
Dans le château de Pandino, résidence de chasse bâtie vers 1361 par Barnabé en 
plein milieu de la plaine du Pô, les lettres DB accompagnent, rehaussées en « or », 
la devise du prince : le guépard casqué tenant un phylactère inscrit42 (fig. 6). Face à 
la surabondance d’armoiries chargées de la seule guivre dans toutes les pièces du 
château, cette composition emblématique, évoquant ouvertement le seigneur du 
lieu, ne marque toutefois que les espaces du rez-de-chaussée destinés à une fonction 
publique : le porche sur le côté est et une grande salle sur le côté nord43. De même, 

41  À détriment du peuple, qui ne sera plus inclu parmi les sources de légitimation du pouvoir. Sur la 
conception du pouvoir seigneurial de la part de Galéas II et sur sa volonté de légitimer l’origine juridique de sa 
seigneurie par le vicariat impérial voir Cengarle Federica, « Tra maiestas Imperii e maiestas Domini : il vicariato 
composito di Galeazzo II Visconti (1354-1378) », dans Grillo Paolo (dir.), Signorie italiane e modelli monarchici 
(secoli XIII-XIV), Rome, Viella, 2013, p. 261-277, à la p. 261. 

42  Albini Giuliana et Cavalieri Federico, Il castello di Pandino. Una residenza signorile nella campagna 
lombarda, Crémone, Turris, 1986, p. 84. Sur les peintures du château voir Romano Serena, « Palazzi e castelli 
dipinti. Nuovi dati sulla pittura lombarda attorno alla metà del Trecento », dans ead. et Zaru Denise, Arte di corte 
in Italia del Nord. Programmi, modelli, artisti (1330-1402 ca.), Rome, Viella, 2013, p. 251-274.

43  Dans les autres parties du château l’identité du seigneur était en revanche rendue explicite par 
l’association de l’armoirie à la guivre avec celle des Della Scala (de gueules à une échelle d’argent), famille d’origine 
de Regina, femme de Barnabé.

F ig . 6  – D e v is e  d u  g u é p a rd  
c a s q u é  a c c o m p a g n é e  p a r  le s  
in it ia le s  d e  B a rn a b é  V is c o n t i . 
P a n d in o  (C ré m o n e ), c h â t e a u  
V is c o n t i, c o u r.



179« U T ROBIQU E I M PR E S SA L E GU N T U R H A E L I T E R A E D. B .  I DE S T D OM I N US BE R BA B O S »

l’armoirie de Barnabé accompagnée de ses « lettres onomastiques » marque d’autres 
hauts lieux de la vie publique des villes lombardes, telle la tour surplombant la place 
et le palais de la Commune à Bergame44. 

La valeur politique de l’armoirie «  brisée  » semble en outre confirmée par 
l’usage fréquent de couronnes placées, en guise de tilde, au-dessus des lettres, 
comme on le voit dans les plaquettes déjà mentionnées de Blois et de Milan et dans 
celle autrefois conservée dans les collections Engel-Gross et Rütschi ; dans le relief 
figuré et inscrit qui, à Bergame, célèbre la fondation en 1355 de la forteresse dite 
« Firma fides » sur le sommet du col de Saint-Jean (où un D couronné accompagne 
un B sans couronne)  ; sur la base du monument équestre de Barnabo, jadis placé 
dans l’abside de l’église palatine San Giovanni in Conca et aujourd’hui au Musée du 
Castello Sforzesco de Milan (dans ce cas les lettres « onomastiques » figurent aux 
côtés de la devise du guépard casqué)45. S’il n’était pas rare à cette époque que les 
armoiries soient timbrées par des couronnes46, l’usage de lettres « onomastiques » 
couronnées demeure bien plus singulier. On pourrait comparer cet usage au signet 
chargé du chiffre JRF adopté par Jean le Bon pendant sa captivité en Angleterre 
(1356-1360) (Johannes Rex Francorum)47, puis timbré d’une couronne une fois rentré 
en France48. Si le parallélisme avec le cas de Barnabé est frappant (mais Jean n’associa 
jamais le sigle « onomastique » à son armoirie ou à ses devises), il est impossible 
d’établir si les orientations emblématiques du seigneur milanais s’inspiraient de 
modèles observés pendant son séjour à la cour de France ou, autrement, par le biais 
des contacts établis entre les deux cours en prévision du mariage de Jean Galéas 
avec Isabelle de Valois. La chronologie des pièces examinées semble d’ailleurs 

44  La lettre D, encore visible à dextre de la guivre, était vraisemblablement accompagnée d’un B, à senestre. 
La ville de Bergame rentrait parmi les territoires gouvernés par Barnabé  : Ferrari M., «  Stemmi esposti…»,  
art. cit., p. 102. L’armoirie est dotée d’un chef « impérial » à trois aigles de sable.

45  Sur le côté droit les deux lettres sont couronnées, alors que sur le côté opposé seulement le D porte la 
couronne. Sur la sculpture voir Vergani G.A., L’arca di Benrabò Visconti…, op. cit.

46  Voir, par exemple, l’Armorial Bellenville (Paris, BnF, ms. Fr. 5230) et l’Armorial de Gerle (Bruxelles, 
Bibliothèque royale de Belgique, ms. 15652-15656).

47  Voir < http://www.sigilla.org/sceau-type/jean-ii-france-cinquieme-signet-40577 > (cons. le 26/01/2022). 
Cachet à forte connotation personnelle, le signet était utilisé pour marquer les lettres et documents directement 
visés par son porteur ou pour sceller la correspondance privée. Celui de Jean le Bon est reproduit dans Dalas 
Martine, Corpus des sceaux français du Moyen Âge, t. 2, Les sceaux de rois et de régence, Paris, Archives nationales, 
1991, p. 208, num. 127 (an 1360). L’initiale du possesseur, parfois accompagnée par des armories, se retrouve sur 
d’autres signets tout comme sur certains contre-sceaux et petits sceaux, surtout féminins : Nielen Marie-Adélaïde, 
Corpus des sceaux français du Moyen Âge, t. 3, Les sceaux des reines et des enfants de France, Paris, Service 
interministériel des Archives de France, 2011, p. 207, num. 105 (M = Marguerite, comtesse de Flandre, 1366) ; 
p. 211, num. 109 (B = Blanche, duchesse d’Orléans, avant 1392) ; p. 218, num. 116 (I = Jeanne de France, 1369).

48  Voir < http://www.sigilla.org/sceau-type/jean-ii-france-sixieme-signet-40684 >. Dalas M., Corpus des 
sceaux français…, op. cit., p. 209, num. 128 (1361). Louis XII frappa en premier des monnaies avec l’armoirie 
royale timbrée d’une couronne et accostée de deux L couronnés : Lafaurie Jean, Les Monnaies des rois de France, 
t. 1, Hugues Capet à Louis XII, Paris-Bâle, Bourgey-Monnaies et Médailles, 1951, p. 128-129, num. 596 (après 
1499  ?). Son prédécesseur, Charles VIII, fit apposer un K couronné, accompagné par l’armoirie royale, sur le 
vitrail de la grande rose de la façade de la Sainte-Chapelle de Paris.

http://www.sigilla.org/sceau-type/jean-ii-france-cinquieme-signet-40577
http://www.sigilla.org/sceau-type/jean-ii-france-sixieme-signet-40684


D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0180

prouver que, à cette période, les Visconti étaient désormais capables d’effectuer des 
choix emblématiques autonomes, s’inscrivant à l’intérieur d’un projet cohérent de 
construction de l’image seigneuriale. 

4. Après Barnabé. Le sigle lignager de Jean Galéas

Même s’il s’était imposé comme chiffre de sa seigneurie, le type de lettres 
«  onomastiques  » utilisé par Barnabé ne trouva pas d’héritiers. Ses successeurs 
revinrent en effet au chiffre composé par les initiales ou par les premières syllabes 
de leur prénom. Seule la couronne sera reprise plus tard par Philippe Marie qui la 
plaça, en manière de tilde, sur les syllabes composant son sigle « onomastique » (FI/
MA) : signe honorifique, elle exprimait l’image de la souveraineté, faisant peut-être 
allusion au titre ducal49. Dans le manuscrit Triv. 732, par exemple, daté de 1445-1447, 
les initiales couronnées de Philippe Marie accompagnent ses cimiers et l’armoirie 
écartelée Visconti-Empire (fo 1ro). Dans cette somptueuse image de majesté, qui 
affirme à la fois l’identité du prince et la nature de son pouvoir, l’armoirie est elle-
même timbrée d’une couronne et surmontée par la devise du piumai que Philippe 
Marie avait reçu en 1442 d’Alphonse V d’Aragon50.

Il ne faudrait pourtant pas en conclure que le retour du sigle onomastique 
marque l’apparition d’un usage banalisé de ce type de chiffre. Le sigle adopté par 
Jean Galéas, à la tête de l’état milanais depuis 1385, ne semble en effet pas destiné à 
mettre seulement en exergue le nom du seigneur, comme ses successeurs le feront 
plus tard51. Le premier duc de Milan employa d’une façon massive – et nous oserons 
dire exclusive dans les manifestations iconiques monumentales de sa seigneurie – le 

49  Jean Galéas introduit également la couronne comme ornement du casque soutenant son cimier, 
peut-être après la concession du titre ducal en 1395, comme le ducato frappé entre 1395 et 1402 le documente : 
Guanazza Luca et Toffanin Alessandro, La zecca di Milano. Bernabò Visconti (1354-1385) e Gian Galeazzo Visconti 
(1378-1402), Rome, Istituto poligrafico e zecca di Stato, 2014 (Balbi de Caro Silvana et Angeli Bufalini Gabriella 
[dir.], La collezione di Vittorio Emanuele III. Medagliere – Bollettino di numismatica online. Materiali, 24), p. 61, 
num. 613. Philippe Marie utilisa la couronne comme ornement à la fois du casque soutenant son cimier et de ses 
devises (capitergium). 

50  Sur celle-ci voir Maspoli Carlo, « Arme e imprese visconte e sforzesche Ms. Trivulziano n. 1390. I », 
Archives héraldiques suisses, 110, 1996, p. 132-158, aux p. 152-153, note 10. Voir aussi < https://devise.saprat.fr/
embleme/fi-ma > (cons. le 26/01/2022). Une image similaire est présentée dans le Milan, ms. Triv. 1018, fo 2ro : 
les cimiers n’y sont pas représentés, mais la devise du capitergium timbre l’armoirie, surmontée et mise à l’honneur 
par la couronne du piumai.

51  Ces derniers ont fait effectivement recours aux simples initiales de leurs prénom : I et M ou IO et MA 
pour Jean Mairie (Iohannes Maria) ; H et E pour Hector (Hestor) ; I et K pour Jean Charles (Iohannes Karolous) 
qui utilisa même le chiffre IO dans les monnaies frappées en 1412 avec Hector ; les lettres F et M ou les syllabes 
FI et MA, comme on vient de le voir, pour Philippe Marie (Filippus Maria) : cf. Crippa C., Le monete di Milano…, 
op. cit., p.  97-135  ; Bazzini Marco et Toffanin Alessandro, La zecca di Milano. Da Giovanni Maria Visconti  
(1402-1412) a Gian Carlo e Estore Visconti (1412), Rome, Istituto poligrafico e zecca di Stato, 2015 (Balbi de 
Caro Silvana et Angeli Bufalini Gabriella [dir.], La collezione di Vittorio Emanuele III. Medagliere; Bollettino di 

https://devise.saprat.fr/embleme/fi-ma
https://devise.saprat.fr/embleme/fi-ma


181« U T ROBIQU E I M PR E S SA L E GU N T U R H A E L I T E R A E D. B .  I DE S T D OM I N US BE R BA B O S »

chiffre GZ qui avait déjà été utilisé par son père. Apparemment insouciant des 
confusions possibles, il en préserva même la graphie dans la plupart de cas. S’il est vrai 
que le futur duc était de préférence appelé Galeaz, surtout entre la mort de son père 
(1378) et la concession du titre ducal (1395)52, le choix de ces lettres emblématiques 
pourrait aussi refléter sa volonté d’affirmer un lien dynastique. La reprise d’éléments 
emblématiques utilisés par d’autres membres de la famille était d’ailleurs courante 
dans les seigneuries d’Italie du nord : elle rendait explicites certains liens dynastiques 
et marquait la continuité du lignage seigneurial (en légitimant par là-même la 
succession). Par ce biais, Jean Galéas cherchait peut-être aussi à effacer la mémoire 
de son oncle Barnabé, dont il avait pourtant gardé le cimier à la guivre surmonté 
d’une crête « plumée » : un signe probablement déjà entré parmi les emblèmes de 
la seigneurie que Jean Galéas prétendait d’avoir légitimement acquise53. D’ailleurs 
le chiffre GZ ne fut pas le seul élément emblématique que Jean Galéas hérita de son 
père, comme le prouve, par exemple, le remploi de la devise du tizzone. 

Les armes du père et du fils se ressemblent et se confondent à tel point que 
de nos jours encore l’attribution à l’un ou à l’autre de certaines représentations 
héraldiques – et, par conséquent, des œuvres sur lesquelles elles figurent – demeure 
parfois incertaine54. Les peintures murales du château de Pavie, forteresse bâtie par 
Galéas II à partir de 1360 et puis réaménagée par ses successeurs, en sont un bon 
exemple. Dans les salles regorgeant d’éléments héraldiques, si la présence du cimier 
à la guivre ornée d’une haute crête continue et dentelée permet d’attribuer certains 
décors à Galéas II55, qui en 1366 avait demandé à Guy de Gonzague de lui envoyer 
des peintres pour décorer le château, l’identification d’autres armoiries et devises 
accompagnées par les initiales GZ demeure moins évidente. Jean Galéas lui-même, 
un an après la mort de son père en 1380, avait d’ailleurs à son tour demandé à Louis 
de Gonzague de lui envoyer « quatuor vel sex bonos depictores », capables de réaliser 
« figuras et animalia » pour travailler « picturis certarum sallarum et camerarum 

numismatica online. Materiali, 30), passim et Fiorio M.T. et Pirovano C. (dir.), Museo d’Arte Antica del Castello 
Sforzesco. Scultura lapidea, t. 4, op. cit., passim.

52  Kirsch Edith W., Five illuminated manuscripts of Giangaleazzo Visconti, University Park, Pennsylvania 
State University Press, 1991, p. 21. La double « appellation » du seigneur est rappelée par Iohannis de Mussis, 
Chronicon placentinum, éd. L.A. Muratori (Rerum Italicarum Scriptores, t. 16), Mediolani, Ex typographia 
Societatis Palatinae in Regia Curia, 1730, col. 447-633, à col. 557.

53  Cf. Ferrari Matteo, « Il cimiero: espressione dell’identità, insegna dinastica, simbolo di rango (Lombardia 
e Veneto, XIV secolo) », Mélanges de l’Ecole française de Rome. Moyen Âge, 131, 1, 2019.

54  Vicini Donata, « Le arti nel castello di Pavia al tempo di Galeazzo II Visconti (1360-1378) », dans Besch 
Ingeborg et Graf von Bothmer Hans-Caspar (dir.), Bilder sind nicht fiktiv sondern anschaulich. Festschrift für 
Christa Schwinn, Saarbrücken, Staden, 2005, p. 81-89 essaie de distinguer les peintures réalisées par Galéas de 
celles commanditées par son fils.

55  A côté d’un écu en forme de targe, timbré par ce type de cimier et accompagné par la devise du tizzone 
et les lettres GZ (voir Gigli Antonella, « Pavia », dans La pittura in Lombardia. Il Trecento, Milan, Electa, 1993, 
p.  134-152, à la p.  140, fig. 172), on trouve d’autres armoiries Visconti associées à celle de Savoie, qui sont à 
attribuer à Blanche, femme de Galéas II († 1387).



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0182

castri nostri Papie, quas presentialiter facimus dipingi »56. Pourtant, les peintures les 
plus anciennes du château semblent dater d’avant ce chantier, et plus précisément 
d’avant 1372, avant la mort d’Isabelle de Valois, première épouse de Jean Galéas57. 
Les armes parties Visconti-France y accompagnent en effet celles penchées timbrées 
des Visconti, celles-ci déjà encadrées par les initiales GZ.

Cette volonté de Jean Galéas de mettre en exergue une continuité entre sa 
personne et celle de son père concerne également les émissions monétaires. Son 
ducato est forgé sur le modèle du fiorino de Galéas II : seuls l’absence de la devise du 
tizzone sur l’avers et l’emploi du cimier à la guivre à la crête « plumée », au revers, 
permettent de distinguer l’émission du père de celle du fils, qui fait encore le choix 
d’accoster les lettres G et Z à l’armoirie familiale58. Au contraire, les sceaux utilisés 
par le premier duc de Milan se caractérisent par une emblématique qui se fait bien 
plus personnelle. D’après Giacomo Bascapé, Jean Galéas fit usage, à côté du grand 
sceau d’état, d’un plus petit, dépourvu de légende, dont les éléments iconographiques 
exprimaient ouvertement son identité : l’armoirie formée d’un écu parti, au premier 
à la guivre au chef d’empire, au second à la devise du chien sous le pin ; les lettres IO 
et GZ, timbrées d’un tilde, placées de part et d’autre de l’écu, surmonté par un VI 
(Vicecomes ?)59.

5. Les derniers Visconti. Généralisation de l’usage des lettres 
« onomastiques » 

À partir du dernier quart du XIVe siècle, les lettres emblématiques devinrent une 
composante stable de l’emblématique des Visconti et, à l’instar de l’armorie ou des 
devises, firent elles-aussi l’objet de concessions. Élevant au rang comtal les frères 

56  Osio Luigi (dir.), Documenti diplomatici tratti dagli archivi milanesi, t. 1, Milan, Giuseppe Bernardoni 
di Giovanni, 1864, p.  212, doc. CXLVII (30 septembre 1380). Une nouvelle campagne décorative, presque 
totalement perdue, fut par la suite réalisée par Galéas Maire Sforza : Welch Evelyn S., « Galeazzo Maria Sforza 
and the Castello di Pavia, 1469 », The Art Bulletin, 71, 3, 1989, p. 352-375. Sur l’ornementation de la résidence des 
Visconti voir aussi Albertini Ottolenghi Maria Grazia, « La decorazione del castello di Pavia dal 1366 alla fine del 
Quattrocento », dans Storia di Pavia, t. 3/III, L’arte dall’XI al XVI secolo, Pavie, Banca Regionale Europea, 1996, 
p. 549-578.

57  Voir Gigli A., « Pavia », art. cit., p. 138.
58  Voir, respectivement, Bazzini M. et Toffanin A., La zecca di Milano. Da Azzone Visconti…, op. cit., p. 182, 

num. 546 et s. et Guanazza L. et Toffanin A., La zecca di Milano. Bernabò Visconti…, op. cit., p. 61, num. 613 et 
s. Clemente Fedele me signale qu’une guivre accompagnée des lettres GZ marquait aussi la vignette qui était 
imprimée par l’Ufficio delle bollette de Bologne sur les lettres sortant ou entrant dans la ville sous le gouvernement 
du seigneur milanais  : voir Clemente Fedele et Francesco Mainoldi, Bologna e le sue poste, Bologne, s.l., 1980, 
p. 20.

59  Cf. Bascapé G., I sigilli dei duchi di Milano…, op. cit., p. 9 et fig. 4. Ce sceau pourrait dater d’avant l’octroi 
du titre ducal (1395) et du droit d’écarteler la guivre à l’aigle impériale (1397), étant l’aigle impériale en chef 
normalement adoptée par les familles italiennes comme signe d’appartenance gibeline même en absence d’une 
concession spécifique.



183« U T ROBIQU E I M PR E S SA L E GU N T U R H A E L I T E R A E D. B .  I DE S T D OM I N US BE R BA B O S »

Ruggero et Pietrino Cavazzi, Jean-Marie 
Visconti leur octroya l’augmentation de leurs 
armes avec un chef à trois guivres flanquées 
des initiales IO/MA ; elles seront remplacées 
en 1452 – et le changement est littéralement 
parlant – par les lettres FR/SF, octroyées par 
Francesco Sforza à Sanguinolo Cavazzi avec 
le titre baronnial et le droit d’utiliser ses 
devises60. Même si la concession de lettres, 
comme celle de devises, permettait de créer 
un lien direct et vraiment personnel entre 
le souverain et ses fidèles, elle resta toutefois 
rare chez les Visconti, comme chez les autres 
seigneurs d’ailleurs61. De toute évidence, 
comme Laurent Hablot l’indique, les mots 
et les lettres s’intégraient difficilement dans 
les armoiries et, de ce fait, leur concession 
restait peu fréquente et, en général, réalisée 
en complément des devises auxquelles ces 
signes étaient associés. 

Si, au début, les nécessitées liées à l’exercice du pouvoir avaient favorisé 
l’adoption des lettres «  onomastiques  », à la fin du XIVe siècle leur usage était 
désormais largement partagée au sein de la famille. C’est probablement le cas 
de Mastino Visconti, qui en 1379 avait été désigné par son père Barnabé pour 
lui succéder dans les seigneuries de Brescia et de la Valle Camonica62. Ses armes 
pourraient être identifiées avec celles qui sont peintes sur la tour dite des Beccagutti 
à Plemo, bourgade de cette vallée située dans la partie occidentale de l’actuelle 
province de Brescia (fig. 7). Au milieu d’une composition héraldique désormais 
très fragmentaire, une pâle guivre Visconti, inscrite dans un écu penché et timbré 
d’un casque orné de grandes ailes dorées, est accompagnée d’un M oncial, alors 
que d’autres lettres similaires parsèment la moitie droite du volet du heaume63. 

60  Hablot Laurent, Affinités héraldiques. Augmentations, concessions et partages d’armoiries au Moyen Âge, 
mémoire d’HDR, 2015, p. 353-354.

61  Leonello d’Este concéda en 1442 l’usage des lettres LM (Leonello Marchese), à la Commune de 
Montecchio : ibid., p. 375.

62  Sur le personnage voir Villa Ettore Tito, « La vicenda di Estore Visconti », Archivio storico lombardo, 
107, 1981, p. 41-76.

63  Les signes dorés visibles sur la moitié gauche du lambrequin pourraient correspondent à d’autres lettres, 
pourtant indéchiffrables. De possibles signes onomastiques (des O ?) sont identifiables sur le lambrequin d’une 
deuxième armoirie, très abimée, placée à la dextre de celle présumée de Mastino. D’après Sina Alessandro, Esine : 
storia di una terra camuna, Brescia, Tiprografia Queriniana, 1946, p. 202 l’armoirie Visconti daterait de la fin 
du XIVe siècle et serait côtoyée par celle des Beccagutti, famille qui en 1355 reçut de Barnabé Visconti le titre 

F ig . 7  – P e in t u re  m u ra le  a u x  a rm e s  V is c o n t i, 
d é t a il d e  l'a rm o ir ie  d e  M a s t in o  V is c o n t i  (  ? ). 
P le m o  (B re s c ia ), To r re  B e c c a g u t t i .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0184

Si le rôle politique de Mastino, en tant qu’héritier in pectore du seigneur, 
justifiait la personnalisation de l’armoirie familiale, comme ce sera plus tard le 
cas de Blanche Marie Visconti64, vers la fin du XIVe siècle d’autres membres de la 
famille utilisèrent des lettres « onomastiques », sans que des raisons « juridiques » 
en imposent ou justifient l’adoption. Valentine, fille de Jean Galéas, fit ainsi peindre 
en vert un char parsemé de V et fabriquer un anneau orné de W (à savoir de doubles 
V)65. Ces œuvres étant perdues, il est difficile de se prononcer à la fois sur l’aspect 
de ces lettres, qui étaient peut-être déjà plus proches des monogrammes que des 
initiales « onomastiques », et sur leur association éventuelle à une armoirie. Le 
redoublement du V – une allusion à la fois au prénom de la duchesse et au nom 
de sa famille – pouvait en tout cas interpeller le spectateur, lui proposant des 
solutions différentes, à l’instar des monogrammes qui se répandront dès le début 
du XVe siècle. Le monogramme de Sigismondo Malatesta à Rimini, célèbre autant 
que problématique, représente un bon exemple de cette évolution  : entrelacées, 
insérées dans un écu, écartelées à l’armoirie – comme s’il s’agissait d’une vraie 
devise –, les lettres S et I renvoient au prénom du prince tout en l’associant à celui 
de sa femme, Isotta degli Atti, dans une ambigüité sans doute volontaire.

D’ailleurs, les Visconti n’ont pas été le seuls « princes » italiens à utiliser des 
lettres onomastiques pour personnaliser l’armoirie familiale. D’autres lignages 
seigneuriaux qui ont justement connu des formes de pouvoir partagé ont eu 
précocement recours à cette solution, comme c’est le cas des seigneurs de Vénétie, 
tout d’abord dans leurs émissions monétaires. À Padoue, Ubertino da Carrara, 
rouvrant l’atelier monétaire local, fit réaliser des pièces à son initial (un V) alors 
que Jacopo, son successeur, associa le premier les initiales de son nom (IA) à un 
char, meuble héraldique de la famille66. Ce fut pourtant François Ier qui, après 

de vicaires du castrum de Plemo, stratégique pour le contrôle de cette partie de la vallée alpine. Sur cet acte 
voir Pagnoni F., Brescia viscontea…, op. cit., p. 136 et Lechi Fausto, Le dimore bresciane in cinque secoli di storia, 
t. 1, I castelli, Brescia, Edizioni di storia bresciana, 1973, p. 244-247. J’ignore sur quelle base Sina A., Esine…, 
op. cit., p.  202 affirme qu’une armoirie des Federici, autre grand lignage gibelin de la vallée, avait recouvert 
l’ensemble héraldique : le fragment d’une crête plumée laisserait plutôt croire qu’une nouvelle armoirie Visconti 
fut superposée à la peinture plus ancienne.

64  Voir les armes Visconti à ses initiales (B/M) sculptées sur la Loggia degli Osii à Milan, probablement 
datées de l’époque de sa régence conjointe avec le fils Galéas Marie Sforza (1466-1468). Sur les sceaux utilisés par 
Blanche Marie et par son fils, eux aussi chargés de lettres « onomastiques », voir Bascapé G., « I sigilli dei duchi 
di Milano… », art. cit., p. 11-12.

65  Voir <  https://devise.saprat.fr/embleme/v  > (cons. le 26/01/2022) et Laborde Léon, Les ducs de 
Bourgogne. Études sur les lettres, les arts et l’industrie pendant le XVe siècle, t. 3/II, Paris, Plon frères, 1852, p. 112, 
art. 5690, 5881, mars 1400.

66  Cfr. Saccocci Andrea, « L’héraldique et l’iconographie des Carrara de Padoue sur les monnaies, les sceaux, 
les miniatures et les fresques », dans Loskoutoff Yvan (dir.), Héraldique et numismatique II. Moyen Âge-Temps 
modernes, Mont-Saint-Aignan, PURH, 2014, p. 181-197, aux p. 181-182. Les lettres IA étaient disposées en dessus 
de la traverse de la croix, d’une part et d’autre, tandis que deux chars étaient placés en dessous : Passera Lorenzo, 
La zecca di Padova, Rome, Istituto poligrafico e zecca di Stato, 2013 (Silvana Balbi de Caro, Gabriella Angeli 
Bufalini [dir.], La collezione di Vittorio Emanuele III. Medagliere -Bollettino di numismatica online. Materiali, t. 6), 
p. 87-107, num. 75-95 (grosso carrarino). 

https://devise.saprat.fr/embleme/v


185« U T ROBIQU E I M PR E S SA L E GU N T U R H A E L I T E R A E D. B .  I DE S T D OM I N US BE R BA B O S »

1355, introduisit durablement le sigle onomastique dans l’emblématique familiale, 
en plaçant un F redoublé de part et d’autre de l’enseigne familiale et en sortant 
cette nouvelle formule héraldique du contexte strictement numismatique67. 

Pareillement, à Vérone, la cohabitation de deux frères au sommet de l’état 
semble avoir favorisé l’adoption de ce dispositif  : le grosso aquilino frappé par 
Albert II († 1352) et Mastino II della Scala († 1351), entre 1349 et 1351, présente 
dans la légende du revers une échelle, emblème de la famille, côtoyée par les 
lettres A et M68. La « brisure » onomastique, bien documentée pour Mastino II 
–  les écussons armoriés figurant sur son tombeau intègrent deux M de part et 
d’autre de l’échelle –, fut reprise par Cansignorio, seigneur avec son frère Paolo 
Alboino (1359-1375)69, et par Antoine, le dernier des Scaligeri à avoir gouverné 
Vérone, comme en atteste un relief retrouvé, il y a une trentaine d’années, dans 
le château de Torri del Benaco. Sur cette pièce, datée vers 1383, deux A sont 
intégrés dans l’écu, placés des deux côtés de l’échelle familiale70. Contrairement 
aux premiers Visconti, chez les seigneurs de Vérone, au milieu du XIVe siècle 
l’utilisation d’initiales « onomastiques » n’était déjà plus une pratique exclusive 
des membres de la famille gouvernant la ville. Évêque de Vérone, Pietro della Scala 
fit fondre une cloche à ses armes en 1358 : on y trouve un écusson avec une échelle 
à quatre barreaux, dont le premier est surmonté d’une mitre, flanquée par deux P 
majuscules71. 

D’autre part, si l’application des lettres « onomastiques » à l’armoirie pouvait 
répondre à une exigence des élites seigneuriales –  et sa position d’évêque joua 
probablement un rôle dans le choix emblématique de Pietro della Scala  – cette 
solution connut un rapide succès dans une large partie de la société, peut-être 
aussi parce que l’usage limité des brisures dans la péninsule n’offrait pas de 
véritables alternatives à cette exigence d’expression de l’identité individuelle. 
Le phénomène devient déjà évident dans la seconde moitié du XIVe siècle parmi 
les fonctionnaires itinérants, podestats et capitaines du peuple, gouvernant les 

67  Ibid., p. 108-126, num. 96-114 (grosso carrarino) et p. 145-155, num. 133-143 (carrarese da quattro 
soldi). Son fils Francesco Novello (1390-1405) remplaça le deuxième F avec un I pour Franciscus Junior : ibid., 
p. 156-168, num. 144-156.

68  Voir Saccocci Andrea, La Monetazione di Verona, Rome, Istituto poligrafico e zecca di Stato, 2015 (Balbi 
de Caro Silvana et Angeli Bufalini Gabriella [dir.], La collezione di Vittorio Emanuele III. Medagliere; Bollettino di 
numismatica online. Materiali, 29), p. 201, num. 171 et passim.

69  Au château de Soave (Vérone) un relief porte la date 1369 et une échelle, emblème des Dalla Scala, 
accompagnée d’une part et d’autre des lettres C et S : Camuzzoni Giulio, Soave e il suo castello, Vèrone, Stabilimento 
tipolitografio Franchini, 1893, p. 109, 129, 162-163.

70  Sur la pierre armoriée, conservée au Musée de Castelvecchio de Vérone, voir Malavolta Anna, « Uno 
stemma di Antonio della Scala », dans Varanini Gian Maria (dir.), Gli Scaligeri 1277-1387, catalogue de l’exposition 
(Vérone 1988), Vérone, Mondadori, 1988, p. 110.

71  Voir Bernazzani Chiara, «  La campana civica: tra signum, simbolo e celebrazione visiva  », ONH. 
Giornale di cultura artistica, 2-3, 2010, p. 287-392, à la p. 329 et Varanini G.M. (dir.), Gli Scaligeri 1277-1387…,  
op. cit., p. 458.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0186

Communes de l’Italie du nord et du centre. Les reliefs héraldiques exposés dans 
la cour du Bargello à Florence offrent un bon exemple de la « démocratisation » 
de cet usage. Les initiales du prénom, dans la forme latine, de Ilario Sanguinacci, 
podestat en 1379, sont placées d’une façon très lisible des deux côtés de sa panoplie 
héraldique72, tandis que celles de Marino Lucarelli de Montepasello se mélangent 
au fond du relief (mais ces lettres étaient sûrement colorées à l’origine, et donc 
bien plus visibles)73. Citons encore l’armoirie redoublée de Francesco Gabrielli74, 
podestat et capitaine du Peuple en 1393  : elle intègre un monogramme AF qui 
ne correspond que partiellement au prénom du personnage, s’acquittant plutôt 
de la mission d’une sorte de légende de l’image héraldique  : A[rma] F[rancisci]. 
Dans l’armoirie de Giovanni della Porta75 (1455) enfin, les initiales sont même 
couronnées, peut-être pour mettre en exergue son rang comtal.

Conclusions

Répondant à une nécessité d’affirmation de l’identité de la personne, les initiales 
« onomastiques » firent donc leur apparition sur les monnaies et sur les sceaux, 
les supports les plus efficaces pour la circulation de l’image du pouvoir souverain. 
Ici, les lettres offraient tout d’abord une solution à une exigence d’ordre pratique : 
sur les monnaies, elles révélaient le nom du garant de l’émission, alors que sur 
les sceaux elles affirmaient l’identité de la personne dont provenait l’acte tout en 
assurant son authenticité.

Le champ d’application de ce système fut rapidement élargi. Dès les années 
1340 ces lettres intégrèrent la panoplie héraldique des familles seigneuriales. 
Toujours associées à d’autres éléments héraldiques ou emblématiques 
(l’armoirie, le cimier, les devises) et souvent même intégrées à l’armoirie, les 
sigles «  onomastiques  » personnalisaient l’enseigne familiale, à l’instar d’autres 
ornements extérieurs de l’écu, et représentaient ainsi l’individu au sein de son 
lignage. Tout en préservant le lien entre le porteur de l’armoirie et sa famille, 
les lettres «  onomastiques  » palliaient donc une des limites sémiologiques des 
armories, à savoir la difficulté de représenter l’individu, son rang, ses aspirations 
et prétentions76. Ce problème, commun à tous les systèmes héraldiques européens, 
fut probablement ressenti de manière plus prononcée dans un pays comme 
l’Italie, dans lequel les brisures « classiques » furent utilisées, vraisemblablement, 

72  Fumi Cambi Gado Francesca, Stemmi nel Museo nazionale del Bargello, Firenze, SPES, 1993, p. 6, num. 8.
73  Ibid., p. 14, num. 19
74  Ibid., p. 18-19, num. 22a-b.
75  Ibid., p. 75, num. 92.
76  Sur les limites du signe héraldique, voir Savorelli A., « « A, noir… »… », art. cit., p. 165.



187« U T ROBIQU E I M PR E S SA L E GU N T U R H A E L I T E R A E D. B .  I DE S T D OM I N US BE R BA B O S »

d’une façon moins diffuse et constante77. À défaut d’autres signes de distinction 
à apposer sur l’armoirie les membres d’une même famille étaient, donc, le plus 
souvent placés sur le même plan héraldique, tous confondus sous le même 
emblème. Insérées dans l’armoirie, les lettres « onomastiques » agissaient comme 
une brisure personnelle, apportant des informations supplémentaires au message 
exprimé par l’armoirie78. 

Le succès initial de cette solution au sein des familles seigneuriales s’explique 
facilement. Si l’armorie familiale, immuable, déclarait l’appartenance de tous les 
membres du clan à la dynastie et donnait une légitimité à la transmission du 
pouvoir, l’ajout d’éléments accessoires permettait d’isoler l’individu par rapport 
aux autres membres du lignage, notamment ceux qui étaient dotés d’un même 
statut. Apparemment dépourvu d’autres finalités, le sigle «  onomastique  » se 
prêtait toutefois à exprimer également des messages plus orientés. Le D adopté par 
Barnabé Visconti, calqué peut-être sur le titre de dominus generalis que les villes 
lombardes lui avaient reconnu, offre un exemple remarquable qui trouvera par 
la suite de rares épigones : les Monferrato, qui utilisèrent la M de marquis, titre 
constituant l’identité du lignage des Alérame79, ou Fréderic de Montefeltro, qui 
accosta l’initiale de son nom (F ou FE), d’abord, par la lettre C (il était le comte 
d’Urbino), puis, par le mot DUX, à la suite de l’obtention du titre ducal en 1474.

Cependant, dans l’héraldique italienne les lettres « onomastiques » n’ont pas 
été une expression exclusive des élites seigneuriales. Notamment dans l’Italie du 
nord et du centre, de nombreux personnages appartenant à des familles nobles 
ou notables (mais aussi les collectivités) prirent assez tôt l’habitude d’inscrire 
leurs initiales à côté de l’armoirie, parfois redoublant une déclaration d’identité 
déjà exprimée par le cimier. Les raisons du large succès rencontré par cet usage 
restent à éclaircir. Du fait de la participation des cadets au partage de l’héritage, 
cet expédient permettait de mettre un nom sur l’armorie familiale et donc sur 
les biens qu’elle marquait. Compte tenu de leur connexion avec une personne 
bien identifiée et identifiable, ces lettres introduisaient d’ailleurs une temporalité 
dans un signe, tel l’armoirie, atemporel par sa nature. Toutefois, il n’est pas 

77  Cf. Zug Tucci Hannelore, « Un linguaggio feudale : l’araldica », dans Storia d’Italia. Annali, t. 1, Turin, 
Einaudi, 1978, p. 811-877, à la p. 848. La question fait encore objet de débat. Les brisures ont été utilisées d’une 
manière large, mais non généralisée, par certaines familles piémontaises (Savoie, Saluces, Challant), même si 
leur adoption paraît concerner surtout les bâtards : Gentile Luisa Clotilde, Araldica saluzzese. Il Medioevo, Coni, 
Società per gli studi storici archeologici ed artistici della provincia di Cuneo, 2004, p. 39-46. Bruzio Visconti, 
fils naturel de Barnabé, brisa lui aussi l’armorie familiale  : Candiani Stefano, « Alcune considerazioni intorno 
all’iconografia dei santi vescovi ambrosiani nel Martirologio trecentesco Berlino-Milano », Rivista di storia della 
miniatura, 21, 2017, p. 61-77, aux p. 70-72

78  À ce but les lettres sont utilisées, de la fin du XIVe siècle, par les Monferrato et les Saluces : Gentile 
Luisa Clotilde, Riti ed emblemi. Processi di rappresentazione del potere principesco in area subalpina 
(XIII-XVI secc.), Turin, Zamorani, 2008, p. 186-187. Même en Piémont le sigle « onomastique » est utilisé dans 
l’héraldique monumentale, toujours en association à l’armoirie familiale.

79  Ibid., p. 187.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0188

exclu qu’elles furent tout simplement interprétées, à l’instar d’autres ornements, 
comme un marqueur du rang et donc adoptées en tant que signe de distinction80. 
Il ne faudrait pas oublier que, à la différence des chiffres et d’autres types de 
monogrammes, ces lettres restaient toujours connectées à un signe héraldique, 
s’inscrivant de préférence dans l’armoirie ou accompagnant un cimier ou une 
devise. Elles jouaient ainsi la fonction d’une sorte de titulus, de complément 
textuel aux informations transmises par l’image héraldique ou emblématique. 

Ce dernier aspect nous invite également à réfléchir sur l’emplacement 
attribué à ces lettres, toujours placées d’un côté et d’autre de l’emblème qu’elles 
accompagnent. Si l’axialité qui gouverne l’image héraldique pourrait avoir facilité 
cette solution et favorisé son adoption univoque, il ne faudrait de même pas 
oublier que, dans l’iconographie médiévale, les légendes relatives aux personnages 
représentés (notamment, mais pas exclusivement, les figures sacrées) étaient 
souvent distribuées de part et d’autre de leur tête. Cela permettait d’instituer un 
lien direct entre le personnage et l’inscription qui l’identifiait, afin d’éviter toute 
confusion. Substitut figuré de la personne, son représentant in absentia à l’instar 
du portrait81, comme Alphonse X de Castille le précisait déjà (partida II, titre XIII, 
loi XVIII)82, grâce à l’introduction du titulus « onomastique » l’image héraldique 
se libérait enfin de son péché originel –  qui en constituait tout de même aussi 
un atout, quand on voulait souligner le pouvoir du groupe – et devenait, à part 
entière, l’expression iconique d’un individu précis.

 

80  Sur la question voir encore Hablot L., « Les armoiries, un marqueur du rang… », art. cit.
81  Belting Hans, Bild-Anthropologie. Entwürfe für eine Bildwissenschaft, Munich, Fink, 2001, p. 115-142.
82  « L’image du roi, comme le sceau où figure son portrait, et les emblèmes qui portent ses armes, ses 

monnaies et les chartes où il inscrit son nom, toutes ces choses doivent être fort révérées, parce qu’elles en sont 
la remémoration, là où il n’est point » : Castillo Gomez Antonio, « Entre public et privé. Stratégies de l’écrit dans 
l’Espagne du Siècle d’Or », Annales. Histoire, Sciences Sociales, 56, 4, 2001, p. 803-829, à la p. 813.



L’usage de signes emblématiques et de devises faisait partie d’une pratique répandue 
dans l’entourage familial de Catherine de Clèves (1417-1476), duchesse de Gueldre. 
Parmi ces signes, les lettres emblématiques, monogrammes et chiffres occupaient 
une place importante. Leur emploi s’inscrit dans une tradition familiale remontant 
plus particulièrement aux aïeux de la branche maternelle de la duchesse de Gueldre. 
Ainsi, sur les tranches du Livre de Prières de Philippe le Hardi1, apparaissent, en 
bleu, les lettres PM et MP, pour Philippe et Marguerite de Flandre, son épouse. Jean 
sans Peur et Marguerite de Bavière, grands-parents maternels de Catherine, avaient 
également l’habitude d’utiliser les lettres MY ou YM, initiales de leurs prénoms 
respectifs2. Le cas le plus documenté est certainement celui de son oncle maternel, 
Philippe le Bon, dont le chiffre composé de deux EE affrontés figure sur plusieurs 
de ses manuscrits : il accompagne le portrait du duc en prière en présence de saint 
André dans son bréviaire de Bruxelles3, décore l’initiale de la prière consacrée à la 
Trinité dans son Livre de prières de Paris4, accompagne encore la miniature illustrant 
saint Rémy dans les Grandes Heures de Philippe le Hardi5. 

1  Bruxelles, KBR, ms. 10392. Nous avons présenté une version préliminaire de cet article à l’occasion 
du colloque Des chiffres et des Lettres. Monogrammes, lettres emblématiques et chiffres énigmatiques dans 
l’emblématique (fin du Moyen Âge, début de la Renaissance) (Bourg-en Bresse 2015). Cet article s’encadre dans le 
projet de recherche financé par le Conicyt du Chili, « Fondecyt Iniciación nº 11170706 ».

2  Voir à ce sujet Hablot Laurent, « Y M (Marguerite de Bavière) » < https://devise.saprat.fr/embleme/y-m > 
(cons. le 08/02/2022).

3  Bruxelles, KBR, ms. 9511, fo 398ro.
4  Paris, BnF, NAF ms. 16428, fo 43ro. 
5  Cambridge, Fitzwilliam Museum, ms. 3-1954, fo 238vo. Y figurent également les lettres PY, pour 

Philippe et Ysabel, utilisées par Isabelle de Portugal, duchesse de Bourgogne. Sur l’emblématique de Philippe 
le Bon, cf. Pastoureau Michel, « Emblèmes et symboles de la Toison d’or », dans Cockshaw Pierre et Van den 

Les lettres E D dans le Livre d’heures 
de Catherine de Clèves :

 quelques pistes pour éclaircir 
un mystère emblématique

Paola Corti
Universidad Adolfo Ibáñez



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0190

À l’époque de Catherine de Clèves, l’utilisation de ces chiffres ou lettres 
emblématiques était commune comme nous pouvons le constater avec son frère 
Adolphe de Clèves (1419-1492), seigneur de Ravenstein. Le chiffre ou monogramme 
ab de ce dernier a été inscrit à plusieurs reprises dans les marges de son livre d’heures 
aujourd’hui conservé à Baltimore6, où il est accompagné du mot emblématique PLUS 
QUONQUES MES7. Le même chiffre apparaît également sur les fermoirs du Codex 
Rotundus (Hildesheim, Dombibliothek, Hs. 728, ca. 1460), comme l’a remarqué 
Bodo Brinkmann8, ainsi que dans les marges d’autres manuscrits de sa bibliothèque 
tel que le livre du Voyage d’Outremer de Jean de Mandeville (Amiens, Bibliothèque 
d’Amiens métropole, ms. Lescalopier 95, fo 1ro)9.

Marie de Clèves, duchesse d’Orléans, sœur cadette de Catherine et d’Adolphe, 
utilisait semble-t-il plusieurs chiffres et lettres emblématiques que nous trouvons 
mentionnés dans de nombreux registres de comptes et inventaires. La lettre S, 
simple ou double, figure sur plusieurs de ses objets10, évocation probable de sa devise, 
le cygne colleté d’une couronne et enchainé. Les comptes mentionnent également 
comme lettres de « madame la duchesse » le « lm » ou le « ln »11 qui figurent aussi 
sur le frontispice de sa copie du Troylus, accompagnées d’autres devises de Marie 
de Clèves, comme les larmes noires et la chantepleure12. Le même chiffre apparaît 
en outre sur les pages de garde du manuscrit qui contient le Livre de Quatre Dames 
d’Alain Chartier, avec sa signature et son mot emblématique, ainsi que les devises et 

Bergen-Pantens Christiane (dir.), L’ordre de la Toison d’or de Philippe Le Bon à Philippe Le Beau (1430-1505), idéal 
ou reflet d’une société  ?, catalogue de l’exposition (Bruxelles 1996), Turnhout, Brepols, 1996, p. 99-106; Paviot 
Jacques,  « Emblématique de la maison de Bourgogne sous Philippe le Bon (1419-1467) », Bulletin de liaison des 
sociétés savantes, 12, 2007, p. 11-13 < http://cths.fr/_files/an/pdf/bulletin12.pdf > (cons. le 08/02/2022) et Hablot 
Laurent, « EE (Philippe III de Bourgogne) » < https://devise.saprat.fr/embleme/ee > (cons. le 08/02/2022).

6  Baltimore, WAM, W 439, fos 13vo, 14ro, 14vo, 71ro, 88ro, 94ro, 99vo, 100ro, 161vo, 194ro, 204vo, 205ro.
7  Ibid., fos 13vo, 14vo, 88ro.
8  Der Codex rotundus : Dombibliothek Hildesheim. Vollständige Faksimile-Ausgabe im Originalformat der 

Handschrift Hs 728, Graz, Akademische Druck-u. Verlagsanstalt, 2012, p. 86-89.
9  Ce monogramme a fait l’objet de plusieurs interprétations. Voir : Gorissen Friedrich, Das Stundenbuch 

der Katharina Von Kleve. Analyse und Kommentar, Berlin, G. Mann, 1973, p. 743 ; Der Codex rotundus…, op. cit., 
p. 86-89 et Brinkmann Bodo, Die Flämische Buchmalerei am Ende des Burgunderreichs. Der Meister des Dresdener 
Gebetbuch und die Miniaturisten seiner Zeit, Turnhout, Brepols, 1998, p. 347-348 ; Randall Lilian, Medieval and 
Renaissance manuscripts in the Walters Art Gallery, vol. III, Belgium 1250-1530, Baltimore-London, The Johns 
Hopkins University Press-Walters Art Gallery, 1997, num. 281, p. 430-431. Nous avons proposé une lecture de ce 
chiffre dans Identité, mémoire et dévotion dans les livres d’heures et de prières dans l’entourage familial de Catherine 
de Clèves, duchesse de Gueldre. XIVe-XVe siècle, thèse de doctoral inédite, Université de Poitiers, 2014, p. 459-461.

10  Par exemple dans l’inventaire de 1487 rédigé à Chauny après le décès de Marie de Clèves : Paris, BnF, ms. 
Fr. 22335, fo 261, num. 105 et fo 254, num. 12 et 14. Il est possible, comme l’indique Laurent Hablot, que la lettre S 
soit une abstraction de la figure du cygne. Nous avons apporté des preuves matérielles et littéraires du large usage 
emblématique du cygne parmi les membres de la maison de Clèves dans Identité, mémoire et dévotion… op. cit., 
p. 32-76. Sur l’emblématique de Catherine de Clèves voir aussi dans ce même volume l’article de Jonathan Saso.

11  Voir l’inventaire du 4 février 1457 (1456) (Paris, AN, KK 272, fos 1ro-21ro) et celui du 18 et 19 août 1463 
(ibid., fos 44ro-57ro).

12  Paris, BnF, ms. Fr. 25528, fo 1ro. 

http://cths.fr/_files/an/pdf/bulletin12.pdf


191L E S  L E T T R E S  E  D  DA N S  L E  L I V R E  D ’ H E U R E S  D E  C AT H E R I N E  D E  C L È V E S

signatures de différents amis et visiteurs de la cour13. Enfin, nous le voyons à nouveau 
dans la marge inférieure du folio 2ro de sa copie des Ballades de Charles d’Orléans14, 
où le chiffre figure avec d’autres devises de la duchesse  : la chantepleure, avec les 
larmes noires, et une ancolie. Ce monogramme de la duchesse d’Orléans présente 
plusieurs lectures étant donné qu’il peut être lu comme ln, comme le mentionnent 
divers registres comptables et inventaires15, mais également comme hm, comme il 
figure dans la marge du folio 1ro du volume contenant l’œuvre d’Alain Chartier16. Il 
permet également la lecture lm, comme semble l’indiquer la miniature en grisaille 
du Troylus mentionnée plus haut. Cette dernière lecture est d’ailleurs confirmée par 
la marge inférieure du folio 2ro du manuscrit des Ballades de Charles d’Orléans17, 
où le chiffre figure avec d’autres devises de la duchesse  : la chantepleure, avec les 
larmes noires, et une ancolie18. 

L’usage des lettres emblématiques s’inscrit donc dans une longue tradition au 
sein de ce groupe familial et Catherine de Clèves, duchesse de Gueldre, n’y est pas 
étrangère. Son Livre d’heures19 contient également, sur deux folios au moins20, des 
lettres emblématiques dont la signification et l’origine n’ont pour le moment pas été 
élucidées.  Elles sont représentées sur la petite bourse bleue du chapelet de corail, en 
lettres d’or, ornées de perles21 qui est représentée dans la marge de la miniature avec 
l’Épiphanie (fig. 1) ainsi que, à plusieurs reprises, sur les plumes qui ornent la marge 
de la page qui ouvre le suffrage de sainte Cécile (fig. 2)22.

13  Paris, BnF, ms. Fr. 20026. On distingue sur la deuxième page de garde, au verso, le chiffre, le mot RIEN 
NE MEST PLUS et la signature Cleves. Sur ce manuscrit, voir l’étude de Champion Pierre, Un « liber amicorum » 
du XVe siècle, Paris, Honoré Champion éditeur, 1911.

14  Carpentras, Bibliothèque municipale, ms. 375, fo 2ro. 
15  Par exemple, dans l’inventaire de joyaux du duc et de la duchesse d’Orléans, fait le 4 février 1457 (1456) : 

« Une ferurre  large d’or faicte a nuees a la devise de madicte dame […] ladicte ferrure fut portee a Tours pour 
en faire une autre plus parfaicte qui a esté faicte audit lieu de Tours a la devise de madame c’est a ssavoir riens ne 
m’est plus cy estoit a chantepleures a une ln » (Paris, AN, KK 272, fo 10ro) ; « Une autre ferurre d’or neufve faicte 
a lozenges et a la devise de madame […] de la quelle et des trois autres fermoirs perdit cy ont fait trois desquelles 
trois les deux sont a la devise de madicte dame c’est a ssavoir a chantepleures·a la lectre de madicte dame c’est 
assavoir a une ln et cy escript riens ne mest plus… » (ibid., fo 11ro). À ce propos voir aussi l’inventaire de joyaux 
de 18 et 19 août 1463 : Paris, AN, KK 272, fo 49ro.

16  Paris, BnF, ms. Fr. 20026, fo 1ro.
17  Carpentras, Bibliothèque municipale, ms. 375, fo 2ro. 
18  La chantepleure et les larmes sont les devises les plus citées dans les inventaires et dans les comptes de 

la duchesse d’Orléans.
19  New York, Morgan Library & Museum, Livre d’heures de Catherine de Clèves, M 945 et M 917. 
20  New York, Morgan Library & Museum, M 917, p. 237 et 308. Dans l’enluminure à la p. 294 le carrelage 

du sol est orné par plusieurs lettres qui semblent former le nom de Madeleine, en référence à la sainte à qui est 
consacré le suffrage. Sur quelques carreaux apparaît également la syllabe de. Celle-ci apparait également à la 
p. 247, dédiée aux saints Corneille et Cyprien :  les deux lettres sont représentées sur une cage d’oiseaux et sont 
accompagnées d’une troisième. 

21  New York, Morgan Library & Museum, M 917, p. 237.
22  Ibid., p. 308. Sur cette image voir  : Gorissen F., Das Studenbuch der Katharina Von Kleve…, op. cit., 

p. 671-673, 741-742 ; Plummer John, The Hours of Catherine of Cleves. Introduction and commentaries, New York, 
George Braziller, 1966, num. 151 ; Dückers Rob et Priem Ruud (dir.), The Hours of Catherine of Cleves. Devotion, 
demons and daily life in the fifteenth century, Nijmegen-New York-Lucerne, Abrams, 2009, num. 128, p. 398-399.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0192

F ig . 1  – É p ip h a n ie , d a n s  N e w  Yo r k , 
M o rg a n  L ib ra r y  a n d  M u s e u m , M  9  1 7 , 
L iv re  d ’h e u re s  d e  C a th e r in e  d e  C lè v e s , 
p . 3 2 7 .

F ig . 2  – S u ff ra g e  d e  s a in t e  C é c ile  
e n c a d ré  p a r  d e s  p lu m e s  o rn é e s  d u  
c h iff re  e d , d a n s  N e w  Yo r k , M o rg a n  
L ib ra r y  a n d  M u s e u m , M  9 1 7 , L iv re  
d ’h e u re s  d e  C a th e r in e  d e  C lè v e s , 
p . 3 0 8 .



193L E S  L E T T R E S  E  D  DA N S  L E  L I V R E  D ’ H E U R E S  D E  C AT H E R I N E  D E  C L È V E S

Il s’agit des lettres ED (ou plutôt ed) qui, différemment interprétées par les 
chercheurs, ont été parfois lues comme CD. Parmi ces derniers, John Plummer, 
tout en mentionnant une éventuelle lecture ed, préfère lire CD comme les initiales 
de Catharina Duxissa23. Cette interprétation a obtenu un large consensus, ayant 
été confirmée tout d’abord dans le catalogue de l’exposition sur l’âge d’or de la 
miniature hollandaise réalisée en 199024 et plus récemment, par Eberhard König et 
Jos Koldeweij dans le catalogue de l’exposition sur les Heures de Catherine de Clèves, 
tenue en 2009 à Nimègue et à New York25, et par Joni Hand26. Quant à lui, dans son 
étude monumentale du livre d’heures de Catherine, Friedrich Gorissen lit ce chiffre 
comme formé par les lettres ed, les identifiant comme la première et la dernière 
lettre du nom d’Ermengard von Lochorst, qui, à son avis, aurait été également la 
propriétaire de ce manuscrit27. Même si ces lettres ont été le plus souvent interprétées 
comme cd, la lecture ed est toutefois mentionnée dans l’étude collective éditée par 
Anne Margreet W. As-Vijvers28. Quoi qu’il en soit, la raison du choix de ces lettres 
par la duchesse de Gueldre et leur signification dans le Livre d’heures de Catherine 
de Clèves restent un mystère.

C’est pourquoi nous nous proposons de présenter dans les pages suivantes 
de nouvelles pistes permettant d’étayer la lecture des lettres ed par des preuves 
inédites tout en nous éloignant de la lecture proposée par John Plummer et de 
l’identification de Friedrich Gorissen, dont nous ne partageons pas l’interprétation. 
En effet, ces lettres emblématiques, comme nous le montrerons, se retrouvaient dans 
l’emblématique de la maison de Catherine de Clèves, tant de côté de sa mère que, 
probablement, de sa grand-mère paternelle. Nous verrons donc comment leur usage 
permettait à la duchesse de Gueldre d’affirmer en quelque sorte son identité.

Dans les fonds Kleve-Mark Akten29 se trouvent trois inventaires rédigés sur 
l’ordre de la duchesse et du duc de Clèves mentionnant certains objets d’or et d’argent 
ayant appartenu à la mère de Catherine, Marie de Bourgogne, portant l’inscription 

23  Plummer J., The Hours of Catherine of Cleves…, op. cit., num. 116.
24  Defoer Henri L.M., Korteweg Anne S. et Wüstefeld Wilhelmina C.M., The Golden Age of Dutch 

manuscript painting, New York, Braziller, 1990, p. 156-157, fig. 83.
25  Dükers, R. et Priem R., The Hours of Catherine of Cleves…, op. cit., p. 150 et 370. Les commentaires de 

Jos Koldeweij et de Eberhard König sur l’image de l’Épiphanie (New York, Morgan Library & Museum, M 917, 
p. 237) rejoignent l’idée de John Plummer dans la lecture de ces lettres comme CD : « Plummer interprets the 
embroidered letters on it prudently as Catharina duxissa-duchess Catherine », ibid., p. 370, num. 114.

26  Hand Joni M., Women, Manuscripts and Identity in Northern Europe, 1350-1550, Surrey-Burlington, 
Aschgate, 2013, p. 88 ; même si l’auteur reconnaît que le chiffre peut être lu comme « C or E and D », elle préfère 
donner credit à la thèse de J. Plummer : « If the letters are read as C and D, then they may stand for Catherina 
Duxissa, which could refer to Catherine’s title as Ducches of Guelders ». 

27  Gorissen F., Das Stundenbuch der Katharina von Kleve…, op. cit., p. 672, 740-750.
28  As-Vijvers Anne Margreet W. (dir.), From the Hands of the Master. The Hours of Catherine of Cleves, 

Nijmegen-New York-Lucerne, Ludion, 2009, p. 26, fig. 17.
29  Nous avons trouvé ces documents en 2011 quand les Kleve-Mark Akten faisaient partie de la colection 

conservée dans le Hauptstaatsarchiv de Düsseldorf. Ces fonds se trouvent maintenant dans le Landesarchiv 
Nordrhein-Westfalen (Landesarchiv NRW) à Duisburg.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0194

«  d ind E  ». Ces inventaires datés des années 1426, 1427 et 144430 enregistrent 
notamment huit items différents présentant ces lettres31. Parmi eux se trouvent une 
« croix dorée » ornée d’un bouton avec les lettres « d E » et les écus de Clèves et de 
Berg32 (fig. 3) et une deuxième, également dorée, décorée avec ces lettres et les armes 
de Clèves33. Ces lettres figurent en outre, tracées en rouge et noir, sur un couvercle 
doré 34. Décrites comme « D ind E », elles sont également représentées sur le fond de 

30  Voir l’inventaire du duc et de la duchesse de Clèves du 27 décembre 1426 (Kleve-Mark Akten, n. 36, fos 
38ro-42ro) ; l’inventaire de la duchesse de Clèves du 25 février 1427 (1426), rédigé par Dereck Heymerick (ibid., 
fos 25ro-37vo) et l’inventaire du 15 mars 1444 (1443) de la duchesse de Clèves (Kleve-Mark Akten, n. 30 I, fos 
1ro-19vo).

31  Seulement deux objets sont consignés dans l’inventaire du 27 décembre 1426 (Kleve-Mark Akten, n. 36, 
fos 39vo). L’inventaire du 25 février 1427 mentionne les huit items (ibid., fos 29vo, 35ro et 36ro), qui figurent 
également dans celui du 15 mars 1444 (Kleve-Mark Akten, n.  30 I, fos 4ro, 6vo, 18ro). Je tiens à remercier 
Christiane Van der Bergen Pantens, Wim Blockmans et Ann Kelders pour leur aide précieuse notamment pour 
avoir eu la gentillesse de réviser et corriger mes transcriptions de ces documents ainsi que pour leur aide dans la 
traduction. 

32  «  It(em) eyne(n) oev(er)ghuldt kruese(n) mit sijne(n) dexsel mit eyne(n) v(er)guld knoip dair op 
gegraue(n) d ind E ind inden dexsel mit Cleve ind B(er)gh(e) wegt III m(a)r(c) III loit […]. Dit heefft mijn vrouwe 
van Gelre » (trad. : Item, une croix dorée avec son couvercle, avec un bouton doré où sont gravées d et E, et dans le 
couvercle avec [les armes] Clèves et Berg, pèse III marcs et III loit. Ceci l’a madame de Gueldre) : inventaire du 15 
mars 1444, Kleve-Mark Akten, n. 30 I, fo 12vo. Le même objet était déjà mentionné dans l’inventaire du 25 février 
1427 (1426) : Kleve-Mark Akten, n. 36, fo 29vo. Il faut tenir compte que le marc était une unité de poids (ex : celui de 
Troyes = 245 gr environ) et le loit (= lood) representait 1/16 du marc. Je remercie Johan Van Heesch, conservateur de 
la section monnaies-médailles à la Bibliothèque Royale de Belgique, pour ses remarques à ce sujet.

33 ,« It(em) eyn v(er)guldt kruesen mit sijnen dexsel ind baene(n) opd(en) dexsel gesneden mit·D ind E. 
Ind bynne(n) de(n) dexsel mit wapen van Cleve, wegt I m(a)r(c) V loit » (trad. : Item, une croix dorée avec son 
couvercle et dans les bandes sur le couvercle gravé avec D et E. Et à l’intérieur du couvercle, [gravé] avec les 
armoiries de Clèves, pèse I marcs V loit) : Kleve-Mark Akten, n. 30 I, fo 4ro. Cf. avec l’inventaire du 25 février 1427 
(1426), Kleve-Mark Akten, n. 36, fo 29vo.

34  « It(em) ey(n) v(er)guldt dexsel op eyne(n) gelase bynne(n) mit d ind E·swart inde roit geamelgiert wegt 
VIII loit » (trad. : Item, un couvercle doré sur un verre, peint à l’intérieur avec d·et·E·noires et rouges, pèse VIII 
loit)  : inventaire du 15 mars 1444, Kleve-Mark Akten, n. 30 I, fo 4ro. Cf. inventaire du 25 février 1427 (1426), 
Kleve-Mark Akten, n. 36, fo 29vo.

F ig . 3  – In v e n t a ire  d u  1 5  m a r s  1 4 4 4 , d a n s  D u is b u rg , L a n d e s a rc h iv  N o rd re h e in -W e s fa le n , K le v e -M a rk  A k te n , 
n . 3 0   I, fo  1 2 v o .



195L E S  L E T T R E S  E  D  DA N S  L E  L I V R E  D ’ H E U R E S  D E  C AT H E R I N E  D E  C L È V E S

dix-neuf plats d’argent35. Ces mêmes lettres figurent encore sur deux autres petits 
plats36 et sur quelques « Schenwerken »37 d’argent, tandis que sur le bord doré d’un 
récipient d’argent pour épices apparaissent les inscriptions « DE » et « EJ »38. Enfin 
les lettres « d ind E  » sont mentionnées sur chacune des douze cuillères d’argent 
citées dans les inventaires de 1427 et de 144439.

Vraisemblablement, à l’occasion de leurs mariages respectifs40, et afin, peut-
être, de constituer leurs trousseaux, certains de ces objets passèrent aux mains 
des filles aînées des ducs de Clèves, y compris Catherine, comme l’affirment les 

35  « It(em) van XIX silver(en) schaele(n) ilk(er) ond(er) geteikent mit d E weg(en) ts(usamen) naerde(n) 
register XVIII mr. VI loit. Der hefft mijn vrou va(n) Beyer(en) VI ind die weg(en) nae onsere cedelen V m(a)r(cs) III 
loit. Ind die ander XIII schaele(n) weg(en) t(su)same(n) XI mr. III loit » (trad. : Item, des XIX plats d’argent, chacun 
signé au fond avec d E, pesant ensemble, selon le registre , XVIII mr. VI loit, madame de Bavière en a six. Et ceux-ci 
pèsent selon notre cédulle V marc III loit. Et les autres XIII plats, pèsent ensemble XI marcs IIII loit) : Kleve-Mark 
Akten, n. 30 I, fo 6vo. Cf. inventaire du 25 février 1427 (1426). Kleve-Mark Akten, n. 36, fo 35ro et fo 35ro.

36  Cf. inventaire du 25 février 1427 (1426): Kleve-Mark Akten, n. 36, fo 35ro : « It(em) noch twee kleyn 
scailke(n) ilk(er) oick geteike(n)t myt·d·ind·E wege(n) eyn m(a)r(c) II loet » (trad. : Item, deux petits plats chacun 
signé avec d and E, pèsent un marc II loet).

37  « It(em) twe kleyn silvere(n) schenwerken ilk(er) ouch geteike(n)t mit d e wegen t(su)same(n) I m(a)r(c)’ 
II loit » (trad. : Item, deux petits aiguières [verseurs ?] d’argent, chacun pareillement signés [marqués] avec·d e·, 
pèsent ensemble I marcs II loit): inventaire du 15 mars 1444, Kleve-Mark Akten, n. 30 I, fo 6vo. Cf. inventaire du 
25 février 1427 (1426) : Kleve-Mark Akten, n. 36, fo 35ro.

38  « It(em) eyne(n) silver(en) cruydnap bynne(n) mit eyne(n) vergulder(en) Rant mit boicstaue(n) D ind e 
ind E ind J wegt VII mr’. Dese(n) heefft mijn vrouwe van Zwartz(en)b(er)gh » (trad. : Item, un bol d’épices en argent 
avec un bord doré avec lettres D et e et E et J, à l’intérieur, pèse VII mr. Ceci l’a madame de Schwartzenberg): 
inventaire du 15 mars 1444, Kleve-Mark Akten, n. 30 I, fo 17vo. Cf. inventaire du 25 février 1427 (1426) : Kleve-
Mark Akten, n. 36, fo. 36ro.

39  « It(em) XII silver(en) lepelen onder den stiele geteike(n)t mit D ind E wegen t(su)same(n) j m(a)r(c)’ 
VII loit » (trad. : Item, XII cuillères d’argent, signées sous la manche avec D et E, pèsent ensemble I marc. VII 
loit) : Kleve-Mark Akten, n. 30 I, fo 18ro. Cf. Kleve-Mark Akten, n. 36, fo 36vo : « It(em) XII silver(en) lepel wegen 
tsame(n) I m(a)r(c) VII loet onder den steel geteiket(en) mit d·ind E » (trad. : Item, XII cuillères d’argent pèsent 
ensemble I marc VII loet, signées sous la manche avec D et E).

40  Par exemple, même si nous ne connaissons pas les détails du contrat de mariage de Marguerite de Clèves 
et Guillaume de Bavière, l’inventaire de 1444 nous apprend qu’il comportait un trousseau, vu que l’un des items 
signale expressément qu’une « cuillière d’argent », venant de la cuisine de Monterberg fut remise à Marguerite 
pour la constitution de son trousseau (« per sijben cleynode af to maken pro domina Bauarie »  : Kleve-Mark 
Akten, n. 30 I, fo 8ro). Un objet similaire est également signalé pour Elisabeth, comtesse de Schwartzenberg  ; 
il expressément mentionné comme destiné au trousseau de la jeune fille (Kleve-Mark Akten, n. 30 I, fo 18vo). 
Dans l’inventaire de Marie de Bourgogne rédigé en 1427, huit items sont signalés, en marge ou en apostilles, 
comme ayant passé dans les mains de Marguerite, duchesse de Bavière (nommée duxissa Bauarie, comme elle 
l’est fréquemment dans les textes en question). Elle possède vingt items, qui sont mentionnés dans les inventaires 
de 1444, dont sept sont des objets déjà mentionnés dans l’inventaire de 1427. Il est intéressant de signaler ici que 
la fille aînée des ducs de Clèves figure avec un ensemble plus important, alors que le nombre de ces objets se 
réduit légèrement pour ses sœurs : Catherine de Clèves, la deuxième des filles, quinze items ; Elisabeth, dix items ; 
Hélène, duchesse de Brunswick, n’en a aucun. Parmi les objets d’or et d’argent choisis par ces dames, ressortent 
plus particulièrement ceux qui portent des signes héraldiques et des emblèmes de la famille. Les armoiries 
(« wapen ind schilden ») sont dans ce cas : de Clèves (2 items), de Clèves et Berg (4 items), de Clèves et Bavière (3 
items), de Clèves et Holande (2 items), de la ville de Wesel (3 items) et de la ville de Kleve (1 item). Sur les douze 
des vingt items de Marguerite et sur huit des quinze articles en possession de la duchesse de Gueldre on trouve 
les armoiries : de Gueldre (1 item), de Clèves et Berg (1 item), de Clèves et Bourgogne (2 items), de Bourgogne (2 
items), et une armoirie inconnue « d’aigles noires » (« zwarte aernen » ) (3 items) : Kleve-Mark Akten, n. 30 I, fo 
14vo, item num. 3 et 36, fo 32ro, items num. 2 et 3). Des armoiries sont également représentées sur cinq des dix 
objets de la comtesse de Schwartzenberg : de Hesse (1 item), de Clèves et Bourgogne (2 items), de Clèves et Berg 
(1 item), de la ville de Clèves (1 item).



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0196

apostilles laissées sur l’inventaire de 1427 et comme le déclare celui du 1444, dans 
lequel on prit soin de noter le nom du propriétaire des objets au moment de la levée 
de l’inventaire. Marguerite de Clèves, duchesse de Bavière, reçut ainsi six des dix-
neuf plats d’argent de sa mère41, la duchesse de Schwartzenberg, Elisabeth de Clèves, 
obtint le pot d’argent42, tandis que Catherine emporta la croix dorée qui portait les 
armes de Clèves et Berg43. 

Ces éléments nous permettent d’avancer quelques conclusions préliminaires. 
Tout d’abord, les lettres d et e, qui apparaissent également, même si dans un ordre 
inversé, dans les Heures de Catherine de Clèves, semblent faire partie du répertoire 
emblématique de sa mère et avoir été associées à des signes héraldiques. Ensuite, 
puisque sur l’un de ces objets ces lettres figurent à côté des armes de Clèves et de 
Berg, il est possible qu’elles aient un lien avec la grand-mère paternelle de Catherine, 
Marguerite de Juliers-Berg, comtesse de Clèves. Enfin, comme ces objets figurent 
parmi ceux appartenant à la mère de Catherine, Marie de Bourgogne, les lettres de 
semblent faire partie du répertoire emblématique de la duchesse de Clèves, transmis, 
en partie, à quelques-unes de ses filles qui héritèrent de ces objets, probablement 
comme partie de leurs trousseaux de noces : la duchesse de Gueldre devait se trouver 
parmi ces dernières44.

41  Voir supra, note 35.
42  Voir supra, note 38.
43  Voir supra, note 32. 
44  En ce sens, il est remarquable que chacune des trois princesses emporte au moins un article aux armes 

de Clèves-Berg, c’est-à-dire de la génération des grands-parents paternels (il s’agit d’objets ayant probablement 
appartenu à la mère du duc Adolphe, Marguerite de Berg, vu que la majeure partie d’entre eux provenaient de la 
chambre du trésor et des dépendances du château de Monterberg, résidence des conjoints, des comtes et ducs de 

F ig . 4  – P a n o p lie  h é ra ld iq u e  d e  M a r ie  d e  B o u rg o g n e , d a n s  
H ild e s h e im , S t a d t a rc h iv , B e s t . 5 2  N r. 3 8 5 , L iv re  d e  p r iè re s , fo  3 ro  .



197L E S  L E T T R E S  E  D  DA N S  L E  L I V R E  D ’ H E U R E S  D E  C AT H E R I N E  D E  C L È V E S

Un Livre de prières, aujourd’hui conservé dans les archives municipales 
de Hildesheim, fournit la preuve que les lettres d e faisaient partie du répertoire 
emblématique utilisé par Marie de Bourgogne, duchesse de Clèves. Formé de 
soixante-dix-sept folios, il est facile à manipuler et à emporter, grâce à son petit 
format45. Il s’agit d’un livre de prières de poche qui, par sa composition, reflète une 
dévotion particulièrement orientée à la Passion du Christ et à la compassion pour les 
douleurs de la Vierge. La partie originale du manuscrit s’ouvre sur une inscription 

Clèves). Nous remarquerons que, dans la même lignée généalogique des grands-parents, alors que Marguerite 
emporte des objets qui soulignent son lien avec la maison de Bavière (sa grand-mère maternelle est Marguerite 
de Bavière), Catherine et Elisabeth portent, en revanche, leur attention sur des articles en lien avec la maison 
de Bourgogne d’où venait leur mère. À travers ces témoignages matériels, un accent semble porté sur la lignée 
maternelle, accent qui s’intensifiera à mesure que ces relations d’ordre généalogique seront cultivées également sur 
le plan diplomatique et culturel entre la cour de Clèves et celle de Philippe le Bon.

45  Hildesheim, Stadtarchiv, Best. 52 Nr. 385 (parchemin ; folietation : I + 77 fos). Le manuscrit mesure 115 x 
80 mm, d’après Stahl Irene, Mittelalterliche Handschriften im Stadtarchiv Hildesheim, Wiesbaden, Harrasowitz, 
2001, p. 102-103. D’après Michael Schütz, conservateur des manuscrits des Stadtarchiv de Hildesheim, le livre 
mesure 125  x 90  mm  : «  Studenbücher  –  ‘Besteller’ des späten Mittelalter. Historische Dokumente aus dem 
Stadtarchiv (Folge 123)  » <  https://www.yumpu.com/de/document/read/13380308/stundenbucher  > (cons. le 
08/02/2022). Trois folios manquent entre les fos 34vo et 35ro (le fo 35ro est en blanc avec réglure) et un folio est 
absent entre le fo 35vo (qui présente l’inscription du copiste : « Hier begynnen vij psalmen ») et le 36ro : voir 
Stahl I., Mittelalticher Handschriften…, op. cit., p. 102. Sur la page (Iro), qui a été ajoutée au début du manuscrit, se 
distingue un sceau qui se répète aux fos 2ro (avec, dans la partie supérieure, la légende « Verbum Domini manet 
in aeternum », d’une main postérieure), 35ro, 76vo. Les fos 1ro/vo sont blancs mais avec réglure. Après le récit 
de la Passion selon les textes évangéliques (fos 2vo-25ro), nous trouvons des prières au Christ pour chaque jour 
de la semaine (fos 26ro-34vo) et une inscription qui annonce une prière de saint Jérôme (fo 34vo). L’ouvrage se 
poursuit avec les Psaumes pénitentiels (fos 35vo-53vo), les litanies de tous les saints (fos 53vo-58ro), une prière 
de louange à Marie (Marienpreis) (fos 58vo-62vo) et sept oraisons dédiées aux douleurs de la Vierge suivant les 
heures canoniques (fos 63ro-76ro). La reliure est moderne et date du XVIIIe siècle. Ce petit joyau manuscrit 
mériterait une étude plus approfondie. 

F ig . 5  – M a rg e  o rn é e  d u  c h iff re  d e  (d é t a il), d a n s  H ild e s h e im , S t a d t a rc h iv , B e s t . 5 2  N r. 3 8 5 , 
L iv re  d e  p r iè re s  d e  M a r ie  d e  B o u rg o g n e , fo  3 ro .

https://www.yumpu.com/de/document/read/13380308/stundenbucher


D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0198

de la main du copiste (fo 2vo), qui introduit le récit de la Passion de Christ sur la base 
des passages correspondants des quatre Évangiles46. Le folio 3ro introduit le texte 
respectif avec une grande O initiale (« O lieve heere Ihesu Xpriste… ») décorée avec 
la panoplie héraldique de la propriétaire de ce livre (fig. 4). Par sa mise en page, le 
folio rassemble presque à une page frontispice avec l’écu parti, au 1 coupé de Clèves 
et La Marck et au 2 mi-parti de Bourgogne (dans la version portée par Jean sans 
Peur), timbré d’un cimier couronné d’une fleur de lis d’or (Bourgogne) et orné de 
lambrequins d’azur semés de fleurs de lys d’or. Ces armoiries sont entourées par le 
cimier de Clèves – une tête de taureau de gueules couronnée, en haut à gauche – et 
par le cimier de La Marck – un vol issant d’une couronne orné d’une fasce échiquetée 
d’argent et de gueules, en haut à droite. La composition héraldique est complétée par 
les écus aux armes de Clèves (en bas, à gauche) et de La Marck (en bas, à droite)47. 
Dans la marge, courent des rinceaux filigranés en or, très fins avec des boutons 
bleus, rouges et or, où est inscrit le chiffre d e en lettres gothiques rouges, blanches 
et bleues (fig. 5). Dans ces armes, on a cru pouvoir identifier Isabelle de Bourgogne, 
fille de Jean de Bourgogne, comte d’Étampes et de Nevers, et épouse de Jean Ier, duc 
de Clèves († 1481). Nous y reviendrons.

Écrit en moyen allemand, dans le dialecte du Bas-Rhin (Mittelniederdeutsch), 
le manuscrit a été rédigé par Gert van der Schuren, qui fut secrétaire du duc Adolphe 
II de Clèves-La Marck et de son fils, Jean I, comme l’indique clairement l’explicit à 
la fin du folio 76ro : « Deo Gratias. Per me Gert van der Schuren ». Au-dessus de 
cette inscription, la date 1448 a été ajoutée dans une écriture différente. Sur tous les 
folios présentant les titres qui annoncent le thème de la section suivante, le copiste 
a utilisé une écriture ornée d’un grand dessin décoratif d’or, bleu et rouge, avec 
un certain jeu de filigranes géométriques, qui rappelle, en partie, les « Minutes » 
de Jean Miélot. Le manuscrit ne présente pas de miniatures, à l’exception de la 
susmentionnée panoplie héraldique de sa propriétaire. En revanche, les différents 
folios comportent des initiales, sur deux ou trois lignes, ornées ou, dans certains 
cas, figurées, par exemple, avec deux mains qui se saluent (fo 13vo) ou avec une 
main soutenant une hache (fo 15vo). De nombreuses initiales sont en revanche sur 
trois ou quatre lignes et sont décorées avec d’écussons aux armes de Clèves (fos 
6ro, 15ro, 29ro, 63ro, 66vo), de La Mark (fos 22vo, 63ro, 70ro), parti de Clèves-La 
Marck (fo 10vo, 17vo, 22vo), de Bourgogne ancien (fos 4ro, 13ro, 16vo, 27ro, 63ro), 
de Bourgogne moderne (fos 26ro, 73vo), de Nevers (fos 12ro, 16vo, 18vo, 33ro, 50vo, 
63ro), de Flandre (fos 9ro, 45ro, 70ro), et à celles de la propriétaire du manuscrit, que 
l’on a vues au fo 3ro (fos 20ro, 26ro, 68ro, 73vo). 

46  « Sit is die passion ons heren Ihesu Xpisti als Lucas Marcus Matheus und Iohanes bescrijven » : ibid., fo 2vo.
47  De Clèves  : de gueules, à l’écusson d’argent, aux rais d’escarboucle d’or, brochantes sur le tout  ; de La 

Marck : d’or à la fasce échiquetée de gueules et d’argent de trois tires.



199L E S  L E T T R E S  E  D  DA N S  L E  L I V R E  D ’ H E U R E S  D E  C AT H E R I N E  D E  C L È V E S

D’après certains auteurs, la propriétaire de ces armoiries serait Isabelle de 
Bourgogne (1439-1483), deuxième duchesse de Clèves, épouse de Jean Ier, le fils 
d’Adolphe II de Clèves-La Marck et de Marie de Bourgogne. Cette identification 
se base sur le fait que les armes apparaissant sur l’image frontispice (fo 3vo) 
et, comme on vient de le voir, dans les initiales des folios 20ro, 26ro, 68ro et 73vo 
appartiennent, sans doute, à l’une des deux premières duchesses de Clèves, toutes les 
deux descendantes de la maison de Bourgogne. Selon Irene Stahl, le chiffre de, visible 
sur les boutons des rinceaux de la marge de cette même page, pourrait correspondre 
aux initiales de Domina Elisabeth, mais cette hypothèse ne trouve aucune preuve 
historique. En fait, les armes que nous voyons sur l’écu du fo 3ro ne correspondent 
pas à celles d’Isabelle de Bourgogne, mais à celles de Marie de Bourgogne, première 
duchesse de Clèves, épouse d’Adolphe II de Clèves-La Marck et mère de Jean Ier. Les 
armes de Marie de Bourgogne sont en effet parties et portent à dextre celles de son 
mari (coupé de Clèves et La Marck) et, à senestre, celles pleines de son père Jean sans 
Peur, comme nous pouvons les voir, par exemple, sur le folio 35vo de la Chronique 
des haulx et nobles princes dudit pays de Cleves de Munich et sur le folio 41ro de sa 
copie, aujourd’hui à Paris48 (fig. 6). Rappelons que, dans ces deux manuscrits, se 
trouve une généalogie des comtes et ducs de Clèves et de leurs conjoints, jusqu’en 
1478, époque de Jean Ier. Chaque couple est précédé par ses armoiries : nous pouvons 
donc voire clairement que les armes de Jean Ier et d’Isabelle de Bourgogne ne 
correspondent pas à celles qui apparaissent sur le folio 3ro de notre manuscrit. Les 
armes de la deuxième duchesse de Clèves sont parties, formées, à dextre, par un 
coupé de Clèves-La Marck et, à senestre, par un coupé de Bourgogne (d’azur semé 
de fleurs de lis d’or à la bordure componée de gueules et d’argent) et d’Artois (d’azur 
semé de fleurs de lis d’or au lambel de gueules chargé de neuf châteaux d’or), comme 

48  Munich, Bayerische Staatsbibliothek, Cod. Gall. 19. Ce manuscrit aurait servi de modèle pour 
l’exemplaire de cette chronique que Philippe de Clèves aurait ensuite offert à son cousin le roi Louis XII aux 
environs de 1500 (Paris, BnF, ms. Fr. 5607). 

F ig . 6  – L e s  a rm e s  d e  M a r ie  d e  B o u rg o g n e , d u c h e s s e  d e  C lè v e s  (2 èm e  é c u ) e t  d 'Is a b e l le  d e  B o u rg o g n e , 
d u c h e s s e  d e  C lè v e s  (4 èm e  é c u s ), d a n s  la  C h ro n iq u e  d e s  h a u lx  e t  n o b le s  p r in c e s  d u  p a y s  d e  C lè v e s  
(M u n ic h , B a y e r is c h e s  S t a a t s b ib lio t h e k , C o d . G a ll. 1 9 , ff . 3 5 v o  e t  3 8 v o ).



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0200

on peut le voir sur les folios 38vo et 44ro, respectivement, des manuscrits de Munich 
et Paris (fig. 6)49. Les armes de Marie de Bourgogne sont en revanche parties, formée 
par un coupé de Clèves-La Marck, à dextre, et, à senestre, par celles de Bourgogne 
telles que portées par de Jean sans Peur (écartelées, au 1 et 4 d’azur semé de fleurs 
de lys d’or à la bordure componée d’argent et de gueules, au 2 et 3 bandées d’or et 
d’azur de six pièces, à la bordure de gueules, un écusson d’or au lion de sable armé 
et lampassé de gueules, sur le tout, qui est de Flandre). 

Sur le folio 3ro du Livre de Prières de Hildesheim (fig. 4), dont il est question, 
les armes de Marie de Bourgogne apparaissent, toutefois, parties, au 1 coupées de 
Clèves (de gueules, à écusson d’argent, aux rais d’escarboucle d’or, brochantes sur le 
tout) et de La Marck (d’or, à la fasce échiquetée d’argent et de gueules de trois tires) ; 
et au 2, mi-parties coupées de Bourgogne moderne (d’azur à trois fleurs de lis d’or 
à la bordure componée d’argent et de gueules) et de Bourgogne ancien (bandé d’or 
et d’azur de six pièces, à la bordure de gueules) et à un demi Flandre brochant sur 
le tout mouvant du parti50. Ces armes de Bourgogne identifiant Marie apparaissent 
complètes sur un folio de l’Armorial Lyncenich alias Gymnich51 qui célèbre l’alliance 
entre la fille de Jean sans Peur et Adolphe II de Clèves-La Marck (fig. 8). 

49  Il s’agit des mêmes armes de Jean de Bourgogne, comte d’Étampes et de Nevers, et père d’Isabelle de 
Bourgogne, duchesse de Clèves, comme nous les voyons au fo 65ro des Statuts de l’Ordre de la Toison d’or à La 
Haye (La Haye, KB, 76 E 10, fo 65ro) : écartelées de Bourgogne et Artois, au 1 et 4 d’azur semé de lys d’or à la 
bordure componée d’argent et de gueules, au 2 et 3 d’azur semé de lys d’or au lambel de gueules chargé de neuf 
châteaux d’or. 

50  La même composition apparaît sur la voûte de la cathédrale St. Mariä Himmelfahrt de Kleve, où se 
distinguent trois écus armoriés. Au milieu est celui d’Adolphe II de Clèves-La Marck et, à ses côtés, ceux de ses 
deux épouses  : à sa gauche, l’écu aux armes de la première femme du duc, Agnès de Bavière (écartelé au 1 de 
Clèves, au 2 de Palatinat, au 3 de La Marck et au 4 de Bavière), et, à sa droite, celui de sa seconde épouse, Marie 
de Bourgogne. 

51  Bruxelles, KBR, ms. II 6567, fo 109vo.

F ig . 7  – C h iff re  e d , d a n s  N e w  Yo r k , M o rg a n  L ib ra r y  a n d  M u s e u m , M  9 1 7 , L iv re  d ’h e u re s  d e  C a th e r in e  d e  C lè v e s , 
p . 3 2 7  (d é t a il d e  la  p a g e  d e  l ’É p ip h a n ie ).



201L E S  L E T T R E S  E  D  DA N S  L E  L I V R E  D ’ H E U R E S  D E  C AT H E R I N E  D E  C L È V E S

Revenons sur les lettres de. Sur le folio 3ro, elles accompagnent donc les 
armoiries de Marie de Bourgogne et non celles d’Isabelle de Bourgogne. D’après 
Irene Stahl, il s’agirait des initiales de domina Elisabeth. Cependant, comme nous 
l’avons déjà montré, ces lettres sont également présentes sur des items mentionnés 
dans les deux inventaires d’objets appartenant à la première duchesse de Clèves, 
Marie de Bourgogne, rédigés en 1427 et en 144452. Même si nous ne connaissons 
pas exactement la signification de ces deux lettres, nous pouvons du moins affirmer 
qu’elles apparaissent sur divers objets qui lui ont appartenu, dont certains étaient 
décorés d’écus d’armes et ont été hérités par la suite par quelques-unes de ses filles 
au moment de leur mariage. Dans le folio 3ro du Livre de prières de Hildesheim, 
les lettres figurent dans la marge, inscrites en blanc, rouge et bleu, à l’intérieur de 
boutons respectivement de couleurs rouge, bleu et or (fig. 5). Le même chiffre se 
répète dans les marges des folios 12ro et 15vo. Dans la marge du folio 12ro apparaît un 
ensemble de six soleils rayonnants bleus, rouges et d’or, dans lesquels sont inscrites 
les lettres de  : rouges sur bleu, blanches sur rouge, bleues sur or. Nous retrouvons 
la même combinaison qu’au folio 3ro. Sur le folio 15vo, les lettres de figurent dans 
les marges supérieure et inférieure, inscrites dans une sorte de leurre en forme 
de plumes stylisées et accompagnant cinq écussons avec les armes de Clèves, de 
Bourgogne (ancien et moderne), de La Marck et de Flandre dans la marge gauche ; 
le chiffre de qui apparaît en haut de la page est en blanc sur un fond rouge, alors que 
celui figurant en bas, désormais effacé, apparaissait sur un fond bleu.

Puisque la duchesse de Clèves semble avoir donc choisi ces lettres comme 
signes emblématiques, le fait qu’elles apparaissent dans ce livre, associées à ses 
armes, nous permet d’avancer l’hypothèse que le Livre de Prières du Stadtarchiv de 
Hildesheim appartenait bien à Marie de Bourgogne, première duchesse de Clèves. 
Enfin, si Gert van der Schuren a été le secrétaire préféré de Jean Ier, rien n’empêche 
que la duchesse Marie ait recouru à ses services, soit l’année même de la mort de 
son époux, comme le suggère la petite inscription ajoutée avec la date 1448, soit 
plus tard alors qu’elle vivait principalement au château de Monterberg, résidence 
des comtesses et duchesses de Clèves depuis le XIVe siècle53 (Marie de Bourgogne 
survécut à son mari durant de longues années avant de mourir en 1463).

En raison de ces éléments, il ne serait guère surprenant que sa fille, la duchesse de 
Gueldre, Catherine de Clèves, ait adopté les lettres emblématiques de sa mère comme 
emblèmes personnels, tout en choisissant d’en inverser l’ordre en ed, comme nous le 
voyons, dans la marge de l’enluminure figurant l’Épiphanie, sur la petite bourse bleue 

52  Voir  : inventaire de 1427 (1426), Kleve-Mark Akten, n.  36, fo 29vo et inventaire de 1444 (1443),  
Kleve-Mark Akten, n. 30 I, fo 12vo, item num. 7.

53  De fait, une partie importante des objets inventoriés en 1427 et 1444 proviennent du château de 
Monterberg.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0202

du chapelet de corail54 (fig. 7), aussi que dans la marge de la page consacrée au suffrage 
de sainte Cécile55 (fig. 2). Observant avec attention cette page, nous remarquons par 
ailleurs que l’espace écrit et enluminé est encadré par quatre plumes, représentées de 
manière très naturaliste, de différentes couleurs : gris, brun, vert bleuâtre et rose56. Sur 
celles-ci est inscrit le chiffre e d en lettres d’or : il apparaît quatre fois sur les plumes 
des marges latérales et trois fois sur celles des marges supérieure et inférieure. Une 
petite chaîne d’or de trois chaînons, façonnée comme un lacet d’amour57, relie entre 
elles les lettres du chiffre ed et les enchaîne à un vol, figurant, en même temps, un 

54  New York, Morgan Library & Museum, M 917, p. 237.
55  Ibid., p. 308. 
56  Voir, sur cette image, Gorissen F., Das Stundenbuch der Katharina von Kleve…, op. cit., p.  671-673,  

741-742 ; Plummer J., The Hours of Catherine of Cleves…, op. cit., num. 151 ; Dückers R. et Priem R. (dir.), The 
Hours of Catherine of Cleves…, op. cit., num. 128, p. 398-399.

57  Gorissen F., Das Stundenbuch der Katharina von Kleve…, op. cit., p. 742 définit cette chaîne comme un 
« lacet d’amour ».

F ig . 8  – P a n o p lie  h é ra ld iq u e  re p ré s e n t a n t  
l ’a llia n c e  d ’A d o lp h e   II, d u c  d e  C lè v e s , e t  d e  M a r ie  
d e  B o u rg o g n e , d a n s  B ru x e lle s , K B R , m s .  II  6 5 6 7 , 
A rm o r ia l  d e  Ly n c e n ic h  a l ia s  G ym n ic h , fo  1 0 9 v o .



203L E S  L E T T R E S  E  D  DA N S  L E  L I V R E  D ’ H E U R E S  D E  C AT H E R I N E  D E  C L È V E S

leurre58, qui s’alterne aux lettres tout au long de l’axe central de la plume. Le motif 
représenté dans la marge fait écho à la miniature qu’il encadre, où sainte Cécile, vêtue 
d’une tunique rouge vermeil et d’un manteau vert doublé d’hermine, porte dans 
sa main gauche un faucon qu’elle nourrit par le biais d’une tige qu’elle tient dans sa 
main droite59. Le motif figurant sur le tapis qui constitue le fond de cette miniature, 
fait également écho au même motif, étant donné que, sur le fond rouge grenat, des 
fauconniers ailés soutiennent un faucon blanc sur leurs mains gantées : une allusion 
à l’art de la fauconnerie qui s’explique probablement avec l’origine noble de la sainte 
et de la duchesse. En effet le faucon n’est pas un attribut habituel de sainte Cécile qui, 
comme patronne de la musique, est communément représentée avec un orgue, ou un 
autre instrument. Cependant, dans le Livre de prières de Marie de Gueldre (vers 1415), 
elle apparaît, à côté de sainte Catherine et d’un saint pontife, nourrissant un faucon 
qu’elle porte sur sa main gauche60.

Si les lettres ed de Catherine de Clèves sont emblématiques et, comme nous 
avons tenté de le prouver, participent à une tradition familiale, il en est probablement 
de même pour les objets qui en sont ornés. En particulier, les plumes ici représentées 
pourraient constituer une devise de la fille de Marie de Bourgogne. Cette possibilité, 
tout comme la raison du patronage évident de sainte Cécile invoqué par la duchesse 
de Gueldre sur cette image demeurent problématiques et mériteraient une étude 
plus approfondie61.

Même si la signification du chiffre ed reste à élucider, il est évident que ces 
deux lettres occupent une place importante pour Catherine de Clèves, s’agissant de 
lettres emblématiques qu’elle a très probablement reprises du répertoire de sa mère 
et présentées dans son livre. Remarquons d’ailleurs que les couleurs utilisées pour 
combiner les lettres e d dans le chapelet qui entoure la miniature de l’Épiphanie 
dans son livre d’heures (fig.  7), sont les mêmes (bleu, or, rouge, blanc) que nous 

58  Dans le commentaire de cette image, John Plummer et Eberhard König affirment que ces leurres étaient 
utilisés par les fauconniers : Dückers R. et Priem R. (dir.), The Hours of Catherine of Cleves…, num. 128, p. 398.

59  Concernant le motif du «  faucon au poing  » comme attribut de sainte Cécile, voir Gorissen F.,  
Das Stundenbuch der Katharina von Kleve…, op. cit., p. 671-672.

60  Berlin, Staatsbibliothek Preußischer Kulturbesitz, Ms. germ. qu. 42, fo 262vo. Cf. Gorissen F., Das 
Stundenbuch der Katharina von Kleve…, op. cit., p. 671. L’enluminure a été attribuée au Maître de Marie de Gueldre. 
Sur ce manuscrit voir Degering Hermann, Kurzes Verzeichnis der germanischen Handschriften der Preußischen 
Staatsbibliothek, vol. I, Leipzig, Hiersemann, 1925 ; Harthan John, The Book of Hours and their Owners, Milan, 
Thames and Hudson, 1977, p. 78-81  ; Defoer H.L.M., Korteweg A.S. et Wüstefeld W.C.M., The Golden Age…, 
op. cit., p. 67-70  ; Das goldene Zeitalter des Herzogtums Geldern. Geschichte, Kunst und Kultur im 15. und 16. 
Jahrhunderts, Geldern, Verlag des Historischen Vereins für Geldern und Umgegend, 2001, p. 187-188, num. IV-2. 
Voir aussi, plus récemment, la notice publiée dans Oosterman Johan et Driever Yvette (dir.), Ich, Maria van Gelre. 
De hertogin en haar uitzonderlijke gebedenboek (1380-1429), catalogue de l’exposition (Nimègue 2018), Nimègue, 
Museum Het Valkhof, 2018, p. 111-178. Il faut tenir compte de l’étroit rapport d’amitié qui unissait Marie de 
Harcourt, duchesse de Gueldre, et Marie de Bourgogne, étant donné que la première était la marraine de Jean, fils 
aîné de la duchesse de Clèves. 

61  À ce sujet, nous avons avancé quelques hypothèses d’interprétation dans Identité, mémoire et dévotion…, 
op. cit., p. 481-492, sur lesquelles nous reviendrons dans un article en préparation. 



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0204

voyons combinées dans les boutons avec les lettres de du folio 3ro du Livre de prières 
de sa mère, conservé à Hildesheim (fig. 5). L’intention de la duchesse de Gueldre de 
se rattacher, par le biais de ces lettres, à la tradition emblématique familial serait en 
lien aussi avec la profonde conscience lignagère qu’elle démontre, même au mépris 
du prestigieux lignage de son époux, dans le dense discours héraldique placé au 
début de son Livre d’heures62. À cet endroit, d’une part, elle se fait accompagner 
par la panoplie d’armoiries de ses huit aïeux, d’autre part, elle choisit le cimier 
paternel de Clèves pour surmonter ses armes, au lieu de celui de son époux, Arnaud 
d’Egmond, duc de Gueldre.

La place éminente occupée par les signes emblématiques et les discours 
héraldiques présentés dans le Livre de prières de Marie de Bourgogne et dans le 
Livre d’heures de Catherine de Clèves nous montre que, dans ces manuscrits à 
caractère religieux et dévotionnel, la mémoire, aussi bien personnelle que lignagère, 
pouvait être véhiculée et catalysée par l’image emblématique et par le discours qui 
lui était associé. Elle permettait ainsi de mettre en évidence l’identité personnelle, à 
l’intérieur d’un contexte plus large et dense, au sein de la parenté. Les livres d’heures 
et de prières peuvent ainsi offrir de bons témoignages pour saisir cette affirmation 
d’identité, alors que l’étude de l’emblématique, analysée dans l’ensemble large du 
corps familial, peut s’avérer une clef importante pour mieux comprendre ce type de 
manuscrits aussi que leur utilisation par leurs possesseurs.

62  New York, Morgan Library & Museum, M 945, fo 1ro-vo.



Le château d’Amboise (Indre-et-Loire) tient une place particulière dans l’architecture 
princière de la fin du XVe siècle. Charles  VIII (1483-1498) en fit un palais, centre 
du pouvoir et de la représentation monarchique à laquelle participait un décor 
polysémique. Avant de revenir sur ce décor, qui peut être approché grâce aux sources, 
pour beaucoup textuelles, il convient de présenter la chronologie de la construction 
des logis. Sous Charles VIII et Anne de Bretagne (1491-1514), ceux-ci sont au nombre 
de deux et demi1, puisque le nouveau logis de Charles  VIII sur les jardins ne fut 
achevé que par François Ier (1515-1547)2 (fig. 1). À leur avènement, Anne de Bretagne 
et Charles VIII s’installèrent au sud, dans le logis du donjon de Louis XI (1461-1483) 
et Charlotte de Savoie (1461-1483). Celui-ci fut réaménagé entre 1493 et 1494 et, plus 
ponctuellement, jusqu’en décembre 1496. En témoignent les comptes d’ameublement3 
qui révèlent non seulement la distribution des lieux mais encore leur décor. Les 
minutes d’hôtel d’Anne de Bretagne récolées en 1501 complètent la description du 
mobilier4.

Tout en s’installant dans la cour du donjon, Charles VIII lança des travaux 
de construction qui portèrent essentiellement sur les édifices de la seconde cour, 
au-delà du fossé5. Dans le courant de l’hiver 1495-1496, on achevait ainsi le second 

1  Thomas Évelyne, « Les logis royaux d’Amboise », Revue de l’Art, 100, 1993, p. 44-57.
2  Gaugain Lucie, Amboise, un château dans la ville, Tours-Rennes, PUFR-PUR, 2014.
3  Loiseau de Grandmaison Charles, « Compotus particularis pagamenti ornatorum et aliorum utensilium 

castri Ambasie in anno M° CCCC° IVII XIIIII », Bulletin de la Société archéologique de Touraine, 1, 1868-1870, 
p. 253-304, d’après Paris, AN, KK 332.

4  Gaugain Lucie, «  Minutes d’hôtels récolées de pièces d’ameublements de la reine Anne de Bretagne, 
effectuées notamment à Amboise », dans Salamagne Alain et Kerhervé Jean, Habiter le château au Moyen Âge, 
actes du colloque (Suscinio 2007), Tours-Rennes, PUFR-PUR, 2013, p. 261-282.

5  Dans l’état actuel des connaissances, seuls les travaux de la seconde cour sont documentés.

Le décor du château d’Amboise de 
Charles VIII et Anne de Bretagne : 

 monogrammes, emblématique et symbolique

Lucie Gaugain
CeTHiS ‒ Université de Tours



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0206

F ig . 1  – P la n  d u  c h â t e a u  d ’A m b o is e



207L E  D É C O R  D U  C H ÂT E AU  D ’A M B O I S E  D E  C H A R L E S   V I I I  E T  A N N E  D E  B R E TAG N E

œuvre du logis des Sept Vertus par la pose des ferrures6, la venue du roi au mois de 
février étant éminente7. Le compte de construction de cette même année, le compte 
d’ameublement de 14988 et, à nouveau, les minutes d’hôtel d’Anne de Bretagne 
livrent une part du décor du logis. Le grand chantier de Charles  VIII concerna 
également la grande salle et la librairie9, ainsi que le nouveau logis sur les jardins 
et ces derniers. Ils constituent aujourd’hui les principaux vestiges du château, mais 
étant extrêmement restaurés, leurs décors amènent souvent à s’interroger sur leur 
authenticité. Les sources textuelles sont par ailleurs bien moins riches pour ces 
parties.

Le décor, qui véhiculait des valeurs symboliques fortes, recouvrait trois 
réalités matérielles  : le décor sculpté qui nous échappe en grande partie, le décor 
peint et le vitrail qui nous échappent également mais qui sont parfois décrits par les 
sources textuelles et le décor textile qui s’avère, de fait, le mieux cerné. Il s’agit ici 
d’articuler la réflexion autour de deux problématiques : tout d’abord comprendre le 
choix des monogrammes, des couleurs et des emblèmes, puis saisir le discours qu’ils 
véhiculaient selon la fonction des lieux où ils se déployaient.

1. Localisation et description du décor

Le corps d’hôtel du donjon accueillait au rez-de-chaussée le logis de la reine et au 
premier étage celui du roi (fig. 1). Ils étaient le pendant l’un de l’autre ; à savoir une 
enfilade de trois pièces de taille décroissante, commandées par une galerie chauffée 
‒ et semble-t-il fermée ‒ côté cour, desservies par une vis octogonale et dotées de 
petites études ou retraits côté ville. On restitue logiquement une suite traditionnelle 
composée d’une grande chambre, d’une chambre et d’une garde-robe. Le décor des 
grandes chambres était harmonisé et paré de chambre de taffetas jaune et gris dont 
les embrasses de rideaux étaient constituées de doubles S de velours noir10. L’oratoire 
du seigneur, sans doute ménagé dans un coin de chambre, était lui aussi à ces 

6  Paris, AN, série KK, Compte de construction du château d’Amboise (1495-1496), fo 16ro.
7  Ibid., fo 138vo.
8  Spont Alfred, « Documents relatifs à la reconstruction du château d’Amboise (14951498) », Correspondance 

historique et archéologique, 1, 1894, p. 367-372 (d’après Paris, BnF, ms. Fr 20877, fos°43-45). 
9  Gaugain Lucie, «  La librairie du château d’Amboise  », dans Cauchies Jean-Marie, Henrion Marie et 

Bragard Philippe (dir.), Les arts de la culture châtelaine, actes du colloque (Ecaussine-Lalaing 2013), Turnhout, 
Brepols, 2017, p. 91-108.

10  Gaugain L., Amboise, un château…, op. cit., p. 140 ; Chatenet Monique et Girault Pierre-Gilles, Fastes 
de cour. Les enjeux d’un voyage princier à Blois en 1501, Rennes, PUR, 2010, p. 69-70 ; Loiseau de Grandmaison 
Ch., « Compotus particularis pagamenti… », art. cit., p. 271 (d’après Paris, AN, KK 332). On notera la faute de 
transcription de l’auteur qui lit que les embrasses sont des grands CC et non de grands SS. Les minutes d’hôtels 
d’Anne de Bretagne vérifient qu’il s’agissait bien de grands SS (Paris, BnF, ms. Fr. 22553, p. 163-165). Voir Thomas 
Évelyne, « Les lits royaux d’Amboise sous Charles VIII et Anne de Bretagne : étoffes, couleurs et décor », In Situ. 
Revue des patrimoines, 40, 2019, < https://journals.openedition.org/insitu/23834 > (cons. le 04/02/2022).

https://journals.openedition.org/insitu/23834


D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0208

couleurs avec un S noir11. Est encore conservé aujourd’hui 
dans le dépôt lapidaire du château, un piédroit de cheminée, 
dont on ne connaît pas la provenance, sculpté de S barrés 
(fig. 2). Il est de petites dimensions (90 cm de haut), ce qui 
laisse supposer qu’il provient d’une petite cheminée, type 
chauffe-pied ou chauffe-dos.

La chapelle du donjon, aujourd’hui dite Saint-Hubert et 
attenante au logis du donjon, a été très restaurée. Néanmoins, 
le linteau d’entrée réalisé à l’automne 1495 demeure 
parfaitement authentique (fig.  3). Il présente, à gauche, la 
légende de saint Christophe, où le saint géant, portant sur ses 
épaules le Christ bénissant et sauveur du monde, s’apprête à 
traverser le guet tandis qu’un ermite tenant une lanterne leur 
indique le chemin. À droite, la conversion de saint Hubert 
apparaît  : ce dernier personnage, agenouillé, aperçoit dans 
la forêt, lors d’une chasse, un Christ en croix entre les bois 
d’un cerf. À l’animal, constituant le point central de la 
composition, répond le cheval de saint Hubert dont les rênes 
de filet sont timbrées d’un S barré (fig. 3b). 

Le logis des Sept Vertus portait, sur le mur d’échiffre de sa rampe cavalière, des 
« rangiers »12 mentionnés dans le compte de construction, figurés sur la Vüe du costé 
de la rivière de Loire de Jacques Androuet Ducerceau et décrit par des voyageurs 
hollandais du XVIIe siècle13, que l’on peut rapprocher du cerf de la chapelle Saint-
Hubert (fig. 4). Par ailleurs, en 1498 [n. st.], lorsque l’on meuble ce même logis pour 
la venue de monseigneur de Bourbon, on choisit pour teintes dominantes le violet, 
le gris, le noir et le blanc14. Les verrières de la galerie chauffée (et non du portique), 
commandée par la chambre du roi de ce même logis des Sept Vertus, portaient des 

11  Paris, BnF, ms. Fr. 22553, p. 163-164 : « Tappicerie de damas sathiné gris et jaulne faictes a la devise dudit 
seigneur et rapportees par SSS entrelassees. Huit pieces de tappicerie de damas gris et jaulne obscur ou esdites 
pieces sont rapportees grandes SS de veloux noir et une cordeliere a travers S lesquelles pieces servent pour la 
chambre dudit seigneur et en icelles est comprins le ciel. Trois rideaulx de taffetas gris et jaulne. Sept pieces de 
satin gris et jaulne qui servent au retraict et garde robe dudit seigneur de pareil blason comme les dessusdites. 
Quatre pieces de satin gris et jaulnes servantes a l’oratoire dudit seigneur a SS. Huit pieces de tapicerie de damas 
gris et jaulne comprins le ciel a SS de veloux noir et une cordelliere a travers lesquelles servent pour la chambre 
de la royne. Trois rideaulx pour ladite chambre dont en y a deux de damas gris et jaulne et ung rideau de taffetas. 
[p. 164] Une piece de damas gris et jaulne servantes sur le devant du chaslit. Sept pieces de damas gris et jaulne 
a pareille divise comme la tappicerie de l’aultre part rapportee, [comprins le dacellet. Lesquelles pieces servent 
pour la garderobe de ladite dame. Quatre pieces de sathin gris et jaulne a ladite divise servantes a l’oratoire de 
ladite dame ».

12  Paris, AN, série KK (sans cote, en cours d’indexation), Compte de construction du château d’Amboise 
1495-1496, fo 219vo.

13  Alsteens Stijn et Buijs Hans, Paysages de France dessinés par Lambert Doomer et les artistes hollandais et 
flamands des XVIe et XVIIe siècles, Paris, Fondation Custodia, 2008, p. 167-176 et 363.

14  Paris, BnF, ms. Fr. 22553, p. 9-10.

F ig . 2  – P ie d -d ro it  
d ’u n e  p e t it e  c h e m in é e , 
p ro v e n a n t  p e u t -ê t re  d u  
lo g is  d u  d o n jo n  h a b it é  
p a r  C h a r le s  V III. A m b o is e , 
c h â t e a u , d é p ô t  la p id a ire



209L E  D É C O R  D U  C H ÂT E AU  D ’A M B O I S E  D E  C H A R L E S   V I I I  E T  A N N E  D E  B R E TAG N E

« panneaulx de voirre ouvré a espees et plames [sic] et bordés de A mis et assiz en 
une des croisee de la grant gallerie haulte dudit cors de maisons »15. Les pignons de 
la galerie arboraient en outre, à l’extérieur, d’autres épées palmées et les armes de 
France16. En 1494, l’argenterie commandée reçoit également les monogrammes du 
couple royal – un C et un A – tandis que le linge est brodé de trois fleurs de lys17.

15  Paris, AN, série KK, Compte de construction…, op. cit., fo 95vo.
16  Archives départementales Indre-et-Loire (désormais ADIL), C 950, fo 2ro (procès-verbal d’état des lieux 

du château de 1761) : « Le gros corps de bastiments des Sept Vertus suporté en la force de costé de la cour est une 
voulte croix d’augives en pierre de taille sculptées par cinq pilliers formant quatre arcade tous sont élevés chacun 
une pointe de pignon ornés en sculptures d’épée flamée et une autre aux armes de France ».

17  Loiseau de Grandmaison Ch., Compotus pagamenti…, op. cit., p. 279 et 296 : « Et pour fil tanné qu’elle a 
employé à marquer à troys leurs de liz les lictz, orillers, draps de lict et autres ».

F ig . 3 a  – A m b o is e , c h â t e a u , lin t e a u  d ’e n t ré e  d e  la  c h a p e lle  S a in t -H u b e r t .

F ig . 3 b  – A m b o is e , c h â t e a u , lin t e a u  
d e  la  c h a p e lle  S a in t -H u b e r t , d é t a il d u  
c h e v a l d e  s a in t  H u b e r t  p o r t a n t  u n  
S  b a r ré

F ig . 4  – J a c q u e s  A n d ro u e t  d e  D u c e rc e a u , Vu e  d u  c o s t é  d e  la  r iv iè re  d e  
Lo ire , d é t a il d u  L o g is  d e s  S e p t  v e r t u s  (d e s s in  p ré p a ra t o ire  a u  re c u e il 
Le s  P lu s  e x c e l le n t s  b a s t im e n s  d e  F ra n c e , 1 5 7 9 ) (d ’a p rè s  G a u g a in  L ., 
Am b o is e , u n  c h â te a u ..., o p . c i t ., fi g . 9 C C , p . V ).



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0210

Le décor de la grande Salle se dressant face à la 
Loire, résulte des grandes campagnes de restauration 
des architectes Victor et Gabriel Ruprich-Robert 
achevées au début du XXe siècle. Seules les hermines 
du manteau de cheminée sont réellement attestées. 
Notons néanmoins la présence d’un tondo à l’effigie 
d’Alexandre de Macédoine18, dont l’authenticité est 
attestée par des clichés photographiques antérieurs 
aux restaurations des Ruprich-Robert19.

Le nouveau logis sur les jardins, dont seul le 
niveau construit pour Anne de Bretagne est lisible 
‒  soit le rez-de-jardin ‒ montre, dans l’ébrasement 
des baies, un semi d’hermines encadré de cordelières 
portant des aumônières20 (fig. 5). En 1761, l’une des 
cheminées du logis portait les armes de France, sans 
que l’on sache à quelle campagne de construction 
les attribuer21. Enfin, en ville, la porte de la tour 
Heurtault est ornée des trois fleurs de lys ainsi que 

d’une table sculptée d’épées palmées et d’un collier de l’ordre de Saint-Michel22, 
alors que la tour des Minimes arbore les armes France, enrichies plus tard de deux 
salamandres de François Ier23.

18  Nous proposons d’attribuer ce tondo taillé dans le tuffeau local selon un savoir-faire italien à Guido 
Mazzoni dont le logis est cité dans le compte de construction de 1495-1496 : Gaugain L., Amboise, un château…, 
op. cit., p. 111 et ead., « Guido Mazzoni à Amboise », à paraître. 

19  Médiathèque de l’Architecture et du Patrimoine. Base Mémoire, sap04_02l05849_p[1] et 
sap04_02l05878_p[1]. 

20  Thomas Évelyne, « Nouvelle réflexions sur les logis royaux d’Amboise », dans Gady Alexandre (dir.), 
« Fort docte aux lettre S et en l’architecture ». Mélanges en l’honneur de Claude Mignot, Paris, Sorbonne Université 
Presses, 2019, p. 43-65.

21  ADIL, C 950, fo 6vo (première chambre du nouveau logis sur les jardins) : « Sommes entrées dans 
une chambre à cheminée de pierre de taille carrée au devant de laquelle est un ecusson renforcée aux armes 
de France avec un M et B en Bossage et sculture et ornements ». Nous n’avons pas trouvé à quoi renvoyaient 
les lettres M et B.

22  ADIL, C 950, fo 11ro (tour Heurtault, porte du haut) : « Une grande porte ceintrée en pierre de taille, un 
fronton au dessus aussy ceintré où sont les armes de France ornées de sculptures ». ADIL, C 950, fo°11ro (tour 
Heurtault, porte du bas) : « Deux figures humaines, une à chaque angle, en pierre supportée par chacune un cul de 
lampe avec figure dessous, entre lesquelles est un cadre en pierre de taille en moulure dans son carré, et au millieu 
duquel sont deux écussons sculté aux armes de France entourée de cordons et coquillages, accompaignés d’épées 
flammées ». Ici les épées dites « flammées » renvoient aux épées palmées des palmes de la victoire.

23  ADIL, C 950, fo°7ro (tour des Minimes)  : « La face de laquelle est enrichie de scultures en bosse où 
sont les armes de France en trois écussons couronnés les deux du bas ornés de cordons et celuy du hault de deux 
Salamandres couronnées ».

F ig . 5  – É b ra s e m e n t  d ’u n e  b a ie  
o rn é e  d ’u n  s e m is  d ’h e rm in e s  
e t  d e  fl e u r s  d e  lis . A m b o is e , 
c h â t e a u , N o u v e a u  lo g is  (2 e  n iv e a u , 
re z -d e -ja rd in ).



211L E  D É C O R  D U  C H ÂT E AU  D ’A M B O I S E  D E  C H A R L E S   V I I I  E T  A N N E  D E  B R E TAG N E

2. Distribution et fonction des lieux

On s’est souvent interrogé sur la raison pour laquelle le château d’Amboise était 
pourvu de trois logis, prévus dès le règne de Charles VIII. L’une des thèses qui eut 
cours voulait que dans un premier temps Charles  VIII et Anne de Bretagne aient 
résidé dans le logis du donjon en attendant que les nouveaux logis de la seconde cour 
soient habitables24. Le logis du roi aurait ainsi dû être celui sur les jardins, tandis 
celui de la reine aurait disposé du logis des Sept Vertus. Cependant, nous avons pu 
démontrer, premièrement, que les travaux de la seconde cour avaient été prévus dès 
1489, puisqu’on terrassait l’immense promontoire à cette date-là et jusqu’en 1491, soit 
avant le mariage de Charles VIII et Anne de Bretagne ; deuxièmement, que les travaux 
du logis du donjon avaient également concerné la chapelle Saint-Hubert qui devait 
surmonter la chapelle du Saint-Sépulcre ; troisièmement, que le logis des Sept Vertus 
était un logis d’apparat réservé aux hôtes de marque ou aux apparitions du couple 
royal et non le logis d’Anne de Bretagne25 ; enfin, que la construction du nouveau logis 
sur les jardins s’expliquait non, comme pour les autres, par une logique de parcours et 
de cérémonial mais par l’attraction exercée par les jardins sur le couple royal26.

Cette démonstration est étayée par une précieuse mention des minutes d’hôtel 
d’Anne de Bretagne qui précise, pour l’ameublement du logis des Sept Vertus, qu’il fut 
commandé à l’occasion de la venue de monseigneur de Bourbon, Pierre de Beaujeu : 
« Autres acoustrements et parements baillez audit Jean Lefevre a Amboyse qui furent 
autrefoiz faiz a la venue de monseigneur de Bourbon comme appert par ung inventoire 
faict audict Amboyse le XVIIe jour de janvier IIIIC IIIIXX dix sept [a. st.]27 ».

On avait donc rafraichi le décor du logis d’apparat pour la venue de l’homme le 
plus influent du royaume à qui Louis XI avait confié le début du règne de son jeune 
fils Charles VIII. Par ailleurs, soulignons que la distribution s’approche fortement 
de celle du logis neuf de Blois28 qui recouvrait la même fonction, en témoignent le 
voyage diplomatique de l’archiduc Philippe le Beau et de l’archiduchesse Jeanne la 
Folle en 1501.

La seconde cour était donc manifestement réservée, dans le projet initial 
‒ avant que l’on se tourne vers les jardins ‒, aux bâtiments officiels de réception (la 
grande salle et le logis des Sept Vertus), tandis que le logis du donjon montrait quant 
à lui un caractère plus privatif.

24  Thomas É., « Les logis royaux… », art. cit.
25  C’est ce qu’avance le docteur Bruneau : « Ce grand bâtiment fut destiné à loger la reine Anne de Bretagne. 

On bâti sur la cour le pavillon dit des Vertus parce qu’il était décoré de statues en terre cuite qui les représentaient, 
pour être la salle des gardes. » (Tours, Bibliothèque municipale, ms. 1320, p. 77).

26  Gaugain L., Amboise, un château…, op. cit., p. 127-135.
27  Paris, BnF, ms. Fr. 22335, p. 6.
28  Chatenet M. et Girault P.-G., Fastes de cour…, op. cit.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0212

3. L’emblématique et la symbolique du décor

Charles VIII choisit le jaune et le gris pour orner le logis du donjon29, puis le violet et 
le blanc, qu’il portait lors de la victoire de Fornoue30, pour le logis d’apparat des Sept 
Vertus. Ces couleurs apparaissent notamment dans une enluminure31 illustrant 
un manuscrit intitulé Vers à la louenge de Charles  VIII. Écrit par Bénart et daté 
entre 1494 et 1498, cet ouvrage célèbre le courage du roi et ses conquêtes italiennes32. 
L’incipit est illustré d’une miniature où l’on voit Charles VIII couronné à l’impérial 
sortant d’une tente jaune et grise semée de C et de A enlacés et portant une tunique 
violette et blanche tout comme le caparaçon de sa monture, qui est semé de croix 

29  Ce sont là aussi les couleurs de sa tenue de chasse avant son départ pour Naples, ce qui démontre 
l’importance de la chasse dans le cérémonial de cour (Paris, BnF, ms. Fr. 22335, p. 190-191).

30  Labande-Mailfert Yvonne, Charles  VIII et son milieu (1470-1498)  : la jeunesse au pouvoir, Paris, 
Klincksieck,1975.

31  Paris, BnF, ms. Fr. 2228.
32  Hermant Maxence, « cat. 26. Bénart, Louanges de Charles VIII », dans Bresc-Bautier Geneviève et alii 

(dir.), France 1500. Entre Moyen Âge et Renaissance, catalogue de l’exposition (Paris 2010-2011), Paris, Réunion 
des Musées Nationaux, 2010, p. 103.

F ig . 6  – C h a r le s  V II I  à  c h e v a l , d a n s  P a r is , B n F, m s . F r. 2 2 2 8 , 
Ve rs  à  la  lo u e n g e  d e  C h a r le s  V II I .



213L E  D É C O R  D U  C H ÂT E AU  D ’A M B O I S E  D E  C H A R L E S   V I I I  E T  A N N E  D E  B R E TAG N E

de Jérusalem et d’épées palmées (fig. 6). C’est au retour de sa victoire de Fornoue 
que Charles VIII adopta l’emblème de l’épée palmée33. Dans les folios suivants, les 
marges sont ornées d’un semis de C enlacés formant tout à la fois des K et des A 
avec des épées palmées. Un collier de l’ordre de Saint-Michel et des lys au naturel s’y 
déploient également. L’ensemble des emblèmes se détachent sur des fonds de damiers 
jaune, gris, pourpre (équivalent du violet) et blanc et noir. Les couleurs jaune et grise, 
associées au noir pour les lettres, autorisent une analyse symbolique. Lors de l’entrée 
royale de Louis XII à Paris en 149834, à la porte Saint-Denis, un échafaud proposait 
un tableau qui voulait montrer la continuité du pouvoir royal en dépit de l’absence 
d’héritier direct de la couronne. Les qualités du nouveau souverain, Louis  XII, 
étaient personnifiées par les quatre couleurs de l’ancien souverain, Charles  VIII. 
Ainsi, Noblesse était vêtue de soie violette, Humanité de soie grise, Richesse de soie 
jaune et Libéralité de soie blanche.

Les lettres affichées dans les logis correspondent au A d’Anne et au S barré que 
Charles VIII choisit pour monogramme. Il le fait apposer sur un manuscrit que sa 
sœur, Anne de Beaujeu, lui offre en 1488 : Le livre des faiz Monseigneur saint Loys35, 
un manuscrit enluminé appartenant aux Bourbons36. Le roi le fait couvrir d’un 
velours fleurdelisé et fermé de deux fermoirs en argent à ses armes. Il fait ajouter 
un frontispice à son mot, PLUS QU’AUTRE, et le S barré37(fig. 7). À Amboise, sur 
le linteau de la chapelle Saint-Hubert, les rênes et la bricole du cheval sont timbrés 
d’un S barré gothique (fig. 3b), qui est couramment interprété comme la fermessa38, 
qualité essentielle du preux chevalier qui fait preuve de fidélité.

Outre la fermessa, le S de Charles VIII peut renvoyer tout à la fois au soleil 
et à la sagesse de Salomon. Si le lys ‒ charge des armes de France, s’il faut encore 
le rappeler ‒ est une fleur royale depuis le troisième millénaire assyrien39, dans le 
Nouveau Testament, un passage mentionne également des lys plus éclatants que 
Salomon en gloire. À la veille de son sacre, le dauphin composa avec son aumônier la 
Prière de Salomon pour obtenir la Sagesse, ou encore la « Sapience ». Dans son Journal 
qui s’adresse à Charles VIII, Jean Masselin (1433 ?-1500) écrit  : « Le roi Salomon, 
Sire, commença à régner en bas aage comme vous ; mais pour ce qu’on veoit qu’il 

33  Labande-Mailfert Yvonne, « L’épée, dite « flamboyante », de Charles VIII », Bulletin Monumental, 108, 
1950. p. 91-101.

34  Hochner Nicole, Louis XII : les dérèglements de l’image royale, 1498-1515, Seyssel, Champ Vallon, 2006, p. 64.
35  Paris, BnF, ms. Fr. 2829.
36  Gousset Marie-Thérèse, Avril François et Richard Jean, Saint Louis, roi de France. Livre des faits de 

Monseigneur saint Louis (BnF ms. fr. 2829), Paris, Chêne, 1990, p. 8-9 et p. 84-88.
37  Monfrain Jacques, Études de philologie romane, Genève, Droz, 2001, p. 964-965. Il commande également 

un sac de cuir pour y glisser le volumen.
38  Thomas Évelyne, Vocabulaire illustré de l’ornement par le décor de l’architecture et des autres arts, Paris, 

Eyrolles, 2012, p. 133.
39  Lecoq Anne-Marie, « La symbolique de l’Etat : les images de la monarchie », dans Nora Pierre (dir.), Les 

lieux de Mémoire, t. II, La Nation, Paris, Gallimard, 1986, p. 145-192, à la p. 159.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0214

se conduisoit sagement par raison et selon Dieu, les princes et les autres, chacun le 
redoubtoit40 ». Enfin, dans les entrées royales de Rouen en 1485, de Troyes en 1486, 
de Vienne en 1490 et de Paris en 149141, des tableaux présentés sur des échafauds 
citaient Salomon42. C’est sans doute à Rouen que le parallèle entre Charles VIII et 
Salomon fut le plus fort, car tout en exposant la filiation de Louis XI et Charles VIII 
sous les traits de David et Salomon, l’acrostiche du tableau clamait « Vive Charles roi 
de France et son bon consceil loyal Amen Rouen »43.

Par ailleurs, en 1495, à Amboise, le tapissier Jean Lefevre est rémunéré pour avoir 
« osté les armoiries de la destrucion de Troyes et Reims et fait ung soleil en chacune 
piece »44. On ne sait guère où furent placées les tentures, mais la forte référence au 

40  Terrasson de Fougères Vincent, La royauté idéale  : images des rois Charles VIII et Louis XII à travers le 
spectacle des entrées royales et les guerres d’Italie (1484-1515), thèse de doctorat, Université de Roskilde, 2001, p. 39.

41  Guénée Bernard et Lehoux Françoise, Les entrées royales de 1328 à 1515, Paris, CNRS, 1968.
42  Mérindol Christian de, «  Théâtre et politique à la fin du Moyen Âge. Les entrées royales et autres 

cérémonies. Mises au point et nouveaux aperçus », dans Théâtre et spectacles, hier et aujourd’hui. Moyen Âge et 
Renaissance, actes du colloque (Avignon 1990), Paris, Éditions du CTHS, 1991, p. 179-212.

43  Guénée B. et Lehoux Fr., Les entrées royales…, op. cit., p. 255. 
44  Paris, AN, série KK, Compte de construction…, op. cit., fo°166ro.

F ig . 7  – F ro n t is p ic e  a u x  a rm e s  e t  d e v is e s  d e  C h a r le s  V III, d a n s  P a r is , 
B n F, m s . F r. 2 8 2 9 , L e  l iv re  d e s  fa iz  M o n s e ig n e u r  s a in t  Lo y s .



215L E  D É C O R  D U  C H ÂT E AU  D ’A M B O I S E  D E  C H A R L E S   V I I I  E T  A N N E  D E  B R E TAG N E

soleil de justice comme à Salomon engagent à supposer qu’elles ornaient la grande 
salle, d’ailleurs orientée comme une salle de justice, avec le « haut-bout » primitif 
(la cheminée gothique) tourné vers le soleil45. À cette même date, arrive également 
à Amboise une tapisserie46 dont on supprime, dans les écoinçons, les armes de 
Tanguy du Châtel47 qui est l’un des deux hommes, avec Robert Lemaçon48, à avoir 
aidé le dauphin Charles (couronné Charles VII) à échapper aux Bourguignons en 
1418 à Paris pour gagner Bourges. Or, les chroniqueurs contemporains présentèrent 
souvent Charles VIII comme le sauveur du royaume, un nouveau Charlemagne que 
l’on comparait à son illustre grand-père Charles VII, dont on louait le courage et 
la sagesse qui l’avaient conduit à recouvrer l’intégrité du royaume et à mettre fin à 
la guerre de Cent Ans49. Comme Charles VI, Charles VII et brièvement Louis XI, 
Charles  VIII semble avoir affectionné la figure du cerf, non seulement ailé mais 
aussi simplement au naturel50. L’une des plus belles commandes de Charles VII fut 
la tapisserie des cerfs ailés51 qui commémore la victoire des Français sur les Anglais 
à Formigny (1450) et Castillon (1453). Enlacée et brandie par l’un des deux cerfs, la 
bannière arbore saint Michel terrassant le dragon, se détachant sur un fond rouge 
au semis de soleil.

Il est légitime de s’interroger sur le choix iconographique du linteau de la 
chapelle. Saint-Hubert est un saint liégeois52 dont l’iconographie ne se développe 
qu’à partir du XVe siècle et surtout dans l’Europe du Nord53. Le manuscrit de La vie 

45  Voir Mérindol Christian de, La maison des chevaliers de Pont-Saint-Esprit, t. II, Les décors peints : corpus des 
décors monumentaux peints et armoriés du Moyen âge en France, Pont-Saint-Esprit, Conseil général du Gard, 2001.

46  Paris, AN, série KK, Compte de construction…, op. cit., fo°97vo : « A Godeffroy Du Bal, tapicier, pour 
ses peines sallaire et despens d’avoir au temps dessusdit osté et mis hors de treize pieces de tapicerie estans audit 
chastel les armes de feu Taneguy Du Chastel refait en icelles le champ de quarante escuczons et fournir de soye fil 
et tamture a ce necessaire […] ».

47  Notons par ailleurs que les minutes d’hôtel d’Anne de Bretagne mentionnent 8  pièces de tapisseries 
illustrant l’histoire d’Alexandre provenant du maréchal de Gyé : Paris, BnF, ms. Fr. 22335, p. 152. Or, Tanguy du 
Châtel fut le tuteur de Pierre de Rohan, maréchal de Gyé.

48  Gaugain Lucie, « Trèves (Maine-et-Loire), une tour résidentielle du XVe siècle », dans Salamagne Alain 
(dir.), Le Palais et son décor au temps de Jean de Berry, actes du colloque (Bourges-Tours 2004), Tours, PUFR, 
2010, p. 155-167.

49  Le Fur Didier, Charles VIII, Paris, Perrin, 2006, p. 280-292.
50  Selon Pline, le cerf a une grande longévité et a le pouvoir de rajeunir, ce qui explique qu’il devienne un 

symbole christique. Le Christ serait apparu entre les bois d’un cerf à saint Hubert : Beaune Colette, « Costumes 
et pouvoir en France à la fin du Moyen Âge : les devises royales vers 1400 », Bulletin Monumental, 105, 1947, 
p. 197-208 et Lecoq A.-M., « La symbolique de l’Etat… », art. cit., p. 176.

51  Martin Paul, « La tapisserie royale des Cerfs Volants », Bulletin monumental, 105, 1947, p. 197-208 ; Dufournet 
Jean, « Secondes notes sur le bestiaire de Villon : le cerf et la biche », dans Mélanges de langue et littérature française 
du Moyen Âge offerts à Pierre Jonin, Aix-en-Provence-Paris, Champion-CUERMA, 1979, p. 233-248 et, en particulier 
note 8 ; Antoine Elisabeth, « cat 5. Les cerfs ailés », dans Bresc-Bautier G. et alii (dir.), France 1500…, op. cit., p. 76.

52  Voir Dierkens Alain et Duvosquel Jean-Marie (dir.), Le culte de saint Hubert au Pays de Liège, Bruxelles, 
Crédit communal, 1991.

53  Voir Duchet-Suchaux Gaston et Pastoureau Michel, La Bible et les Saints. Guide iconographique, Paris, 
Flammarion, 1994, p. 178.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0216

de Saint Hubert54, rédigé par Hubert le Prevost, originaire de Lille, expose la dévotion 
de l’auteur pour son patron et compile différents documents relatifs à la vie du saint, 
parmi lesquels on trouve la scène d’adoration menant à sa conversion. En régions 
ligériennes, le linteau d’Amboise pourrait en être l’occurrence iconographique la 
plus précoce, juste antérieure à celle de la cathédrale de Chartres55 (Eure-et-Loir, 
limite XVe-XVIe siècles) ou de l’église Saint-Benoît des Hermites (Indre-et-Loire, 
premier tiers du XVIe siècle). 

L’hypothèse qui consisterait à supposer que saint Hubert figure à l’entrée de la 
chapelle en tant que saint protecteur des chasseurs nous paraît trop simple. Il nous 
semble plus probable que ce choix iconographique s’explique par les échanges qui 
ont pu exister entre le roi et les trois sculpteurs dont le compte de construction de 
1495-1496 livre les noms  : Cornille de Nefve, Casin d’Utrecht et Pierre Minart56. 
Originaires des Pays-Bas méridionaux, si l’on en croit leurs patronymes, ils devaient 
être particulièrement sensibles au culte de saint Hubert et leur rencontre avec 
Charles VIII, qui souhaitait s’inscrire dans la lignée de son royal aïeul Charles, joua 
manifestement en faveur de ce choix. En outre, associé à saint Christophe portant le 
Christ tenant le globe, cette iconographie permettait de soutenir la politique royale. 
La campagne de Charles VIII en Italie avait une dimension dépassant largement la 
simple conquête militaire. L’entourage du roi s’était évertué à la présenter comme 
une nouvelle croisade lancée contre les Turcs et soutenue par le pape Alexandre VI57. 
En prenant pour emblème le cerf et en s’identifiant à saint Hubert, comme le souligne 
sa devise placée sur le harnais, Charles VIII répondait aux attentes messianiques58 
et se présentait ainsi comme celui qui révélait au monde la religion du Rédempteur 
apparaissant entre les bois de l’animal, mais aussi sur les épaules de saint Christophe, 
protecteur des voyageurs et garant de la bonne mort. Dans le contexte des guerres 
ultramontaines, la convocation de saint Christophe est d’autant plus importante 
que les expéditions supposaient la traversée périlleuse des Alpes. La présence de 
l’ermite tenant une lanterne rappelait que le Christ est la lumière du monde tout 
en faisant peut être référence aux relations intimes que le roi entretenait avec saint 

54  Un premier exemplaire « fut commandité en 1463 par Philippe le Bon à David Aubert et illustré par 
Loyset Liédet (La Haye, KB, ms. 76 F 10) » : < http://expositions.bnf.fr/flamands/grand/fla_218.htm > (cons. le 
04/02/2022). Un autre exemplaire est conservé à Paris (BnF, ms. Fr. 424, Hubert le Prévost, Vie de Saint Hubert, 
Le maître de Marguerite d’York, enlumineur, Bruges < http://expositions.bnf.fr/flamands/grand/fla_218.htm >, 
cons. le 04/02/2022) et date des années 1470-1480. Commandé par Louis de Gruuthuse, le manuscrit intègre par 
la suite les collections de Louis XII comme en témoigne les armes grattées et remplacées par celles du roi.

55  Voir la notice relative dans < https://www.pop.culture.gouv.fr/notice/memoire/AP22NU09703 >, cons. 
le 04/02/2022. 

56  Paris, AN, série KK, Compte de construction…, fo°80ro. Ils touchent 10 l. t. par mois.
57  Labande-Mailfert Yvonne, Charles VIII : le vouloir et la destinée, Paris, Fayard, 1986, p. 157.
58  Yali Haran Alexandre, Le lys et le globe : messianique dynastique et rêve impérial en France à l’aube des 

temps modernes, Paris, Champ Vallon, 2000.

http://expositions.bnf.fr/flamands/grand/fla_218.htm
https://www.pop.culture.gouv.fr/notice/memoire/AP22NU09703


217L E  D É C O R  D U  C H ÂT E AU  D ’A M B O I S E  D E  C H A R L E S   V I I I  E T  A N N E  D E  B R E TAG N E

François de Paule – installé au Plessis, puis à Amboise – le guidant dans ses choix59. 
La lecture iconologique du linteau montre donc combien l’iconographie sert un 
discours emblématique, qui procède notamment par citation d’exempla.

Dans la grande salle, la présence d’Alexandre le Grand placé dans un tondo 
et accompagné d’un titulus (ALEX MACED M. REX) procède tant de la mode des 
portraits en médaille, qui se répandit à la fin du XVe et au début du XVIe siècle60, 
que de celle des portraits d’hommes illustres dont le topos des Neuf Preux fut le 
plus répandu au XVe siècle Mais elle se fonde aussi sur la littérature alexandrine très 
appréciée à partir du XIIe siècle et jusqu’à la fin du Moyen Âge61. À l’instar de ce 
que montrent certains manuscrits62, le profil d’Alexandre illustre une moralisation 
politique : le roi, prenant ainsi le roi de Macédoine pour exemplum, place son bon 
gouvernement dans la lignée de celui de l’illustre empereur, dont ici le mot rex 
souligne la fonction et rappelle les prétentions impériales de Charles VIII.

Conclusion

Ainsi se dessine une topographie des décors du château d’Amboise (fig. 1). Les fleurs 
de lys sont apposées aux portes du château visibles depuis la rue, associées au collier 
de l’ordre de Saint-Michel, aux épées palmées à la porte Heurtault  ; elles figurent 
également sur les pignons de la galerie du logis des Sept Vertus et sous forme de 
semis dans le nouveau logis sur les jardins. Les épées palmées sont affichées sur les 
parties extérieures du château, à la porte Heurtault notamment, mais surtout sur les 
façades des édifices de la seconde cour. Le violet et le blanc ornent le logis de Sept 
Vertus, logis d’apparat et de réception ; et l’on associe assez logiquement les palmes 
de la victoire aux couleurs de ce succès. Le jaune, le gris et le S noir se rencontrent 
dans le logis du donjon à vivre au quotidien. Dans l’état actuel des connaissances, 
il semble donc que le piédroit de cheminée portant des S barrés provienne plutôt de 
ce logis (fig. 2). Le roi exprime ici, dans son intimité, les valeurs morales dont il se 

59  Beaune Colette, « François de Paule et les rois de France », dans Bruley Yves (dir.), La Trinité-des-Monts 
redécouverte  : arts, foi et culture, catalogue de l’exposition (Rome 2002), Rome, De Luca, 2002, p. 44-46 ; ead., 
« François de Paule et le rôle messianique des rois de France », dans L’eremita Francesco di Paola viandante e 
penitente, actes du colloque (Paola 2000), Rome, Curia generalizia dell’Ordine dei Minimi, 2006, p. 331-350  ; 
Brach Jean-Pierre et Zoccatelli Pierluigi, «  Courants renaissants de réforme spirituelle et leurs incidences  », 
Politica Hermetica, 11, 1997, p. 31-46.

60  Bresc-Bautier Geneviève, « Les médaillons de marbre provenant du château de Gaillon, début du XVIe 
siècle », Bulletin de la Société Nationale des Antiquaires de France, 2009 (2007), p. 160-178.

61  Baumgartner Emmanuèle, « La formation du mythe d’Alexandre au XIIe siècle : Le Roman d’Alexandre et 
l’exotisme », dans Harf-Lancner Laurence, Mathey-Maille Laurence et Szkilnik Michelle (dir)., Conter de Troie et 
d’Alexandre, Paris, Presses Sorbonne Nouvelle, 2006, p. 137-158.

62  Il en va ainsi de l’Alexandre en prose (Archives du Musée Condé de Chantilly, ms. 651).



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0218

recommande : richesse, humanité, sapience et fidélité. Enfin, on notera que la reine 
manifeste son empreinte emblématique par des A sur les verrières du logis des Sept 
vertus et sur l’argenterie, au côté du C royal, des hermines et des cordelières dans le 
nouveau logis sur les jardins ainsi que dans la grande salle. Ses couleurs ne sont pas 
mentionnées.

Les décors du château d’Amboise soutiennent ainsi trois discours. Le premier 
présente l’image officielle de la couronne à travers les décors des dehors du château, 
dépourvus de toute interprétation et intemporels. Le second magnifie la fonction 
royale en exposant l’image du roi victorieux dans les espaces et logis d’apparat de 
la seconde cour. Enfin, le troisième exprime la personnalité profonde du souverain, 
tout en laissant percevoir ses aspirations politiques, dans son logis à vivre au 
quotidien du donjon.



Sans doute n’existe-t-il pas en France de monument des XVe ou XVIe siècles aussi 
riche d’emblèmes que l’est le monastère royal de Brou1, réserve faite de quelques 
édifices civils exceptionnels comme l’Hôtel Jacques Cœur à Bourges2 où le château 
de Chambord3. Le riche décor héraldique et emblématique du monastère a déjà 
été étudié avec précision par Christian de Mérindol4 et l’arsenal emblématique de 
Marguerite d’Autriche (1480-1530), princesse fondatrice du couvent, a été quant à 
lui évoqué par Dagmar Eichberger, en marge de l’ouvrage qu’elle a consacré au rôle 
artistique de la princesse5.

1  Sur l’histoire de Brou, voir principalement Baux Jules, Histoire de l’église de Brou, Bourg-en-Bresse,  
F. Martin-Bottier, 1862  ; Bruchet Max, Marguerite d’Autriche, duchesse de Savoie, Lille, Imp. L. Danel, 1927, 
passim  ; Hörsch Markus, Architektur unter Margarethe von Österreich, Regentin der Niederlande (1507-1530). 
Eine bau- und architekturgeschichtliche Studie zum Grabkloster St-Nicolas-de-Tolentin in Brou bei Bourg-en-Bresse, 
Bruxelles, AWLSK, 1994 ; Poiret Marie-Françoise, Le monastère de Brou, le chef d’œuvre d’une fille d’empereur, Paris, 
CNMHS-CNRS, 1994. Voir aussi Brou, un monument européen à l’aube de la Renaissance, actes du colloque (Brou 
2006) < http://www.editions-du-patrimoine.fr/Librairie > (cons. le 17/01/2022) et Princesses et Renaissance(s), La 
commande artistique de Marguerite d’Autriche et de son entourage, actes du colloque (Brou 2015) < http://www.
editions-du-patrimoine.fr/Librairie > (cons. le 17/01/2022).

2  En dernier lieu Girault Pierre-Gilles, « Le décor « total » des grandes demeures : le palais de Jacques Cœur 
à Bourges », dans Bartholeyns Gil, Bourin Monique et Dittmar Pierre-Olivier (dir.), Images de soi dans l’univers 
domestique, XIII e-XVI e siècles, acte du colloque (Montpellier 2013), Rennes, PUR, 2018, p. 63-78.

3  Voir dans ce même volume la contribution de François Parot et Thibaud Fourier.
4  Mérindol Christian de, « Le couvent de Saint-Nicolas de Tolentino à Brou. Réflexions sur les églises et les 

chapelles à destination funéraire à la fin du Moyen Âge », Bulletin de la société nationale des Antiquaires de France, 
1993, p. 140-152 ; id., « Le décor emblématique et les vitraux armoriés du couvent Saint-Nicolas-de-Tolentin à 
Brou », Revue française d’héraldique et de sigillographie, 64, 1994, p. 149-180.

5  Eichberger Dagmar, Leben mit Kunst, Wirken durch Kunst. Sammelwesen und Hofkunst unter Margarete 
von Österreich, Regentin der Niederlande, Turnhout, Brepols, 2002, p. 22-28 et passsim.

L’emblématique de Marguerite d’Autriche 
au monastère royal de Brou :  

 images de soi, affirmation 
dynastique et revendication politique 

à l’aube de la Renaissance

Pierre-Gilles Girault
Monastère royal de Brou

http://www.editions-du-patrimoine.fr/Librairie


D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0220

Notre propos n’est donc pas de répéter ce qu’ont déjà dit ces auteurs, ni 
même d’en réaliser une synthèse, mais d’enrichir nos connaissances par une mise 
en perspective et quelques observations, que nous ont permis la fréquentation et 
l’observation quasi quotidienne du monument depuis plus de cinq années, sur ce 
qui constitue à nos yeux un véritable programme iconographique, tant personnel 
que dynastique et politique. 

1. Aux origines de Brou

La fille de Maximilien de Habsbourg et de Marie de Bourgogne avait déjà été 
répudiée par Charles VIII, puis était restée veuve du fait de la mort prématurée de 
l’Infant d’Espagne don Juan d’Aragon, lorsqu’elle épousa en 1501 le duc de Savoie 
Philibert II, dit le Beau. Hélas cette nouvelle union ne dura guère puisque Philibert 
mourut à son tour dès le 10 septembre 1504, laissant sa jeune épouse – tous deux 
étaient alors âgé de vingt-quatre ans – désespérée6. 

Nouvelle Artémise, la princesse décida aussitôt de fonder un mausolée en 
mémoire de son époux bien aimé à Brou, faubourg rural de la ville de Bourg, 
capitale du comté de Bresse que son mari avait reçu en apanage avant le devenir 
duc de Savoie, sur un site occupé depuis le XIe siècle par un petit prieuré bénédictin 
dépendant de l’abbaye d’Ambronay. Ce faisant, Marguerite reprenait à son compte 
le vœu formulé dès 1480 par sa belle-mère, Marguerite de Bourbon, de restaurer ce 
monastère7. À cette fin, Marguerite obtint en 1505 du pape Jules II l’autorisation 
de transférer la paroisse dans la chapelle Notre-Dame au centre de la ville voisine 
et de procéder à la nouvelle fondation, desservie par des moines ermites de Saint-
Augustin de la congrégation de Lombardie. 

Elle venait d’en poser la première pierre lorsqu’en septembre 1506 la mort de 
son frère aîné Philippe le Beau, comte de Flandre et roi de Castille, entraîna son 
rappel aux Pays-Bas où Maximilien lui confia la gouvernance et régence « des pays 
de par-deçà », en même temps que l’éducation de ses neveux et nièces, dont le futur 
Charles Quint. C’est donc depuis Bruxelles, Anvers, Bruges et surtout Malines, où 
elle se fit édifier un palais et réunit une formidable collection d’œuvres d’art8, que 
Marguerite d’Autriche dirigea la construction du monastère.

6  Sur la vie de la princesse, outre Bruchet M., Marguerite d’Autriche…, op. cit., voir De Boom Ghislaine, 
Marguerite d’Autriche et la Pré-Renaissance, Paris, Droz, 1935 et Tamussino Ursula, Margarete von Österreich. 
Diplomatin der Renaissance, Graz, Styria, 1995.

7  Sur la fondation, voir Mottier Cédric, « Brou, église funéraire princière : enjeux d’une fondation (1480-
1509) », Mémoires de la Société pour l’histoire du droit et des institutions des anciens pays bourguignons, 73, 2016, 
p. 13-36.

8  Outre Eichberger D., Leben mit Kunst…, op. cit, voir id. (dir.), Women of distinction. Margaret of York, 
Margaret of Austria, catalogue de l’exposition (Malines 2005), Dagmar, Turnhout-Leuven, Brepols-Davidsfonds, 



221L’ E M B L É M AT I Q U E  D E  M A R G U E R I T E  D ’AU T R I C H E  AU  M O N A S T È R E  R OYA L  D E  B R O U

Commencée par les bâtiments conventuels, dotée de trois cloîtres sur deux 
niveaux (fig. 1), la construction était suffisamment avancée dès 1513 pour que les 
moines Augustins puissent s’y installer. Pour l’église, Marguerite d’Autriche avait en 
1505 prévu une construction assez modeste, qui prit une nouvelle ampleur en 1509 
lorsqu’elle décida dans son testament qu’elle-même y serait inhumée auprès de son 
époux. Après avoir d’abord confié la conduite du chantier au Lyonnais Jean Perréal 
et l’exécution du tombeau au sculpteur tourangeau Michel Colombe, elle écarta en 
1512 l’équipe française pour confier la construction au maître d’œuvre bruxellois 
Louis van Boghem9. Celui-ci en posa la première pierre en 1513 et conduisit le 
chantier, sous le contrôle vigilant de l’archiduchesse, jusqu’à sa consécration en 
1532. Le corps de Marguerite, morte peu avant, à la fin de l’année 1530, put alors 
rejoindre ceux de son époux et de sa belle-mère dans le caveau où leurs restes se 
trouvent toujours10.

2005 et Girault Pierre-Gilles et Briat-Philippe Magali (dir.), Primitifs flamands. Trésors de Marguerite d’Autriche, 
catalogue de l’exposition (Brou 2018), Rennes, PUR, 2018.

9  Sur Louis van Boghem, voir : Hurx, Merlijn, « Lodewijk Van Boghem, entrepreneur, land surveyor and 
architect », dans Princesses et Renaissance(s)…, op. cit., p. 18-27 et Ciavaldini Rivière Laurence, Aux premières 
heures du monastère de Brou. Un architecte, une reine, un livre, Paris, Picard, 2014.

10  Voir Coenen Daniel, « Le transfert de la dépouille de Marguerite d’Autriche à Brou en 1532 », Nouvelles 
Annales de l’Ain, 2008, p. 6-61 ; id., « De quelques informations complémentaires concernant le transfert de la 
dépouille de Marguerite d’Autriche », ibid., 2011, p. 22-25.

F ig . 1  – B o u rg -e n -B re s s e , M o n a s t è re  ro y a l d e  B ro u , v u e  a é r ie n n e  d e  l ’é g lis e  e t  d e s  t ro is  c lo ît re s .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0222

2. Les armoiries

De loin déjà, la silhouette du monument affichait orgueilleusement l’emprise de la 
maison de Bourgogne-Habsbourg sur cette campagne de Bresse, située non loin du 
royaume de France. Le clocher était en effet coiffé d’«  un dôme de pierre fait en 
couronne impériale »11, tandis que toute la charpente de l’église était couverte de 
tuiles vernissées polychromes à la mode bourguignonne (que l’on songe à l’Hôtel-
Dieu de Beaune ou au palais synodal de Sens)12. Le dôme fut supprimé par crainte 
de son effondrement en 1659, tandis que la toiture fut remplacée un siècle plus tard 
par un toit à la Mansart pour des raisons d’économie. Celle que l’on voit aujourd’hui 
n’a été restituée qu’entre 1995 et 1999.

Dès que l’on en s’en approche, l’église frappe par l’abondance de son décor 
héraldique et emblématique : chaque contrefort de la façade et du chevet est orné 
d’un écu en forme de losange dont on devine qu’il portait les armes de Marguerite 
d’Autriche, qui accompagnaient également la statue de la duchesse sculptée sur le 
tympan (fig. 2) et timbraient la porte principale du bâtiment conventuel. Ces écus 

11  Bourg-en-Bresse, Société d’émulation de l’Ain, ms. non coté, Père Raphaël de la Vierge Marie, Description 
historique de la belle église et du couvent royal de Brou. Voir également la transcription dactylographiée du 
manuscrit, rédigé en 1692-1715, réalisée par Marie-Françoise Poiret (à la p. 24 pour la citation).

12  Ibid.

F ig . 2  – P h il ib e r t  I I  d e  S a v o ie  e t  M a rg u e r it e  d ’A u t r ic h e , p ré s e n té s  p a r  le u rs  s a in t s  p a t ro n s , e n  p r iè re  d e v a n t  le  C h r is t  
a u x  l ie n s , a c c o m p a g n é s  s u r  la  c o rn ic h e  e t  d a n s  le s  v o u s su re s  d e  le u rs  é c u s  (b û c h é s ) e t  d e v is e s , d e  m a rg u e r it e s , d u  
c h iff re  P M  e t  d u  fu s i l  o u  b r iq u e t  d e  B o u rg o g n e  a v e c  la  c ro ix  d e  s a in t  A n d ré . É g lis e  d e  B ro u , p o r t a il o u e s t , t y m p a n .



223L’ E M B L É M AT I Q U E  D E  M A R G U E R I T E  D ’AU T R I C H E  AU  M O N A S T È R E  R OYA L  D E  B R O U

ont, pour certains, été bûchés à la Révolution, 
les autres semblent être toujours restés lisses ; 
sans doute étaient-ils seulement peints, ou 
destinés à l’être, car il est possible que le décor 
extérieur soit resté inachevé après la mort de la 
princesse fondatrice.

À l’intérieur de l’édifice, ces écus losangés 
ceinturent également l’abside polygonale du 
chœur. Ils sont accompagnés du mot (ou devi-
se au sens moderne) FORTUNE INFORTUNE 
FORT UNE sculpté en lettres gothiques sur des 
phylactères. Les armes de l’archiduchesse figu-
raient également sur des culots au-dessus des 
stalles, au revers du jubé et de part et d’autre 
de celui-ci ; elles se voient encore sculptées sur 
des écus miraculeusement préservés sur le bal-
daquin de son tombeau. Elles figurent encore 
en petit sur d’autres écus losangés portés par 
des putti à la base du Retable des sept joies de 
la Vierge qui orne la chapelle voisine dédiée à Notre-Dame de l’Assomption (fig. 3). 

Ces armes figuraient encore en plus grand nombre sur les clefs de voûte situées dans 
l’axe au centre de la nef et du chœur selon la description du père Raphaël de la Vierge 
Marie, prieur de Brou à la fin du XVIIe siècle13. Au demeurant, c’est dès la construction 
que l’état des travaux daté de 1527 décrit « les clez principalles » du chœur « avec les 
armes et blason de Madicte dame, contenant ces motz : FORTUNE INFORTUNE FORT 
UNE »14. Ses armoiries ornaient également un culot sculpté dans chaque galerie ainsi que 
toutes les voûtes des deux premiers cloîtres, de même sans doute que les clefs de voûte 
des salles situées au rez-de-chaussée du bâtiment des moines. Toutes furent déposées à 
la Révolution conformément à un arrêté d’avril 179415.

Seul subsiste l’écu sculpté à la clef de voûte de la petite salle dite de la Dépense, 
timbré du bonnet archiducal et entouré d’une cordelière à doubles nœuds, qui n’a 
jamais été signalé (fig. 4). On ignore pourquoi cette clef a échappé aux destructions 
révolutionnaires, soit que cette salle fût alors encombrée, soit que cet ornement ait 
simplement été oublié. Elle constitue le seul témoin intact du décor héraldique des 

13  Ibid., p. 55 (et p. 27 de la transcription). Les clefs de voûte ornementales de l’église ont été déposées 
pour raisons de sécurité en 2013 et 2018. Sept ont été étudiées et restaurées par Gaillard Adrien, Conservation-
restauration de sept décors de clefs de voûte en pierre calcaire du monastère royal de Brou. Étude des altérations 
physico-chimiques des ancrages en fer scellés au plomb, mémoire de restaurateur du patrimoine, Paris, INP, 2016.

14  Lille, AD Nord, B 19182, n. 445606, cité par Bruchet M., Marguerite d’Autriche…, op. cit., p. 244, doc. 
num. 155.

15  Arrêté de la décade du 10 au 20 ventôse de l’an II, cf. ibid., p. 262, doc. num. 201. Le 15 germinal de l’an II, 
on a « défait les armoiries qui étaient suspendues au temple de Brou » : Baux J., Histoire de l’église…, op. cit., p. 297.

F ig . 3  – R e t a b le  d e s  S e p t  jo ie s  d e  la  V ie rg e , 
d é t a il d e  l ’é c u  d e  M a rg u e r it e  d ’A u t r ic h e  t e n u  
p a r  u n  a n g e . É g lis e  d e  B ro u , c h a p e lle  d e  
l ’A s s o m p t io n .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0224

bâtiments conventuels, et l’unique clef de 
voûte aux armes de la princesse conservée 
de tout le monument. L’écu de Marguerite 
d’Autriche se voyait encore au centre des 
panneaux sculptés placés au-dessus des por-
tes des cloîtres (entre le premier et le deu-
xième cloître, ainsi qu’au-dessus des portes 
d’entrée de l’escalier du dortoir des moines 
et du réfectoire), mais tous ont été bûchés.

Si la polychromie des écus sculptés 
tant à l’extérieur qu’à l’intérieur de l’église 
ou dans les cloîtres a entièrement disparu, 
les vitraux conservent un abondant décor 
héraldique riche en couleurs au sein duquel 
l’écu de Marguerite figure à plusieurs reprises. 
Christian de Mérindol a longuement analysé 
les armoiries représentées dans les fenêtres 
latérales de l’abside qui retracent la généalogie 
de Philibert, ainsi que ses principaux fiefs, et 
l’ascendance de Marguerite16. Ses armes sont 

peintes sur verre sous son effigie en donatrice, dans la fenêtre axiale auprès des armes 
de l’empereur Charles Quint et dans sa propre généalogie. Elles accompagnent égale-
ment l’effigie de l’archiduchesse dans la verrière du Couronnement de la Vierge qui orne 
la chapelle de l’Assomption, et figurent au centre des panneaux visibles dans la chapelle 
placée symétriquement au sud, consacrée à sainte Apolline et dite chapelle du Prince 
(fig. 5), affectée à l’usage du frère et successeur de Philibert, le duc Charles II17.

Présentées sur un écu généralement timbré du bonnet archiducal en forme 
de couronne, les armes de Marguerite d’Autriche –  parti, à dextre, de gueules à 
la croix d’argent (Savoie)  ; à senestre, écartelé, au 1, de gueules à la fasce d’argent 
(Autriche) ; au 2, d’azur, semé de fleurs de lys d’or, à la bordure componée d’argent 
et de gueules (Touraine ou Bourgogne moderne)  ; au 3, bandé d’or et d’azur, 
à la bordure de gueules (Bourgogne ancien)  ; au 4, de sable au lion d’or, armé et 
lampassé de gueules (Brabant) ; sur le tout de l’écartelé, d’or au lion de sable, armé 
et lampassé de gueules (Flandre) – apparaissent ainsi sur de nombreuses monnaies, 
médailles18, objets et manuscrits offerts à l’archiduchesse, commandés par elle ou 

16  Mérindol Ch. de, « Le décor emblématique… », art. cit., p. 159-173.
17  Le nom de chapelle du Prince sous laquelle elle est désignée suggère qu’elle fut attribuée à Charles II de 

Savoie à sa demande. Cf. Bruchet M., Marguerite d’Autriche…, op. cit., p. 247-248, doc. num. 161 et 163-164 (1528).
18  Pour les armoiries de Marguerite comme duchesse de Savoie, voir la médaille frappée lors de l’entrée du 

couple ducal à Bourg-en-Bresse en 1502, connue par plusieurs exemplaires : cf. Rondot Natalis, Jean Marende et 
la médaille de Philibert le Beau et de Marguerite d’Autriche, Lyon, Pitrat Ainé, 1883.

F ig . 4  –  C le f  d e  v o û t e  a u x  a rm e s  d e  M a rg u e r it e  
d ’A u t r ic h e  e n to u ré e s  p a r  u n e  c o rd e liè re  e t  le s  
n œ u d s  d e  S a v o ie . M o n a s t è re  d e  B ro u , b â t im e n t  
d e s  m o in e s , S a lle  d e  la  d é p e n s .



225L’ E M B L É M AT I Q U E  D E  M A R G U E R I T E  D ’AU T R I C H E  AU  M O N A S T È R E  R OYA L  D E  B R O U

qui lui ont appartenu19. Outre l’alliance avec la Savoie, elles illustrent l’ascendance 
de Marguerite, ses possessions propres ainsi que les prétentions des Habsbourg à 
l’héritage bourguignon. Après que Maximilien lui a cédé le comté de Bourgogne en 
1509, Marguerite divise l’écusson sur le tout pour y ajouter les armes de Franche-
Comté et porte un parti, à dextre, d’azur semé de billettes d’or, au lion d’or armé 
et lampassé de gueules (Franche-Comté) et, à senestre, de Flandre. Ces armes 
apparaissent par exemple tracées à la plume sur son testament de 1509 (fig. 6)20 ou 
gravées sur son grand sceau utilisé en 152721. C’est à ce modèle que se conforment 
tous les écus de la princesse peints ou sculptés dans l’église de Brou. Seule la clef de 

19  L’inventaire du palais de Malines rédigé en 1523-1524 abonde en mention d’objets divers « aux armes 
de Madame » : devants ou nappes d’autels, salière, bassins, verdures, reliures d’un livre d’heures et d’une bible, 
boîte de peinture, pot de terre à couvercle d’argent, horloge, drageoirs, flacon, tasses, plats ou encore « dix petis 
blasons »  : Michelant Henri (éd.), Inventaire des vaisselles, joyaux, tapisseries, peintures, livres et manuscrits de 
Marguerite d’Autriche, Bruxelles, Hayez, 1870, p.  13-14, 17-18, 20-21, 23, 32, 77, 99, 101, 115-118. Voir des 
reproductions d’objets et manuscrits conservés dans Eichberger D., Leben mit Kunst…, op. cit, p. 23, fig. 2 (Paris, 
BnF, ms. Fr. 5616, Jean Franco, Généalogie de Charles Quint, fo 1vo), p. 24, fig. 3 (tapisserie armoriée : Budapest, 
Iparmüvészeti múzeum), p. 138, fig. 51 (putto scutifère dans la grande salle du palais de Malines), p. 140, fig. 
53 (millefleurs armoriée : coll. privée), p. 146, fig. 54 (Paris, BnF, ms. Fr. 5616, fo 52), p. 280, fig. 105 (Vienne, 
ÖNB, Cod. 3441, Couronne margaritique, fo 2vo). Autres reproductions dans Eichberger D. (dir.), Women of 
distinction…, op. cit., p. 84, num. 20 (carafe de verre, coll. privée), p. 85, num. 21 (gravures de sa mort), p. 104, 
fig. 7 (tapisserie armoriée  : Budapest, Iparmüvészeti múzeum), p.  131, num. 38 (Paris, BnF, ms. Fr. 1516, fo 
52), p. 137, num. 43 (Bruxelles, KBR, ms. 228, Album de Marguerite, fo 2), p. 221, fig. 9 (Vienne, ÖNB, Cod. 
3441, Couronne margaritique, fo 2vo), p. 255-256, num. 95 (diptyque  : Gand, Museum voor Schone Kunsten, 
inv.1973A), p. 257, num. 96 (Arras, BM, ms. 461, Vie de sainte Colette).

20  Bourg-en-Bresse, AD Ain, liasse H 614 (original).
21  Paris, CARAN, Centre de sigillographie et d’héraldique, moulage D/10995 (empreinte de 1527).  

Cf. Douët-d’Arcq Louis, Collection de sceaux, t. III, Paris, Plon, 1868, p. 406 ; Mérindol, « Le décor emblématique… », 
art. cit., p. 158, 173 et p. 176, fig. 11.

F ig . 5  – V it r a il a u x  a rm e s  d e  M a rg u e r it e  d ’A u t r ic h e  
t im b ré e s  d u  c h a p e a u  a rc h id u c a l, e n to u ré e s  d e  
m a rg u e r it e s  d e  r a m e a u x  d ’o liv ie r, d e  c ro ix  d e  
s a in t  A n d ré  e n t re la c é e s  a v e c  d e s  n œ u d s  d e  
S a v o ie , e t  s o m m é e s  d u  m o t  F o r tu n e  in fo r tu n e  fo r t  
u n e . É g lis e  d e  B ro u , c h a p e lle  d u  P r in c e , fe n ê t re  
o u e s t .

F ig . 6  – B o u rg -e n -B re s s e , A D  A in , H  6 1 4 , t e s t a m e n t  d e  
M a rg u e r it e  d ’A u t r ic h e , d a t é  1 5 0 8  (a .  s t .), o r n é  d e s  a rm e s  
d e  la  p r in c e s s e  t im b ré e s  d u  c h a p e a u  a rc h id u c a l.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0226

voûte de la Dépense ne porte que le lion de Flandre en abîme sur l’écartelé, tandis 
qu’un autre écusson au lion broche sur le parti.

3. Le mot FORTUNE INFORTUNE FORT UNE

Comme on l’a vu, le mot (ou devise au sens moderne du terme) FORTUNE 
INFORTUNE FORT UNE accompagne souvent les armoiries de Marguerite 
d’Autriche, tant à Brou que sur plusieurs manuscrits22 et objets d’art, et apparaît en 
plusieurs lieux de l’église. Outre les écus losangés de l’abside, les lettres formant cette 
devise sont également sculptées sur la corniche couronnant les murs de l’abside sous 
les vitraux, au sommet du baldaquin du tombeau de l’archiduchesse, sur les consoles 
supportant les statues des apôtres Philippe et André dans les angles de sa chapelle, 
sur la corniche du lutrin monumental daté de 1532 ainsi que sur le grand bénitier 
en pierre noire installé en 1548 dans la nef23. La sentence est également peinte dans 
sa chapelle, sur un phylactère accompagnant le chiffre ducal sur la clef de voûte 
centrale et autour de ses armes sur la verrière de l’Assomption. On la retrouve sur le 
vitrail oriental de la chapelle du Prince (fig. 5).

On a beaucoup spéculé sur ce mot24. Certains y ont lu, à tort, «  Fortune, 
infortune,  fortune  » en voyant dans cette devise l’alternance de la bonne et la 
mauvaise fortune de Marguerite25, tandis que Dagmar Eichberger en a proposé la 
traduction « Luck, misfortune makes one strong »26. J’en conserverai la traduction la 
plus simple : « le destin accable beaucoup une [femme] »27. Cette signification est en 
effet la seule attestée au XVIe siècle. Dans une apologie latine de la princesse publiée 
en 1532 et dédiée à son chevalier d’honneur, fidèle ami et exécuteur testamentaire 
Antoine de Lalaing, Cornelius Grapheus (Cornelis De Schrijver), magistrat 
malinois proche de la princesse puis secrétaire de la ville d’Anvers, mais aussi poète 

22  Voir Rivière Civaldini Laurence, « Fortune, infortune, fort une. De l’infortune à la fortune dans quelques 
manuscrits de Marguerite d’Autriche  », dans Girault P.-G. et Briat-Philippe M. (dir.), Primitifs flamands…,  
op. cit., p. 94-105.

23  En 1548 le sculpteur Nicolas Ducre fut chargé de l’achever et « de escrypre a la molure du dict beneyty les 
parolles suyvantes, assçavoir : Fortune infortune fort une » : Baux J., Histoire de l’église…, op. cit., p. 441, 451-453.

24  Par exemple Laussac Édouard-Louis, Fortune infortune fort une, Notice explicative du quintuple sens de 
la devise de Marguerite d’Autriche, Bourg, J. Dureuil, 1896.

25  Elle se rencontre dans certains manuscrits, par exemple autour du portrait de Marguerite dans la 
généalogie de Franco (BnF, ms. Fr. 5616, fo 52), mais n’apparaît nulle part à Brou.

26  Eichberger D. (dir.), Women of distinction…, op. cit.
27  Chevrier Edmond, Bourg et la Bresse  : esquisse historique, Bourg, F. Dufour, 1859, p.  47, traduit  : 

«  L’infortune éprouve cruellement une femme  ». Dufaÿ Charles-Jules, L’église de Brou et ses tombeaux, Lyon,  
N. Scheuring, 1867, p. 7, propose plus exactement : « La fortune infortune (persécute) fort une femme ».



227L’ E M B L É M AT I Q U E  D E  M A R G U E R I T E  D ’AU T R I C H E  AU  M O N A S T È R E  R OYA L  D E  B R O U

et musicien, traduit la devise par ce vers latin : « Fortis fortuna infortunat fortiter 
unam »28. 

Or, cette traduction n’est pas une invention du poète de cour : elle a été ajoutée, 
de la propre main de la princesse semble-t-il, sur le premier feuillet du manuscrit 
de la Complainte de Marguerite, poème qui lui a été offert vers 1507 par Antoine 
de Lalaing et qui relate sa vie et ses deuils. Au bas du folio, figure en guise d’ex-
libris, sa devise en français, FORTUNE INFORTUNE FORT UNE, et en latin, Fortis 
fortuna infortunat fortiter unam29. À la fin du XVIIe siècle, le Père Raphaël adopte 
une traduction proche : « Fortuna infortunat valde unam, id est personam »30. Le 
verbe infortuner n’est qu’un démarquage du latin tardif et rare infortunare, passé en 
ancien italien avec le sens de blesser, au propre comme au figuré. 

Un autre poème de Jean Lemaire écrit à l’occasion de la mort de Philippe le Beau 
en 1506, en caractérisant Marguerite comme la « dame infortunée » et en concluant 
le poème par le mot de l’archiduchesse, confirme cette lecture en l’associant au 
deuil de son frère31. Marguerite elle-même, pleurant la mort de son père dans la 
Complainte sur le trépas de l’empereur Maximilien, se dépeint ainsi :

Car onque à dame qui fut sur la terre 
Les infortunes firent tant de guerre 
Que font à moy triste et infortunée, 
Trop forte a moy ma dure destinée.32

C’est encore le sens que donne à la devise Corneille Agrippa, devenu archiviste 
et historiographe de la princesse à la fin de sa vie, dans son oraison funèbre de 
Marguerite, rédigée en latin. Il cite la devise en français et l’associe à la mort de 
Philippe le Beau : 

Ainsi elle supporta avec constance et modération tous ces malheurs et ces 
calamités domestiques, le décès de son époux et la mort de son frère, maîtrisant 
et refoulant la sévérité, la douleur et la rudesse de son destin (« violentiam 
fortunae ») par sa grandeur d’âme, en triomphant même et se contentant de 

28  Reiffenberg Frédéric de (éd.), «  Poème inédit contenant la vie de Marguerite d’Autriche  », dans id., 
Archives philologiques, t. 1, Paris-Bruxelles, Dondey-Dupre-H. Tarlier, 1825-1826, p. 201-219, à la p. 209.

29  Vienne, ÖNB, Cod. 2584, fo 1. Cf. Debae Marguerite, La bibliothèque de Marguerite d’Autriche : essai 
de reconstitution d’après l’inventaire de 1523-1524, Louvain-Paris, Peeters, 1995, p.  487-489, notice num. 87  ; 
Eichberger D. (dir.), Women of distinction…, op. cit.,. 248-249, num. 87. 

30  Père Raphaël, Description historique…, op. cit., p. 131 (transcription : p. 60).
31  Lemaire de Belges Jean, Les regretz de la Dame infortunee sur le trespas de son tres cher frere unique, cité 

par Baux J., Histoire de l’église…, op. cit., p. 76. 
32  Heatin V., « Lecture d’une pièce de vers de Marguerite d’Autriche », Mémoires et documents publiés par 

la Société savoisienne d’histoire et d’archéologie, 33, 1894, p. LXXI-LXXVI, à la p. LXXIV.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0228

témoigner à la postérité de son sort par le mot emprunté à la langue française 
(« Gallico verbo ») : Fortune infortune fort une.33 

Un rondeau de Julien Fossetier34 dédié à l’archiduchesse – dont il « ne fut pas 
l’indiciaire officiel mais l’historiographe officieux et dévoué » – développe l’idée que 
l’infortune révèle sa vertu et assure même son salut :

Vertu en infortune apere.  
Qui fort soeffre, il vainct infortune.  
Fortune infortune fort une.  
Mais en tous assaulx [var. : effors] de fortune  
Fortitude en celle prospere.35

Que la vertu permette de triompher de l’infortune et des caprices du 
destin est également illustré par une médaille à l’effigie de Marguerite (Vienne, 
Kunsthistorisches Museum, Münzkabinett), qui la commanda vers 1505, et dont 
le revers porte la légende  : VICTRIX FORTVNAE FORTISSIMA VIRTVS. La 
composition montre une Vertu debout, probablement la Force car elle appuie son 
bras sur une colonne, qui élève une couronne de la main droite. À ses pieds se voit la 
Fortune, renversée, tenant une couronne dans chaque main. Pour Camille Picqué, 
« la femme renversée, c’est la mauvaise fortune de la princesse ; les couronnes qu’elle 
tient sont celles de France et d’Espagne », tandis que « la troisième couronne est celle 
que lui offre, en 1501, Philibert de Savoie »36.

On ignore si Marguerite adopta ce mot dès la mort de son époux, en septembre 
1504, ou bien après le décès de son frère, deux ans plus tard. Françoise Blattes-Vial 
observe qu’il n’est attesté qu’à l’automne 1506 et orne la page de titre du Changement 
de Fortune en toute prospérité de Michele Riccio, dans lequel « le juriste napolitain 
décline la devise que Marguerite venait d’adopter pour rédiger l’ouvrage qu’il lui 
destine »37. 

33  Henricus Cornelius Agrippa, Oratio habita in funere divae Maragaretae Austriacorum et Burgondionum 
principis 1530-1531, éd. et trad. Par Installé Henri, Malines, s.n., 2005, p. 1135/15. 

34  Lemaire Jacques, « Julien Fossetier, poète athois thuriféraire de Charles Quint », Bulletin de la Classe des 
Lettres. Académie royale de Belgique, 12, 1-6, 2001, p. 287-316.

35  Bruxelles, KBR, ms. 10509, fo 12. Le texte a été édité par de Reiffenberg Frédéric, Notices et extraits des 
manuscrits de la Bibliothèque dite de Bourgogne relatifs aux Pays-Bas, t. I/1, Bruxelles, Hayez, 1829, p. 17 et, plus 
récemment, par Debae M., La bibliothèque …, op. cit., notice num. 122, p. 208. 

36  Voir Picqué Camille, « Deux médailles et un jeton inédits », Revue de la numismatique belge, 3e s., 6, 
1862, p. 345-350. Voir aussi Eichbberger D., Leben mit Kunst…, op. cit., p. 19, 27, fig. 5 et Blattes-Vial Françoise, 
« Le manuscrit de la Couronne margaritique de Jean Lemaire de Belges offert par Marguerite d’Autriche à Philippe 
le Beau en 1505. La rhétorique et l’image au service d’une princesse assimilée à la paix », Le Moyen Âge, 121, 1, 
2015, p. 83-126, à la p. 94.

37  Ibid., p. 93. Cf. Vienne, ÖNB, Cod. 2625, Riccio Michele, Changement de Fortune en toute prospérité,  
fo 1. Voir : Debae M., La bibliothèque…, op. cit., p. 509-512 ; Buttay-Jutier Florence, Fortuna. Usages politiques 



229L’ E M B L É M AT I Q U E  D E  M A R G U E R I T E  D ’AU T R I C H E  AU  M O N A S T È R E  R OYA L  D E  B R O U

On n’en connaît pas davantage l’auteur, mais peut-être a-t-il été composé par 
Marguerite elle-même38 ou par son secrétaire et historiographe Jean Lemaire de 
Belges. Son rédacteur pourrait s’être inspiré du curieux texte d’un autre poète de 
cour français, André de la Vigne, qui publie à Paris, dès 1501, Les Complaintes et 
Épitaphes du Roy de la Bazoche, dont le vers 30 du prologue, rédigé dans un sabir 
incompréhensible farci de mots latinisants, livre une formule analogue  : « Rogue 
Fortune, [ex]orundant fort une »39.

L’emploi du mot FORTUNE INFORTUNE FORT UNE comme évocation des 
épreuves et deuils successifs que Marguerite avait traversés apparaît donc comme 
la seule signification attestée par elle-même et ses contemporains. Les autres 
interprétations résultent des spéculations postérieures. Pourtant, plus encore que 
les armoiries ou la devise au sens moderne du terme, ce qui frappe à Brou, c’est 
la prolifération d’emblèmes qui peuvent se répartir en trois catégories : une devise 
personnelle, un chiffre conjugal et une devise dynastique à laquelle s’ajoute un 
emblème d’alliance. 

4. Une fleur pour Marguerite

Partout apparaît l’emblème parlant de la princesse, une fleur ou un bouquet de 
marguerites. Il s’agit le plus souvent de fleurettes dont les tiges entrelacées forment 
une frise, qui se voit dans de petites voussures, la gorge de corniches ou sous l’appui 
des garde-corps, les consoles des statues ou accompagnant les armoiries. La où les 
dimensions du support imposent un traitement plus monumental, comme dans 
les larges voussures des portails ou celles du tombeau de Marguerite d’Autriche, le 
motif prend la forme d’un rameau ou d’un bouquet aux multiples fleurs. Ce bouquet 
est le plus souvent entrelacé avec un autre motif qui a parfois été décrit comme une 
plume, voire comme une plume d’autruche dont elle n’a pourtant pas le panache 
recourbé (fig. 7)40. Certains reliefs montrent pourtant un motif clairement végétal : 
il s’agit donc d’une palme, vraisemblablement celle du martyre de sainte Marguerite 
d’Antioche, patronne de l’archiduchesse  ; l’iconographie contemporaine montre 

d’une allégorie morale à la Renaissance, Paris, Presses de l’Université Paris-Sorbonne, 2008, p. 141-142, note 178, 
231 ; Blattes-Vial Fr., « Le manuscrit de la Couronne margaritique… », art. cit., p. 93.

38  Baux J., Histoire de l’église…, op. cit., p. 58, écrit qu’« elle composa elle-même la fameuse devise ».
39  La Vigne André de, Les Complaintes et Épitaphes du Roy de la Bazoche, dans Montaiglon Anatole de 

et Rothschild James de (éd.), Recueil de poésies françoises des XVe et XVIe siècles, morales, facétieuses, historiques,  
t. XIII, Paris, p. Daffis, 1878, p. 383-413, à la p. 388.

40  Si elles sont absentes de Brou, des autruches et des plumes d’autruche se voient sur les tapisseries 
héraldiques de Budapest, sans doute par un jeu de mot autruche/Autriche.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0230

en effet souvent sainte Marguerite et les vierges 
arborant la palme de leur martyre qui affecte la 
forme d’une grande plume41. 

Dans les panneaux armoriés, tant peints 
sur verre dans la chapelle du Prince (fig. 5) que 
sculptés en dessus-de-porte, les marguerites sont 
entrelacées non seulement avec la palme, mais 
aussi avec des rameaux d’olivier, célébrant le 
rôle pacificateur de la princesse42. La marguerite 
se retrouve encore sculptée sous la forme d’une 
grosse fleur à plusieurs rangs de pétales au centre 
des clefs de voûte de l’abside, des chapelles de 
Marguerite, de Gorrevod et de Montécut, ainsi 
que sous le passage entre la nef et le chœur. Les 
clefs de l’abside et de la chapelle de la princes-
se associent la marguerite à des ornements 
d’inspiration italianisante, dauphins et candéla-
bres, tritons et sirènes43.

La marguerite est une devise habituelle de 
la princesse et elle revient si fréquemment dans 
les inventaires de ses collections qu’on ne sait s’il 

faut toujours lui prêter une fonction emblématique ou n’y voir qu’un ornement44. 
On la rencontre également dans nombre de livres et manuscrits. Le plus ancien est 
sans doute le double volume imprimé par Pierre Le Rouge en 1488 de La Mer des 
histoyres complétée par une généalogie des rois de France. La généalogie s’ouvre 
par une pleine-page aux grandes armes de France en regard desquelles figure une 
page-tapis d’où montent deux rameaux de lys et de marguerites symbolisant l’union 
de Charles VIII et de Marguerite d’Autriche. La chaîne généalogique se clôt par un 
portrait en médaillon du roi et de sa jeune épouse, dont le nom a été gratté pour 
lui substituer celui d’Anne de Bretagne. Cette chaîne généalogique figure sur un 
fond bleu semé de fleurs de lys d’or, mais la correction n’a pas fait disparaître les 
marguerites qui ornent la marge45. 

41  Père Raphaël, Description historique…, op. cit., p. 55 (transcription : p. 27), décrit déjà « des marguerites 
entrelassées avec des palmes ».

42  Blattes-Vial Fr., « Le manuscrit de la Couronne margaritique… », art. cit., p. 115-122.
43  Gaillard A., Conservation-restauration de sept décors…, op. cit., p. 29.
44  Citons par exemple « deux chandelliers […] à feuillaiges de marguerites », « ung myroir » avec « ung 

cueur en presse sur une marguerite », un « mestier […] garniz de XIIII fermilet […], où est sur ung chacun une 
marguerite » : Michelant H. (éd.), Inventaire…, op. cit., p. 21, 89, 100.

45  Paris, BnF, Vélins 676-677. Voir Baurmeister Ursula et Laffitte Marie-Pierre, Des livres et des rois  : la 
bibliothèque royale de Blois, catalogue de l’exposition (Blois 1992), Paris, Bibliothèque nationale, 1992, num. 17, 
p. 96-99.

F ig . 7  – É g lis e  d e  B ro u , p o r t a il o u e s t , 
v o u s s u re  d e  l ’é b ra s e m e n t  d ro it  o r n é e  d u  
c h iff re  PM , d e  m a rg u e r it e s  e n t re la c é e s  
d ’u n e  p a lm e  e t  d u  fu s il d e  B o u rg o g n e  
a v e c  la  c ro ix  d e  s a in t  A n d ré .



231L’ E M B L É M AT I Q U E  D E  M A R G U E R I T E  D ’AU T R I C H E  AU  M O N A S T È R E  R OYA L  D E  B R O U

Le choix de cette fleur par Marguerite d’Autriche n’est d’ailleurs guère original 
tant sont nombreuses les dames et princesses qui adoptèrent la marguerite pour 
emblème parlant. On ne peut toutefois pas exclure une allusion dynastique car la 
marguerite est un emblème particulièrement fréquent dans la maison de Bourgogne46. 
Citons le duc Philippe le Hardi, qui l’adopta en hommage à son épouse Marguerite 
de Flandre ; leur fille Marguerite de Bourgogne épouse de Guillaume de Bavière ; 
sa sœur Marie de Bourgogne, épouse du comte puis duc Amédée VIII, qui fit ainsi 
rentrer la devise de la marguerite dans la maison de Savoie ; une autre Marguerite 
de Bourgogne, épouse du dauphin Louis de Guyenne, ou encore sa mère Marguerite 
de Bavière, épouse du duc Jean sans Peur, qui lui préféra toutefois la violette47. Il faut 
encore leur ajouter Marguerite d’York, dernière épouse de Charles le Téméraire, 
qui employa la marguerite le plus souvent plantée dans un pot de fleurs. Or cette 
dernière assura l’éducation de Marguerite d’Autriche durant sa prime enfance puis 
après sa répudiation par Charles VIII. Notons enfin que la marguerite est parfois 
associée à sainte Marguerite d’Antioche, comme dans les Heures dites de Boussu 
enluminées pour Isabelle de Lalaing après 149048. Dans le registre symbolique enfin, 
cette fleur figure l’innocence ou l’amour parfait. Il ne faut donc peut-être pas voir 
dans ce choix qu’un simple rébus, mais aussi une allusion dynastique à ses ancêtres 
féminines de la Maison de Bourgogne, une invocation à sa sainte patronne ou encore 
une évocation de ses vertus, sans oublier le rituel de l’effeuillage de la marguerite, 
soulignant le rôle du destin dans la destinée amoureuse et qui pourrait se rapporter 
à la Fortune évoquée par le mot de la princesse.

5. Un chiffre conjugal

Alors que l’archiduchesse utilise largement le chiffre ou le monogramme M ou MA 
(pour Margarita où Marguerite d’Autriche ?) dans ses collections49 et le décor de son 
palais de Malines50, celui-ci n’apparaît jamais seul à Brou. Il y est remplacé par la 

46  Sur l’emblématique de la famille de Bourgogne et, notamment, sur l’usage de la marguerite, voir les 
notices réunies dans la base Devise : < https://devise.saprat.fr/famille/bourgogne > (cons. le 17/01/2022).

47  Voir Hablot Laurent, « Violette (Marguerite de Bavière) » < https://devise.saprat.fr/embleme/violette-2 > 
(cons. le 17/01/2022).

48  Paris, Arsenal, ms. 1185. Cf. Martin Henry, « Les Heures de Boussu et leurs bordures symboliques », 
Gazette des beaux-arts, 52, 1910, p. 115-138, à la p. 129.

49  L’inventaire de 1523-1524 mentionne ainsi des tapisseries brodées « de semblable M et petiz A », un 
dais « à semblable M par-dessus », un bracelet d’or « esmaillié de noir à M » et « une belle M de bois bien taillée, 
à une petite chayne de bois » : Michelant H. (éd.), Inventaire…, op. cit., p. 73, 74, 107, 130. On en a rapproché un 
M en buis à l’iconographie de sainte Marguerite (Écouen, Musée national de la Renaissance, inv. Ecl.21327). Voir 
Eichberger D. (dir.), Women of distinction…, op. cit., p. 180-181, num. 55 et Girault P.-G. et Briat-Philippe M. 
(dir.), Primitifs flamands…, op. cit., p. 168-169, num. 32.

50  Voir des éléments déposés du plafond de la grande salle, au chiffre MA, reproduits dans Eichberger, 
Leben mit Kunst…, op. cit., p. 95, fig. 36.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0232

combinaison des lettres P et M, initiales de Philibert et de Marguerite, réunies par 
un lacs d’amour (fig. 8). La forme des lettres donne lieu à des variations infinies qui 
explorent toutes les possibilités ornementales de la calligraphie gothique comme des 
capitales romaines.

Ce chiffre se voit partout, tant à l’extérieur qu’à l’intérieur de l’église, dans 
les voussures des portails (fig. 7) et du tombeau de Marguerite, disposé en frise 
dans les corniches du jubé ou ceinturant le chœur au-dessus des stalles. Il apparaît 
aussi sculpté dans le bois du grand lutrin daté 1532, dans les gorges des trilobes qui 
couronnent les dorsaux des stalles, ou encore enlevé avec délicatesse dans l’albâtre 
des socles des sibylles qui entourent le tombeau de Philibert. Il est peint au centre des 
fenêtres hautes et basses, en verre blanc, de la nef et du chœur. Les plus nombreux de 
ces chiffres figurent toutefois aux clefs de voûte de l’église – tant dans la nef que dans 
les bas-côtés et dans les chapelles latérales –, avec cette particularité que les lettres y 
sont inversées et sculptées en miroir. Cette mise en forme n’a pas reçu d’explication 
satisfaisante, sauf à supposer que le chiffre est destiné à être lu du ciel à travers 
les voûtes (par Dieu ?): ou, plus prosaïquement, par des observateurs munis d'un 
miroir. Seules la clef de voûte polychrome de la chapelle de la princesse, où les lettres 
encadrent une marguerite et s’accompagnent du mot inscrit sur un phylactère, et les 
petites clefs placées sous les ogives du jubé sont sculptées à l’endroit, dans le sens de 
lecture.

F ig . 8  – D o r s a l d ’u n e  s t a lle  d ’a lb â t re  o rn é e  d u  c h iff re  P M  a u  c e n t re , 
a c c o m p a g n é  d a n s  la  v o u s s u re  d e  m a rg u e r it e s , d ’u n e  p a lm e  e t  d e  fu s ils  
d e  B o u rg o g n e  a v e c  le s  c ro ix  d e  s a in t  A n d ré . É g lis e  d e  B ro u , c h a p e lle  d e  
l ’A s s o m p t io n .



233L’ E M B L É M AT I Q U E  D E  M A R G U E R I T E  D ’AU T R I C H E  AU  M O N A S T È R E  R OYA L  D E  B R O U

Absent du décor comme des inventaires des collections ou de la bibliothèque 
du palais de Malines, ce chiffre conjugal paraît n’avoir été utilisé qu’à Brou51. Si 
les initiales symbolisent à l’évidence l’union des deux époux, et à travers eux de 
leurs lignages, il n’est pas impossible d’y reconnaître une allusion à deux alliances 
antérieures. À Brou même, le tombeau de Marguerite de Bourbon, mère de Philibert 
et fille d’Agnès de Bourgogne, qui avait épousé Philippe de Bresse avant qu’il ne 
devienne un éphémère duc de Savoie, est orné de ce même chiffre PM gravé sur 
les écus que tiennent les putti sculptés par Conrad Meit52. Marguerite d’Autriche 
assumait ainsi l’héritage de ses beaux-parents, comme elle le fit par la fondation 
même du monastère qui accomplissait un vœu et une volonté testamentaire de 
Marguerite de Bourbon, morte dès 1483. Il est également tentant de voir dans la 
répétition insistante de ce chiffre à Brou une allusion à l’union entre Philippe le 
Hardi et Marguerite de Flandre, qui avait scellé plus d’un siècle auparavant le début 
de l’expansion de la maison de Bourgogne et de son établissement dans les « pays de 
par-deçà ». Le couple avait en effet usé en abondance du chiffre PM (ou parfois MP) 
qui timbrait de nombreux objets et vêtements, comme en témoignent les registres de 
comptes53, monnaies, jetons de compte54 et sceaux ducaux55. Ce chiffre se retrouve 
surtout dans le décor de la chartreuse de Champmol qui fut l’un des modèles de la 
fondation de Brou56. Il apparaît ainsi sous la statue de la Vierge qui trône au centre 
du portail de l’église, sur les retables, en alternance avec les écus du duc et de la 
duchesse, ainsi que sur les bordures des vitraux dans les chapelles, ou sculpté sur le 
Puits de Moïse57. 

51  Rivière Ciavaldini L., « Fortune, infortune, fort une », art. cit., p. 102, a cru reconnaître le chiffre du 
couple ducal dans les initiales PM qui ornent un manuscrit des Faiz d’Alexandre (Paris, BnF, ms. Fr. 6440, fo 28vo) 
offert à Marguerite d’Autriche à l’occasion de son mariage, mais il s’agit en réalité du chiffre des commanditaires du 
volume, qui portaient les mêmes prénoms : Philibert de Veyré (dont les armes figurent au folio 149) et Marguerite 
de Lannoy. Cf. Debae M., La bibliothèque…, op. cit., notice num. 138, p. 231-236, à la p. 235.

52  Sur Conrad Meit, voir  : Burk Jens Ludwig, «  Conrad Meit, Margaret of Austria’s Court Sculptor in 
Malines and Brou », dans Brou, un monument européen…, op. cit., p. 127-145  ; id., « Conrat Meit. Bildhauer 
der Renaissance. ´desgleichen ich kein gesehen… », dans Eikelmann Renate (dir.), Conrat Meit. Bildhauer der 
Renaissance, catalogue de l’exposition (Munich 2006- 2007), Munich, Hirmer Verlag, 2006, p. 15-65.

53  Prost Bernard et Henri (éd.), Inventaires mobiliers des ducs de bourgogne, t. II, Philippe le Hardi, Paris, 
E. Leroux, 1908, num. 1492 : « 60 lettres d’or, c’est assavoir un P et une M ensamble » ; num. 3394 : « ouvres de 
brodure à ses armes et à ses deux devises, c’est assavoir ung P et une marguerite » ; num. 3398 : « tapisserie semez 
de P et M entrelacés »  ; num. 3571  : « une autre seelle […] semé de PP et MM »  ; num. 3792 et s., peintures 
réalisées au château de Germolles : « 300 de P et M blainches […] en la chambre de madamoiselle la contesse de 
Nevers » (comptes de 1386 et 1390).

54  Pradel Pierre, Catalogue des jetons des princes et princesses de la maison de France, Paris, Éditions de la 
Bibliothèque Nationale, 1936, num. 184.

55  Voir Hablot Laurent, « P, PM (Philippe II de Bourgogne) » < https://devise.saprat.fr/embleme/p-pm-1 > 
(cons. le 17/01/2022).

56  L’historiographie allemande récente a souligné la dette de Brou envers la chartreuse de Champmol  : 
Hörsch M., Architektur unter Margarethe von Österreich…, op. cit., p. 180-181 et Prochno Renate, Die Kartause 
von Champmol. Grablege der burgundischen Herzöge (1364-1477), Berlin, Akademie Vlg, 2002, passim

57  Ibid., et la notice susmentionnée de la base Devise < https://devise.saprat.fr/ > (cons. le 17/01/2022).



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0234

Ainsi, par la répétition à satiété du chiffre PM, Marguerite d’Autriche 
soulignait-elle non seulement son union avec Philibert, et à travers eux l’alliance 
des maisons de Habsbourg et de Savoie, mais aussi sa filiation avec, d’une part, les 
maisons de Bourbon et de Savoie et, d’autre part, la puissante maison de Bourgogne 
en revendiquant le double héritage du duché de Bourgogne et du comté de Flandre.

6. Un emblème dynastique : le fusil de Bourgogne

L’attachement de Marguerite d’Autriche à l’héritage bourguignon qui lui vient de sa 
mère Marie de Bourgogne58 apparaît surtout à travers l’omniprésence des devises de 
la maison de Bourgogne : le fusil (ou briquet) de Bourgogne et la croix de saint André 
formée de bâtons ou troncs écotés. Imbriqués l’un dans l’autre, le fusil accompagné 
d’une, deux ou trois pierres à feu et les bâtons noueux passés en sautoir sont partout. 
Ils alternent avec la marguerite et le chiffre PM dans les voussures des portails  
(fig. 7) et du tombeau de la princesse, sur la corniche couronnant la prédelle du Retable 
des sept joies de la Vierge ou, avec les seules marguerites, dans les ébrasements des 
fenêtres de l’abside. Ils occupent le centre des baies hautes et basses de la nef et du 
chœur quand le chiffre PM n’y figure pas, et alternent avec celui-ci sur les clefs de 
voûte de la nef, des bas-côtés, des chapelles latérales, de la chapelle de l’Assomption 
(fig. 9) et du jubé. Au revers du jubé, ils figurent en alternance avec le nœud à double 
boucle dont nous aurons à reparler. 

Fusils et croix de saint André supportent l’écu de Marguerite sous son effigie en 
prière sculptée au tympan du portail ouest et alternent entre les pattes des lions (de 
Flandre ?) qui trônent sur les pinacles des pignons ouest, nord et sud de l’église. On 
les retrouve sculptés sur les contreforts du chevet, tandis que les premiers contreforts 
du mur gouttereau nord de l’église sont sommés de personnages armés arborant 
une targe ou un écu chargé de la croix de saint André, signe de reconnaissance des 
armées ducales59. Lors du tournoi organisé en 1504 à la cour de Savoie à l’occasion du 
mariage de Laurent de Gorrevod, écuyer et proche conseiller de Philibert, plusieurs 
chevaliers arboraient, en hommage à son épouse, une cotte d’armes ornée d’une 
croix de saint André60.

58  Voir Girault Pierre-Gilles, « Marguerite d’Autriche princesse bourguignonne et l’héritage de Marie de 
Bourgogne dans l’art  », dans Femmes en Bourgogne, actes du colloque (Brou 2016), Bourg-en-Bresse, Société 
d’émulation de l’Ain, 2017, p. 10-33 et id., « L’héritage de Marie de Bourgogne dans les collections et les commandes 
artistiques de Marguerite d’Autriche », dans Depreter Michael, Dumont Jonathan, Lestrange Elizabeth, Mareel 
Samuel (dir.), Marie de Bourgogne. Figure, principat et postérité d’une duchesse tardo-médiévale, actes du 
colloque (Bruxelles-Bruges 2015), Turnhout, Brepols, 2021, p. 323-339.

59  Schnerb Bertrand, « La croix de Saint-André, ensaigne congnoissable des Bourguignons », dans Turrel 
Denise et al. (dir.), Signes et couleurs des identités politiques du Moyen Âge à nos jours, Rennes, PUR, 2008, p. 45-55.

60  Gentile Luisa Clotilde, Riti ed emblemi. Processi di rappresentazione del potere principesco in aera 
subalpina (XIII-XVI secc.), Turin, S. Zamorani, 2008, p. 65.



235L’ E M B L É M AT I Q U E  D E  M A R G U E R I T E  D ’AU T R I C H E  AU  M O N A S T È R E  R OYA L  D E  B R O U

On sait que celle-ci fut adoptée comme enseigne militaire des armées bourgui-
gnonnes par le duc Jean sans Peur, après que son père Philippe le Hardi eut choisi 
l’apôtre pour saint patron du duché de Bourgogne61. Philippe le Bon enrichit dès 
1420 la panoplie emblématique bourguignonne en lui adjoignant le fusil, accompa-
gné de pierres à feu d’où jaillissent des étincelles. Le fusil était une petite pièce en fer 
forgé que l’on tenait par les anses et avec laquelle on percutait des silex, pour allumer 
l’amadou et mettre le feu à la poudre. C’est cette pièce qui a donné son nom à l’arme. 
Chastellain indique que Philippe choisit cette devise qui rappelait la forme du rabot 
entouré de copeaux employé par son père sans pour autant se confondre avec lui62. 
Michel Pastoureau et Jacques Paviot notent également l’analogie entre les anses du 
fusil et la lettre B, initiale du nom de Bourgogne63. 

61  Voir Denoël Charlotte, Saint André  : Culte et iconographie en France (ve-xve  siècles), Paris, École 
des Chartes, 2004, passim, notamment p.  79-104 et Hablot Laurent, «  Croix de Saint-André (Philippe III de 
Bourgogne)  » <  https://devise.saprat.fr/embleme/croix-de-saint-andre  > (cons. le 22/01/2022). L’apôtre est en 
outre très présent dans la statuaire de Brou : il trône au-dessus du portail ouest, figure sur les stalles, le tombeau 
de Marguerite de Bourbon (fille d’Agnès de Bourgogne) et dans l’angle de la chapelle de Marguerite d’Autriche.

62  Chastellain Jean, Chronique, dans id., Œuvres complètes, éd. Kervyn de Lettenhove Joseph, t. II, Bruxelles, 
F. Heussner, 1863, p. 8.

63  Voir  : Paviot Jacques, «  Emblématique de la maison de Bourgogne sous Philippe le Bon (1419-
1467)  », dans Héraldique, sigillographie et sociétés savantes, actes du colloque (Brou 2006), Paris, Comité des 
travaux historiques et scientifiques, 2007 (Bulletin de liaison des sociétés savantes, 12), p.  11-13  ; Pastoureau 
Michel, «  Armoiries, devises, emblèmes. Usages et décors héraldiques à la cour de Bourgogne et dans les  
Pays-Bas méridionaux au XVe siècle », dans Bousmanne Bernard et Delcourt Thierry (dir.), Miniatures flamandes, 

F ig . 9  – C le f  d e  v o û t e  p o ly c h ro m e  e n  fo rm e  d e  fu s il d e  
B o u rg o g n e  a v e c  la  c ro ix  d e  s a in t  A n d ré . É g lis e  d e  B ro u , 
c h a p e lle  d e  l ’A s s o m p t io n .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0236

Parfois utilisés concomitamment par Philippe le Bon, c’est surtout sous le règne 
de Charles le Téméraire, aïeul de Marguerite, que croix et briquet furent combinés 
presque systématiquement pour former une devise dynastique64. À ce propos, Paolo 
Giovio indique que « le valeureux Charles, duc de Bourgogne, qui fut très farouche 
en armes, voulut porter la pierre à feu avec le fusil, et avec deux tronçons de bois, 
pour dénoter qu’il avait moyen d’allumer grand feu de guerre, comme il fut vray »65. 
Maximilien Ier de Habsbourg et ses successeurs conservèrent ces devises comme 
symboles de leurs prétentions bourguignonnes.

7. Et la Savoie ?

Dans une thèse récente demeurée inédite, Françoise Blattes-Vial a suggéré de 
reconnaître dans le monument un programme principalement inspiré par la Savoie66. 
Pourtant, dans l’abondant décor emblématique de l’église, le duché savoyard paraît 
assez peu présent, ou du moins occupe-t-il une place relativement discrète et assez 
localisée67. 

La devise des comtes puis ducs de Savoie –  un nœud à double boucle, en 
forme de huit horizontal – et la croix de leur armoirie sont le plus souvent placés 
à proximité des effigies de Philibert68. Sur le tympan du portail ouest, face à 
Marguerite d’Autriche présentée par sainte Marguerite d’Antioche, surmontant son 
écu en losange timbré de la croix de saint André et des fusils, on voit en effet le duc, 
qu’accompagne son saint patron, Philibert de Tournus, au-dessus de l’écu de Savoie, 
du mot FERT et du nœud de Savoie (fig. 2). Ces devises, nœud et mot FERT, figurent 
également sur son tombeau, placé au centre du chœur (sur le collier, les armes et les 
ornements du gisant supérieur, ainsi que sur les socles des statuettes des sibylles) 
et, pour les nœuds, au revers du jubé regardant vers ce même tombeau. La panoplie 
emblématique ducale accompagne également les portraits du duc peints dans les 
vitraux, dans la chapelle de l’Assomption et surtout sur les verrières de l’abside où se 

1404-1482, Paris, Bibliothèque nationale de France, 2012, p.  89-102  ; Hablot Laurent,«  Fusil (Philippe III de 
Bourgogne) » < https://devise.saprat.fr/embleme/fusil > (cons. le 17/01/2022).

64  Voir Pastoureau Michel, « Emblèmes et symboles de la Toison d’or », dans Cockshaw Pierre, Van den 
Bergen-Pantens Christiane (dir.), L’ordre de la Toison d’or de Philippe le Bon à Philippe le Beau (1430-1505), idéal 
ou reflet d’une société ?, Thurnhout, Brepols, 1996, p. 99-106 et Hablot Laurent, « Fusil (Charles Ier de Bourgogne) » 
< https://devise.saprat.fr/embleme/fusil-1 > (cons. le 17/01/2022).

65  Giovio Paolo, Dialogue des devises d’armes et d’amour, Lyon, G. Roville, 1561, p. 22, cité par Tervarent Guy, 
Attributs et symboles dans l’art profane : dictionnaire d’un langage perdu (1450-1600), Genève, Droz, 1997, p. 78.

66  Blattes-Vial Françoise, La visibilité de la mort et l’expression de la vie : la fondation funéraire de Philibert II 
de Savoie et Marguerite d’Autriche à Brou (1504-1532), thèse de doctorat, Université Paris-Sorbonne, 2012 (sur 
laquelle voir <  http://www.centrechastel.paris-sorbonne.fr/theses/la-visibilite-de-la-mort-et-lexpression-de-la-
vie-la-fondation-funeraire-de-philibert-ii-de >, cons. le 17/01/2022).

67  Mérindol Ch. de, « Le couvent de Saint-Nicolas… », art. cit., p. 140-152.
68  Le nœud de Savoie apparaît toutefois sur le bénitier de 1548 et sur la clef de voûte de la Dépense (fig. 4)

http://www.centrechastel.paris-sorbonne.fr/theses/la-visibilite-de-la-mort-et-lexpression-de-la-vie-la-fondation-funeraire-de-philibert-ii-de
http://www.centrechastel.paris-sorbonne.fr/theses/la-visibilite-de-la-mort-et-lexpression-de-la-vie-la-fondation-funeraire-de-philibert-ii-de


237L’ E M B L É M AT I Q U E  D E  M A R G U E R I T E  D ’AU T R I C H E  AU  M O N A S T È R E  R OYA L  D E  B R O U

voient son portrait en orant et la verrière héraldique illustrant sa généalogie, tandis 
que le Christ de la baie axiale tient la bannière de la résurrection frappée de la croix 
de Savoie69. 

Le double nœud était à l’origine la devise personnelle du comte Amédée VI de 
Savoie (1343-1383) qu’il arbore à partir de 135470. Il devint un emblème dynastique 
et héréditaire à l’occasion de l’appel à la croisade contre les Turcs lancé en 1364 à 
Avignon par le pape Urbain V71. Lors du départ pour la croisade, le comte et ses 
compagnons d’armes portaient des vêtements de velours vert à sa livrée ornés de 
nœuds brodés72. Désormais, les comtes et ducs de Savoie arborèrent le nœud double 
sur divers objets de la vie quotidienne comme en témoignent sceaux et miniatures73. 
À l’instar du lacs d’amour, le nœud symbolise une promesse de fidélité, à portée 
vassalique, religieuse ou galante74.

Le nœud de Savoie figure également, associé au mot FERT, sur le collier de 
l’ordre du Collier, fondé par le même Amédée VI en 136475 et doté de nouveaux 
statuts par Amédée VIII en 1409 et 1434. Tombé en désuétude à la fin du XVe siècle, 
la dernière promotion de chevaliers ayant eu lieu en 1482, il fut réactivé et réformé 
en 1518 sous le nom d’ordre de l’Annonciade par Charles II de Savoie, qui calqua ses 
nouveaux statuts sur ceux de la Toison d’or bourguignonne76. Le collier de l’ordre 
sculpté sur le gisant de Philibert, postérieur à cette réforme, comprend un médaillon 
orné d’une Annonciation suspendu à une chaîne où les nœuds de Savoie alternent 
avec le mot FERT.

69  Mérindol Ch. de, « Le décor emblématique… », art. cit., p. 157.
70  Cordero di Pamparato Francesco, Il Conte verde : Amedeo VI di Savoia, Turin, Collegno, 2004.
71  Vadon Annick, «  Les Heures du duc Louis de Savoie (1413-1465), dans Andenmatten Bernard, 

Paravicini Bagliani Agostino et ead. (dir.), Héraldique et emblématique de la maison de Savoie (XIe-XVIe siècles), 
Lausanne, Fondation Humbert II et Marie-José, 1994, p. 137-151, surtout p. 141. Voir aussi Pastoureau Michel, 
«  L’emblématique princière à la fin du Moyen Âge. Essai de lexique et de typologie  », dans ibid., p.  11-43, 
spécialement p. 15-16.

72  Marie-José (de Savoie), La Maison de Savoie. Les origines. Le Comte Vert. Le Comte Rouge, Paris, Albin 
Michel, 1956, p. 162-166.

73  Voir par exemple Gardet Clément, « Un livre d’heures du comte de Piémont, futur duc Amédée IX de 
Savoie », dans Paravicini Bagliani Agostino (dir.), Les Manuscrits enluminés des comtes et ducs de Savoie, Turin, 
1990, p.  109-120  ; Edmunds Sheila, «  Catalogue des manuscrits savoyards  », ibid., p.  193-224, spécialement 
p. 201 ; Fagnart Laure, « Nœuds de Savoie et cordelières de Louise de Savoie », dans Princesses et renaissance(s)…, 
op. cit., p. 127-134, à la p. 129.

74  Gentile L.C., Riti ed emblemi..., op. cit., p. 204.
75  Boulton Jonathan Dacre D’Arcy, The knights of the Crown. The monarchical orders of knighthood in later 

medieval Europe, 1325-1520, Woodbridge-New York, The Boydell press, 2000, p. 249-270 ; Ripart Laurent, « Du 
Cygne noir au Collier de Savoie. Genèse d’un ordre monarchique de chevalerie (milieu XIVe-début XVe siècle), 
dans Bianchi Paola et Gentile Luisa Clotilde (dir.), L’affermarsi della corte sabauda. Dinastie, poteri, élites, in 
Piemonte e Savoia fra tardo Medioevo e prima età moderna, Turin, S. Zamorani, 2006, p. 93-113.

76  En dernier lieu : Brero Thalia, « La loyauté contre un collier. L’ordre de chevalerie savoyard, instrument 
de fidélisation de l’aristocratie frontalière ? », dans Fourcade Sarah, Le Page Dominique et Paviot Jacques (dir.), 
La noblesse des marches, de Bourgogne et d’ailleurs au temps de Marguerite d’Autriche (XVe-XVIe siècle), actes du 
colloque (Brou 2016), Dijon, EUD, 2017 (Annales de Bourgogne, 89, 3/4), p. 57-75.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0238

La signification du mot FERT, dont l’apparition est ainsi liée à la création de 
l’ordre du Collier, est longtemps demeurée mystérieuse. On a voulu autrefois y lire 
un acronyme religieux (Federe Et Religione Tenemur), guerrier (Frappez, Entrez, 
Rompez Tout) ou historique (Fortitudo Ejus Rhodum Tenuit, allusion au siège de 
Rhodes pourtant postérieur à l’adoption du mot)77, mais ces lectures ne sont que 
des spéculations anachroniques. Michel Pastoureau a reconnu à juste titre dans 
le mot Fert la forme conjuguée à la troisième personne du présent de l’indicatif 
du verbe latin ferre, «  il porte », sous-entendu : le collier de l’ordre78. Il s’agit plus 
vraisemblablement de la croix et de la bannière du Christ que les croisés savoyards 
ont fait vœu de porter pour libérer les lieux saints79. Ce vœu, accompli par le 
comte Amédée VI lors de la croisade de 1366, fut encore renouvelé en 1396 par 
la participation d’Humbert le Bâtard, demi-frère d’Amédée VIII, à l’expédition de 
Nicopolis, puis au XVe siècle par la revendication du royaume de Chypre à la suite du 
mariage de Louis de Savoie avec Anne de Lusignan. Le fait que le Christ ressuscité 
de la fenêtre axiale de l’église de Brou porte (fert en latin) une bannière frappée de la 
croix blanche sur fond rouge de la Savoie, plutôt que l’étendard blanc timbré d’une 
croix rouge qui lui est habituellement assigné dans l’iconographie du Moyen Âge et 
de la Renaissance80, paraît corroborer cette lecture.

Le nœud de Savoie apparaît encore dans une dernière composition 
emblématique81. Des nœuds doubles entrelaçant la croix de Bourgogne formée 
de bâtons écotés figurent en effet sur dans des panneaux héraldiques provenant des 
bâtiments conventuels remontés dans les verrières aux armes de Marguerite placées 
dans la chapelle Sainte-Apolline, dite autrefois chapelle du Prince (fig 5). Cette 
combinaison qui réunit les devises des deux maisons de Savoie et de Bourgogne 
pour signifier leur union, se retrouve, mutilée, sur les panneaux sculptés placés 
au-dessus des portes des cloîtres et sur de menus détails, comme dans le décor du 
socle de la statue de sainte Monique placée au trumeau du portail sud du transept, 
où elle voisine avec des tiges de marguerites. Cette composition, qui n’apparaît 
qu’à Brou, vers 1510-1511 dans le décor des cloîtres, reproduit exactement une 
xylographie attribuée à l'enlumineur et graveur lyonnais Guillaume II Leroy 

77  Par exemple Lussac Édouard-Louis, Fortune-infortune-fort-une : notice explicative du quintuple sens de 
la devise de Marguerite d’Autriche, Bourg, J. Dureuil, s.d., p. 4..

78  Voir Pastoureau M., « L’emblématique princière… », art. cit., p. 30 et 31.
79  Voir dans ce même volume la contribution de Nicolas Baptiste et Sylvain Macherat.
80  C’est par exemple le cas dans deux peintures du Christ aux limbes, l’une exécutée pour Marguerite par Jan 

Mostaert vers 1520 (Enschede, Rijksmuseum Twenthe, inv. 13), l’autre figurant sur le volet droit du monumental 
triptyque de la Passion commandé à Bernard van Orley par les exécuteurs testamentaires de la princesse et 
désormais conservé à Notre-Dame de Bruges. Voir Girault Pierre-Gilles et Briat-Philippe Magali, « Enquête sur 
les retables du maître-autel de l’église de Brou », dans Girault P.-G. et Briat-Philippe M. (dir.), Primitifs flamands…, 
op. cit., p. 84-93, fig. 57.

81  Le bénitier en pierre noire de la nef, très postérieur à la mort de la princesse, est le seul objet qui associe 
le nœud de Savoie, le mot FERT et la devise personnelle de Marguerite FORTUNE INFORTUNE FORT UNE.



239L’ E M B L É M AT I Q U E  D E  M A R G U E R I T E  D ’AU T R I C H E  AU  M O N A S T È R E  R OYA L  D E  B R O U

ornant la première édition des Illustrations de 
Gaule et singularitez de Troye de Jean Lemaire 
de Belges, parue en 1510, où elle fait face à 
la dédicace à Marguerite d’Autriche (fig. 10)82. 
On comprend qu’elle ait disparu des éditions 
postérieures à 1511, après que Lemaire fut 
passé au service d’Anne de Bretagne.

Conclusion

Le moindre des paradoxes qu’offre le mo-
nastère de Brou n’est pas la fondation d’une 
nécropole ducale par une princesse dépourvue 
de descendance. Si l’église, véritable temple de 
l’héraldique et de l’emblématique, a bien été 
fondée pour perpétuer la mémoire et assurer 
le salut de Philibert le Beau, dont le tombeau 
occupe en effet le centre du chœur, elle appa-
raît surtout comme un monument célébrant 
la propre gloire de Marguerite d’Autriche par 
l’omniprésence de ses emblèmes.

La princesse y déploie en effet tous les 
outils visuels disponibles à la charnière des XVe 
et XVIe siècles pour la représentation de soi, à la 
fois comme individu et comme membre d’un lignage. Si les armoiries appartiennent 
au registre politique et dynastique, Marguerite en use d’une manière personnelle en 
adoptant une combinaison d’armes qui lui est propre. Quant à l’emblématique, elle 
se déploie dans l’édifice selon une syntaxe parfaitement articulée pour y souligner 
la présence de l’archiduchesse par l’emploi à la fois d’un mot, le fameux FORTUNE 
INFORTUNE FORT UNE, qui lui est personnel et exalte ses vertus ; d’une devise 
à la marguerite, qui la désigne individuellement mais renvoie également à son 
ascendance féminine ; d’un chiffre conjugal PM qui perpétue avant tout sa fidélité 
à son époux, mais à travers une union qui renouvelle les alliances entre les maisons 
de Bourgogne, Bourbon et Savoie ; d’une double devise dynastique bourguignonne, 
fusil et croix de saint André, qui souligne l’attachement des Habsbourg à l’héritage 
de Bourgogne ; d’une combinaison originale enfin, entre bâtons en sautoir et nœud 

82   JL'attribution des gravures a été proposée par Dumont Bérangère, Guillaume II Leroy, graveur et 
enlumineur à Lyon au début du XVIe siècle, mémoire de master 2, université Lyon III, 2005.

F ig . 1 0  – F ro n t is p ic e  d e  d é d ic a c e  a u x  
a rm e s  d e  M a rg u e r it e  d ’A u t r ic h e  t im b ré e s  
d u  c h a p e a u  a rc h id u c a l, e n to u ré e s  d e  
m a rg u e r it e s  d e  r a m e a u x  d ’o liv ie r, d e  c ro ix  
d e  s a in t  A n d ré  e n t re la c é e s  a v e c  d e s  n œ u d s  
d e  S a v o ie , e t  s o m m é e s  d u  m o t  F o r t u n e  
in fo r t u n e  fo r t  u n e , d a n s  J e a n  L e m a ire  d e  
B e lg e s , I llu s t r a t io n s  d e  G a u le  e t  s in g u la r it e z  
d e  T ro y e , L y o n , E s t ie n n e  B a la n d , 1 5 1 0 ,  
fo  b b 2 v o .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0240

de Savoie, qui souligne qu’au-delà des individus, c’est bien l’alliance de deux maisons 
régnantes qui s’est réalisée à travers l’union de Marguerite et de Philibert. Il faudrait 
y ajouter encore la démultiplication des portraits ducaux, sous la double forme 
d’orants et de gisants, soulignant combien, Michel Pastoureau l’a bien montré, 
le développement des portraits ressemblants à la fin du Moyen Âge participe de 
« l’efflorescence emblématique » de cette période83.

Si, curieusement, l’historiographie moderne de Brou a sous-évalué la dimension 
bourguignonne du monument84, l’analyse des armoiries et emblèmes confirme la 
prééminence de l’héritage bourguignon dans le décor du monastère et, en particulier, 
de l’église. L’iconographie des appliques des clefs de voûtes notamment, apparaît en 
outre de façon surprenante pour une église, exclusivement d’ordre profane, à la fois 
personnelle, dynastique et politique. 

Cette originalité pose la question de la conception du programme 
iconographique du décor de l’édifice et de son auteur. Faut-il en créditer Jean Lemaire 
de Belges, pourtant parti au service d’Anne de Bretagne dès 1511  ? L’omnipotent 
maître d’œuvre Louis van Boghem ? Quelque autre conseiller non identifié ? Ou bien 
la princesse elle-même  ? Je m’avoue tenté d’attribuer ce programme à Marguerite 
d’Autriche en personne. L’état du chantier de 1527 mentionne en effet la pose des 
verrières axiales et à gauche de l’abside avec Philibert, déjà réalisée, tandis que l’on 
attend encore les instructions de l’archiduchesse pour le choix des armoiries de sa 
parenté : « Oultre plus, on est après la verrière de madicte dame, en laquelle sainte 
Marguerite présente madicte dame, mais le dessus, dès le commencement où vont les 
armes, ne s’achèvera pas tant que maistre Loys [van Boghem] ait parlé à madicte dame, 
pour d’elle savoir son bon plesir et vouloir »85. C’est donc la princesse elle-même qui a 
décidé de l’ordonnancement des grandes verrières généalogiques. Rien de surprenant 
à cela  : Marguerite s’était en effet donné pour rôle de garder la mémoire de son 
lignage. La même année 1527, elle commande ainsi à Jean Franco une généalogie 
illustrée des ducs d’Autriche86. Elle avait également formé dans son palais à Malines 
une galerie de portraits officiels : « en réunissant ainsi les ancêtres Bourgogne dans 
une sorte d’arbre généalogique illustré, ils légitimaient l’autorité de la régente et en 

83  Pastoureau Michel, « L’efflorescence emblématique et les origines héraldiques du portrait au XIVe siècle », 
Bulletin de la Société nationale des antiquaires de France, 1985, p. 108-115 ; id., « La naissance de la médaille. Des 
impasses historiographiques à la théorie de l’image », Revue numismatique, 6e s., 30, 1988, p. 227-247.

84   Pourtant, dès 1876, un historien local observe que l’«  église se fait résolument, éperdument 
bourguignonne » et que «  l’intention du codicille [ajouté en 1530 par Marguerite à son testament de 1509] et 
l’érection du monument ont un même but qui est d’empêcher que “le nom de Bourgogne soit aboli” ». Voir Jarrin 
Charles , « Brou, histoire de l’église, ce qu’elle vaut comme œuvre d’art », Annales de la société d’émulation de l’Ain, 
10, 1876, p. 305-370, aux p. 340-343.

85  Cité par Bruchet M., Marguerite d’Autriche…, op. cit., p. 245 et Poiret M.-Fr., Le monastère de Brou…, 
op. cit., p. 104.

86  Paris, BnF, ms. Fr. 5616 ; voir Debae M., La bibliothèque …, op. cit., notice num. 356, p. 490-492.



241L’ E M B L É M AT I Q U E  D E  M A R G U E R I T E  D ’AU T R I C H E  AU  M O N A S T È R E  R OYA L  D E  B R O U

réunissant les dynasties alliées, ils glorifiaient les Habsbourg en soulignant leurs 
alliances politiques en Europe »87.

Ce rôle lui était d’ailleurs reconnu par ses contemporains et sa propre famille. 
À la fin de 1515, son père lui envoya en effet une peinture sur papier de la Porte 
d’honneur, composition généalogique complexe qui servit ensuite de modèle à une 
gravure de Dürer. En janvier 1516, Maximilien rappela à sa fille la demande d’avis 
qu’il lui avait adressée : 

Nous vous avons puis aucun temps envoye en painture la porte d’honneur 
que avons faite et conceute a celle fin que la corrigiez, augmentez ou diminuez 
de ce que vous sembleroit y estre bon, propice et duysable [utile]. Si vous 
requerons derechief nous mander la correction et amendement sur ce que il 
vous semblera estre a faire, pour en aprez avoir eu iceluy vostre adviz, la faire 
mectre et rédiger en belle et ample forme, telle que a perpetuité elle devra 
demourer pour nostre et vostre perpétuelle gloire.88

Dans sa pourtant riche historiographie, la prolifération emblématique du 
monument et ses significations politiques n’ont pas toujours été comprises. Seul le 
Père Raphaël 

remarque que tous les ecussons qui couvrent les clefs de voûtes sont taillés à 
jour, que les uns représentent les armes de Savoie et d’Autriche avec le bonnet 
impérial, les autres le fusil et les trois pierres de Bourgogne, les autres les deux 
bâtons de la maison d’Orléans (sic) ou la croix de saint André, quelques-uns 
des marguerites entrelassées avec des palmes, et quelques autres un chiffre, un 
P et un M, premières lettres des noms du prince et de la princesse fondatrice, 
liés par des lacs d’amour.89 

Il identifie certes à tort les bâtons noueux attribués au duc Louis d’Orléans 
(qui auraient justifié l’adoption du rabot comme devise par Jean sans Peur), mais 
se reprend aussitôt pour y reconnaître la croix de saint André. Étrangement, les 
érudits du XIXe siècle ne se sont guère attachés au décor héraldique et l’une des 
meilleures historiennes modernes du monument a pris les palmes pour des plumes 
et les briquets pour des rabots90.

87  Girault Pierre-Gilles, «  “Trois pourtraictures faictes sur thoille à la semblance de mesdames…” La 
collection de portraits de Marguerite d’Autriche  », dans id. et Briat-Philippe M. (dir.), Primitifs flamands…,  
op. cit., p. 38-53, à la p. 49.

88  Ibid.
89  Père Raphaël, Description historique…, op. cit., p. 55 (transcription : p. 27).
90  Poiret M.-Fr., Le monastère de Brou…, op. cit., p. 116. 



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0242

Si les travaux de Christian de Mérindol y ont remis bon ordre, les pages qui 
précèdent suggèrent de poursuivre encore plus avant l’étude du monument par une 
analyse quantitative des emblèmes figurés – véritable défi au regard du nombre de 
marguerites représentées  !  – et de leur position dans l’édifice91, d’une part, et de 
réinsérer le cas de Brou dans une étude plus large de l’emblématique de Marguerite 
d’Autriche, d’autre part. Celle-ci révèlera à n’en pas douter bien d’autres marguerites 
à cueillir.

91  Voir la cartographie des emblèmes publiée par Mérindol Ch. de, « Le couvent de Saint-Nicolas… », 
art. cit., p. 142, fig. 2 ; id., « Le décor emblématique… », art. cit., p .154, fig. 2 et par Gaillard A., Conservation-
restauration de sept décors…, op. cit., p. 24.



Chapitre III
Devises et représentations 

princières et aristocratiques





Fils bâtard du marquis Thomas III de Saluces, à la mort de son père, en 1416, Valeran 
fut nommé régent du marquisat. Il détint cette fonction jusqu’en 1426 environ, 
pendant la minorité de son frère Louis, héritier légitime1. Au moment de la prise de 
fonctions de Valeran, le marquisat de Saluces venait de traverser une période très 
difficile du point de vue politique. En raison de sa situation géographique au sein des 
états princiers du nord-ouest de l’Italie, le marquisat avait fait longtemps l’objet des 
tentatives d’expansion territoriale des comtes de Savoie. Les marquis avaient réagi 
avec une opposition à la fois militaire et juridique, prêtant notamment leur hommage 
vassalique au roi de France pour revendiquer leur indépendance par rapport au 
pouvoir savoyard. Leurs efforts avaient toutefois été rendus vains en 1413, lorsque 
Thomas III subit une lourde défaite devant Amédée VIII de Savoie et fut contraint 
de devenir son vassal. Valeran, durant sa régence, réussit pourtant la tâche difficile 
d’établir des rapports cordiaux avec les princes savoyards, inaugurant ainsi une 
politique de pacification qui serait poursuivie, par la suite, par son frère Louis2.

1  Sur Valeran voir Muletti Delfino, Memorie storico-diplomatiche appartenenti alla città ed ai marchesi 
di Saluzzo, éd. par C. Muletti, t. 4, Saluces, Lobetti-Bodoni, 1830  ; Provero Luigi, «  Valerano di Saluzzo tra 
declino politico e vitalità culturale di un principato », dans Romano Giovanni (dir.), La sala baronale del Castello 
della Manta, Milan, Olivetti, 1992, p. 9-26 et id., « L’onore di un bastardo. Valerano di Saluzzo e il governo del 
marchesato », dans Comba Rinaldo, Ludovico I marchese di Saluzzo. Un principe tra Francia e Italia (1416-1475), 
actes du colloque (Saluces 2003), Coni, Società per gli studi storici, archeologici e artistici della Provincia di 
Cuneo, 2003, p. 73-85. En ce qui concerne les rapports entre Valeran et son père, voir Jorga Nicolae, Thomas III, 
marquis de Saluces. Étude historique et littéraire, Paris, Champion, 1893.

2  Provero Luigi, « Valerano di Saluzzo…», art. cit., p. 24-25. Sur les vicissitudes politiques des années de 
Thomas III et Louis I, voir Barbero Alessandro, « La dipendenza politica del marchesato di Saluzzo nei confronti 
delle potenze vicine al tempo di Ludovico I », dans Comba R. (dir.), Ludovico I…, op. cit., p. 191-206.

L’aubépine de Valeran de Saluces : 
 une devise entre mythologie 

dynastique, dévotion et art courtois

Lea Debernardi
ERC project SACRIMA ‒ Ludwig-Maximilians-Universität, Münich



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0246

Bien que marquées par la perte de l’autonomie politique, les années du règne 
de Thomas  III et puis celles du gouvernement de Valeran furent une période de 
splendeur culturelle et artistique pour le marquisat de Saluces, caractérisée par la 
diffusion de la culture chevaleresque et, dans les arts figuratifs, par l’adoption du 
style gothique international. Un des témoignages les plus éloquents de cette vivacité 
artistique est sans doute le célèbre cycle de fresques commandé par Valeran vers 
1420 pour orner la salle de son château situé dans le village de La Manta, près de 
Saluces3. Sur les murs les plus longs de cette pièce se font face les représentations des 
Neuf Preux et des Neuf Preuses (fig. 1) et de la Fontaine de Jouvence ; sur les murs les 
plus courts se trouvent une niche couverte d’images sacrées et une grande cheminée 
peinte aux armoiries du commanditaire, d’argent au chef d’azur, au chevron de 
gueules brochant (fig.  2). En arrière-plan par rapport au cimier qui timbre l’écu, 
apparaît un petit arbre chargé de fruits – un houx selon l’interprétation courante 
–, accosté par le mot allemand LEIT : ces sont les deux éléments qui composent la 
devise de Valeran.

Il a été mis en exergue à maintes reprises, notamment par Luisa Gentile4, 
que dans ce cycle de fresques la célébration du commanditaire est soutenue de 

3  L’édifice appartient à nos jours au FAI (Fondo per l’Ambiente Italiano, www.fondoambiente.it). Sur la 
datation et l’attribution des peintures, je renvoie aux études réunis dans Carità Giuseppe (dir.), Le arti alla Manta. 
Il castello e l’antica parrocchiale, Turin, Galatea, 1992 et Romano G. (dir.), La sala baronale…, op. cit. 

4  Gentile Luisa Clotilde, « L’immaginario araldico nelle armi dei prodi e delle eroine », dans Carità G. 
(dir.), Le arti alla Manta…, op. cit., p. 103-127 ; ead., Araldica saluzzese. Il Medioevo, Coni, Società per gli studi 
storici, archeologici ed artistici della Provincia di Cuneo, 2004 ; ead., « Nel giardino di Valerano. Araldica reale e 
immaginaria negli affreschi del Castello della Manta », dans Ferrari Matteo (dir.) L’Arme segreta. Araldica e storia 

F ig . 1  – Le s  N e u f  P re u x  e t  le s  N e u f  P re u s e s . C h â t e a u  d e  la  M a n t a , s a lle .



247L’AU B É P I N E  D E  VA L E R A N  D E  S A L U C E S 

manière prépondérante par les éléments héraldiques. Les armes de Valeran sont 
notamment mises à l’honneur par leur rapprochement avec celles, imaginaires, des 
Preux et des Preuses et les deux commanditaires du cycle, Valeran et son épouse, 
interviennent directement dans les fresques, représentés sous les traits d’Hector 
et de Penthésilée (fig.  3). Leurs portraits sont rendus facilement identifiables par 
le biais de l’héraldique  : les vêtements des deux personnages portent en effet les 
couleurs emblématiques des Saluces – blanc, azur, rouge – et sont parsemés du mot 
LEIT. L’arbre d’où pend l’écu d’Hector/Valeran est précisément celui de la devise du 
seigneur et des branches de ce même arbuste, toujours accompagnées du mot LEIT, 
se retrouvent dans le décor du plafond et de la partie inférieure des murs (fig. 4). 
Enfin, dans des pièces du château adjacentes à la salle, les fresques qui décorent les 
murs présentent la même devise mais avec cette fois des branches épineuses tressées 
en guise de couronne5.

L’utilisation de la langue allemande pour les mots emblématiques était assez 
répandue dans les maisons princières de l’Italie du Nord6. Dans le cas de Valeran, 
d’ailleurs, ce choix est tout à fait cohérent avec les usages de sa propre famille, dont 

dell’arte nel Medioevo (secoli XIII-XV), actes du colloque (Pise-Florence 2011), Florence, Le Lettere, 2015, p. 249-
264 ; ead., « Artistes, hérauts et héraldique de part et d’autre des Alpes Occidentales », dans Hiltmann Torsten 
et Hablot Laurent (dir.), Heraldic Artists and Painters in the Middle Ages and Early Modern Time, Ostfildern, 
Thorbecke, 2018, p. 76-94.

5  Sur la décoration héraldique des pièces qui entourent la grande salle voir Gentile L.C., Araldica 
saluzzese…, op. cit., p. 119 et Debernardi Lea, Lo specchio della famiglia. Cultura figurativa e letteraria al castello 
della Manta, Rome, Viella, 2019, p. 26-27.

6  Je renvoie, sur ce sujet, à l’article de Luisa Gentile dans ce même volume.

F ig . 2  – H o t t e  d e  c h e m in é e  a u x  a rm e s  e t  
d e v is e  d e  Va lé ra n  d e  S a lu c e s . C h â t e a u  d e  la  
M a n t a , s a lle .

F ig . 3  – P o r t ra it s  d e  Va lé ra n  d e  S a lu c e s  e t  d e  
C le m e n z a  P ro v a n a . C h â t e a u  d e  la  M a n t a , s a lle .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0248

l’héraldique regorge d’éléments qui renvoient à l’Empire, tels que le cimier à l’aigle 
issante7. Ce choix répondait à une stratégie de promotion familiale  : dans le but 
de revendiquer une parité de lignage avec la maison de Savoie, les Saluces liaient 
l’origine de leur famille à un ancêtre allemand, le prince Aleram, qui aurait épousé la 
fille d’un empereur de la dynastie Ottonienne8. À partir de cette tradition, plusieurs 
écrivains du milieu de la cour de Saluces ont élaboré des légendes héraldiques pour 
rattacher au mariage d’Aleram la création de l’armoirie et du cimier des marquis. 
L’un de ces récits fut précisément composé par Thomas III, qui l’introduisit dans son 
Livre du Chevalier Errant, un long roman allégorique riche en éléments empruntés à 
l’histoire de sa famille, à sa propre biographie et au cadre politique contemporain9.

Selon l’interprétation la plus courante, le mot LEIT serait l’impératif corrompu 
du verbe allemand leiten, « conduire », et aurait donc le sens impératif de « conduis », 
« gouverne ». Il ferait donc allusion à la régence de Valeran10. Cependant, aucune 
interprétation n’a été avancée pour expliquer son rapport avec l’image de la plante. 

7  La branche marquisale de la famille porte elle aussi un mot allemand, NOCH (« plus ») : Gentile L.C., 
Araldica saluzzese…, op. cit., p. 101.

8  Sur les légendes liées à Aleram voir Merlone Rinaldo, « Aleramo tra storia e mito », dans Bologna Ivana 
(dir.), Troubadours, Minnesänger, Troubaires, actes du colloque (Nizza Monferrato 1996), Asti, Provincia di 
Asti, 1998, p. 243-258 ; Gentile L.C., Araldica saluzzese…, op. cit., p. 28-33 et ead., Riti ed emblemi. Processi di 
rappresentazione del potere principesco in area subalpina (XIII-XVI secolo), Turin, Zamorani, 2008, p. 163-165.

9  Tommaso III di Saluzzo, Il Libro del Cavaliere Errante (BnF ms. Fr. 12559), éd. par M. Piccat, Boves, Araba 
Fenice, 2008, p. 165-174. Sur l’imaginaire héraldique dans le roman, voir Gentile Luisa Clotilde, « Le Chevalier 
errant de Thomas III de Saluces. Une lecture héraldique et emblématique », dans Girbea Catalina, Hablot Laurent 
et Radulescu Raluca (dir.), Marqueurs d’identité dans la littérature médiévale  : mettre en signe l’individu et la 
famille (xiie-xve siècles), actes du colloque (Poitiers 2011), Turnhout, Brepols, 2014, p. 243-251. À ce sujet voir 
également Bouchet Florence, L’iconographie du Chevalier errant de Thomas de Saluces, Turnhout, Brepols, 2014.

10  Sur les différentes interprétations proposées le long du dernier siècle, voir Gentile L.C., Araldica 
saluzzese…, op. cit., p. 103-104.

F ig . 4  – P la fo n d  p e in t  à  la  d e v is e  d e  Va lé ra n  d e  S a lu c e s . C h â t e a u  d e  la  M a n t a , s a lle .



249L’AU B É P I N E  D E  VA L E R A N  D E  S A L U C E S 

En effet, les études sur le sujet hésitent à voir 
dans cette association entre le végétal et le 
mot LEIT une véritable devise : à les suivre, 
les branches épineuses pourraient être de 
simples éléments de décoration, dépourvus 
de toute signification symbolique, étant 
donné que d’autres plafonds médiévaux 
décorés de motifs semblables se rencontrent 
en Piémont11.

Dans la ville de Saluces en particulier, 
un édifice conserve un plafond peint du XVe 
siècle orné lui aussi de branches de cette 
même plante, associés dans ce cas aux mots 
héraldiques d’une autre famille, les Della 
Chiesa12 (fig. 5-6). Les caissons de ce plafond 
montrent en effet des couronnes de branches entourant le mot latin LECTE (« avec 
choix »), tandis que sur les poutres se trouve des petites branches du même végétal 

11  Voire, à titre d’exemple, Gentile Luisa Clotilde, « D’oro e d’azzurro. Il soffitto stemmato di un nobile 
chierese », dans Donato Giovanni (dir.), Quando i cavalli avevano le mani. Il soffitto quattrocentesco di Giovanardo 
Bertone a Chieri, Chieri, s. n., 2018, p. 65-79.

12  Ibid., p. 114, 214-215. Il s’agit de la maison nommée Casa di Davide en raison du cycle de fresques 
représentant l’histoire de David qui orne les murs de la cour intérieure : Savio Carlo Fedele, « Gli affreschi a « 
grisaille » e la casa di Davide a Saluzzo », Comunicazioni della Società per gli Studi Storici di Cuneo, 3, 1930, p. 17-
27 ; Pianea Elena, « Gli affreschi con le Storie di David di Casa Della Chiesa a Saluzzo, 1500-1507 », dans Galante 
Garrone Giovanna et Ragusa Elena (dir.), Hans Clemer, il Maestro d’Elva, Savigliano, L’Artistica, 2002, p. 151-159. 
L’édifice est aujourd’hui le siège du couvent des Carmélites de Saluces, qui m’ont aimablement donné l’accès à la 
salle où le plafond se trouve.

F ig . 5  – P la fo n d  p e in t  a u x  e m b lè m e s  d e s  D e lla  
C h ie s a , d é t a il d ’u n  d e s  c a is s o n s . S a lu c e s , m a is o n  
d e  la  fa m ille  D e lla  C h ie s a , s a lle  .

F ig . 6  – P la fo n d  p e in t  a u x  e m b lè m e s  d e s  D e lla  C h ie s a , d é t a il d ’u n e  d e s  p o u t re s  d u  p la fo n d . S a lu c e s , m a is o n  
d e  la  fa m ille  D e lla  C h ie s a , s a lle .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0250

associées au mot français LEAUTÉ. Ce décor est complété par une série d’écus aux 
armes des Della Chiesa et de la famille alliée des Cavassa.

Même si l’ensemble de la décoration montre un aspect tout-à-fait cohérent, 
certaines anomalies interrogent. Par exemple, bien que le champ des armoiries 
des Della Chiesa soit d’argent, dans certains des écus peints un champ mi-parti 
transparaît par dessous de la couleur blanche du fond. Dans les couronnes de 
branches, le mot LECTE est peint de manière imprécise, débordant sur le côté droit 
des images et couvrant une des petites branches de la guirlande de telle sorte qu’il 
trouble la symétrie de la composition. L’histoire patrimoniale de l’édifice dans 
lequel se trouve ce plafond laisse voir l’origine de ces anomalies. La maison avait en 
effet appartenu à l’origine aux Saluces de la Manta – la famille de Valeran – et ne fut 
achetée par les Della Chiesa que relativement tard, en 149113. Il est donc fort possible 
qu’à l’époque de l’achat, le plafond ait été décoré avec les devises et les armoiries des 
Saluces de la Manta, remplacées par les Della Chiesa par leurs propres mots et leurs 
propres armoiries. 

Du point de vue paléographique, l’hypothèse d’une correction de ce genre est 
tout-à-fait plausible. L’écriture gothique dans laquelle les inscriptions sont réalisées 
permet en effet de transformer facilement les formes graphiques du mot LEIT dans 
celles des mots LECTE et LEAUTÉ. D’ailleurs, dans le décor du plafond sont visibles 
des coups de pinceau de couleur plus sombre au moyen desquels la correction a été 
réalisée (fig. 5-6). Dans les mots LEIT écrits à l’origine sur les caissons, la lettre I a 
été transformée en C et le E a été ajouté en fin de mot. Pour atteindre ce résultat, le 
peintre a dû effacer une partie de la petite branche sur le côté droit de la couronne. 
Il en est de même pour les inscriptions qui apparaissent sur les poutres, où les mots 
LEAUTÉ ont été superposés aux mots LEIT des Saluces de la Manta (il est encore 
possible de distinguer les traces des branches peintes à droite de chaque inscription, 
estompées pour ajouter de nouvelles lettres). Dans les inscriptions, le A du mot 
LEAUTÉ présente une forme insolite parce qu’il dérive de la modification du E de 
LEIT ; enfin, au-dessous du premier trait de la lettre U, on peut apercevoir le bout 
de la haste d’un T partiellement effacé. Pareillement, les armoiries des Della Chiesa 
que nous voyons aujourd’hui sur le plafond ont été peintes sur une série d’armoiries 
plus anciennes qui sont hélas désormais illisibles14.

La stratification particulière de ces peintures permet donc de conclure qu’à 
l’origine les branches épineuses représentées sur le plafond étaient associées au 
mot LEIT des Saluces de la Manta, et qu’il n’y a pas raison de croire que mot et 
la figure ne soient parties intégrantes d’une véritable devise. Il reste pourtant à 

13  Gentile L.C., Araldica saluzzese…, op. cit., p. 114.
14  Sur les armoiries actuellement visibles, voir ead., « Gli stemmi della “Casa di Davide” (già Della Chiesa 

d’Isasca) a Saluzzo », Atti della Società Italiana di Studi Araldici, 13, 1996, p. 95-112. 



251L’AU B É P I N E  D E  VA L E R A N  D E  S A L U C E S 

comprendre quel sens peut avoir la figure par rapport au mot. Comme nous l’avons 
dit, la traduction courante du terme LEIT est celle de « conduis » ou « gouverne ». 
Cependant, une nouvelle interprétation, qui concerne également la signification de 
la figure, a été plus récemment avancée par Lorenz Enderlein dans le cadre d’une 
étude sur l’iconographie des fresques de la salle de La Manta15. A son avis, le mot 
LEIT serait une variante graphique du substantif allemand leid (« souffrance ») et les 
branches épineuses seraient un symbole des tourments d’amour16.

Même si elle reste imprécise, cette hypothèse contient tout de même des 
suggestions importantes. En fait, une source ancienne donnait déjà à la devise 
de Valeran une interprétation proche, par certains aspects, à celle qu’a élaborée 
Enderlein. Il s’agit d’un recueil de textes à sujet emblématique et héraldique 
composés dans la seconde moitié du XVIe siècle par un descendant de Valeran, 
Valerio Saluzzo della Manta, et réunis après la mort de l’auteur par son fils, 
Alessandro17. Valerio était à tel point intéressé par l’emblématique et l’art du blason, 
qu’il était considéré à Saluces comme un expert en héraldique, souvent sollicité 
lorsqu’il fallait créer une nouvelle armoirie ou devise18. Dans la dernière section du 
recueil, son fils Alessandro attribue cet intérêt pour l’héraldique, les emblèmes et 
les inventions iconographiques à une tradition familiale remontant à l’époque de 
Valeran, attestée justement par les fresques qui ornent la grande salle du château de 
la Manta. Dans la description des peintures, Alessandro s’attarde sur les éléments 
héraldiques, notamment sur la devise de son ancêtre. D’après son témoignage, le 
mot allemand LEIT serait traduit par l’italien durare (« endurer »). Il s’agirait donc 
d’une exhortation à supporter les difficultés et les calomnies que Valeran aurait 
subies lors de sa régence, adversités dont les branches épineuses seraient le symbole. 
Par le biais de cette image, Valeran voulait donc affirmer que les fleurs et les fruits 
(c’est-à-dire les victoires) ne s’obtiennent qu’à travers la souffrance19.

15  Enderlein Lorenz, « The Wandering Mind : Concepts of Late Medieval Allegory in the Painted Chamber 
of the La Manta Castle », dans Zcholmelidse Nino et Freni Giovanni (dir.), Meaning in motion. The semantics of 
movement in Medieval Art, Princeton, Princeton University Press, 2011, p. 233-265.

16  Enderlein L., « The Wandering Mind… », art. cit., p. 236. Cette interprétation est liée à l’hypothèse 
que les fresques soient un hommage de Valeran à sa femme, lecture qui ne trouve, à mon avis, suffisamment 
d’appui dans l’iconographie des peintures. Pour un bilan des différentes interprétations proposées pour le cycle 
de La Manta, je me permets de renvoyer à Debernardi Lea, « Il ciclo quattrocentesco del Castello della Manta. 
Considerazioni sull’interpretazione iconografica, nuove acquisizioni  », Opera, Nomina, Historiae. Giornale di 
Cultura Artistica, 8, 2013, p. 175-276 < http://onh.giornale.sns.it > (cons. le 04/02/2022).

17  Le recueil est intitulé Libro delle formali caccie. Griseri Andreina, Jaquerio e il realismo gotico in Piemonte, 
Turin, Fratelli Pozzo, 1965, p. 67, 150-154 a été la première à signaler l’œuvre et a publier les parties du texte dans 
lesquelles il est question des fresques commandés par Valeran. À l’exception de ce brefs extraits, le texte du recueil 
demeure inédit ; dans cet article je ferai donc directement référence à l’exemplaire manuscrit de l’œuvre le plus 
ancien, conservé à Turin (Archivio di Stato, ms. Ja.VIII.1). Sur les deux auteurs, leur production littéraire et leurs 
commandes artistiques, voir Debernardi Lea, Lo specchio della famiglia…, op. cit.

18  Le recueil contient plusieurs passages qui témoignent de l’activité de Valerio comme inventeur 
d’armoiries et de devises : Turin, Archivio di Stato, ms. Ja.VIII.1, fos 233ro-240ro, 275ro-295ro.

19  Turin, Archivio di Stato, ms. Ja.VIII.1, fos 270vo-271ro. Le passage est publié par Andreina Griseri 
(Jaquerio e il realismo gotico…, op. cit., p. 150-154).



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0252

En se penchant sur l’héraldique de leurs ancêtres, Alessandro et Valerio – qui 
écrivent plus de cent-cinquante ans après la réalisation des fresques – révèlent un 
goût typiquement maniériste pour l’amusement érudit d’interpréter et d’inventer 
des emblèmes. Ils se montrent particulièrement fiers de la devise de Valeran, en 
tant que témoignage de l’importance politique de sa famille, et s'amusent à en 
inventer une sorte de variante, remplaçant la couronne de branches avec l’image 
d’un écureuil qui ouvre une bogue de châtaigne pour extirper le marron, sans 
se laisser décourager par les aiguillons piquants20. Même si elle reste tardive, 
l’explication qu'ils donnent à la devise peut effectivement correspondre à son 
sens originel. Des considérations de nature linguistique suggèrent en effet que 
le terme LEIT ne correspond ni à l’impératif du verbe leiten (« conduire »), ni au 
substantif leid (« souffrance ») : il s’agit plutôt de l’impératif du verbe leiden, qui 
a justement le sens de « souffrir », « endurer ». La présence de la lettre T au bout 
de cette forme verbale, au lieu de la lettre D qu’on trouverait dans l’impératif de 
leiden en allemand moderne, est typique de la langue écrite du Moyen-Âge tardif, 
qui exprimait graphiquement le phénomène phonétique de l’assourdissement des 
consonnes occlusives sonores situées à la fin des mots21.

Le mot LEIT doit être donc traduit comme « souffre », « endure », exactement 
comme l’affirme Alessandro Saluzzo della Manta. Il est par conséquent possible que 
son interprétation des branches épineuses comme symbole des adversités à endurer 
soit également correcte. Un élément important joue en faveur de cette lecture. 
Comme nous l’avons vu, sur le plafond de la maison achetée par les Della Chiesa, 
ainsi que dans certaines peintures du château de la Manta, la devise est représentée 
en forme de couronne. Alessandro témoigne qu’elle apparaissait le plus souvent sous 
cette forme  : il parle en effet de plusieurs représentations, aujourd’hui disparues, 
dans lesquelles les branches épineuses étaient tressées pour former « un capello o 
sia girlanda »22, à savoir une couronne à porter sur la tête. Il s’agit d’un détail de 
grande importance, qui nous permet de lier le choix de la figure au milieu culturel 
de la cour des Saluces. Dans plusieurs images de la devise, telles que les peintures du 
plafond de Saluces (fig. 5), le dessin crée par les branches tressées évoque certaines 
représentations stylisées de la Sainte Couronne. En effet, il est fort plausible que 
l’adoption des branches épineuses comme devise ait été suggérée à Valeran par 
référence à la relique23. À Saluces, la Sainte Couronne était très vénérée par la famille 
marquisale, depuis que Thomas  III avait reçu en don du roi Charles  VI une des 

20  Turin, Archivio di Stato, ms. Ja.VIII.1, fos 281ro-282vo.
21  Je remercie Marco Battaglia et Donatella Bremer, à qui je dois les informations sur la phonétique et la 

graphie allemande à la fin du Moyen Âge.
22  Turin, Archivio di Stato, ms. Ja.VIII.1, fo 258ro ; Griseri A., Jaquerio e il realismo gotico…, op. cit., p. 150.
23  Enderlein L., « The Wandering Mind… », art. cit., p. 237 a déjà indiqué une possible allusion au culte de 

la Passion, mais elle serait liée, à son avis, à une signification amoureuse plus générale.



253L’AU B É P I N E  D E  VA L E R A N  D E  S A L U C E S 

Saintes Épines lors d’un séjour à la cour de Paris autour de l’année 1405. L’épisode, 
bien connu, est décrit dans la Chronaca di Saluzzo de Gioffredo Della Chiesa, une 
chronique composée avant la fin du XVe siècle. D’après ce récit, le roi était en train de 
montrer la relique à son entourage, réuni dans la basilique Saint-Denis, lorsqu’une 
des épines se détacha et tomba par terre. Le marquis Thomas la ramassa et le roi, 
pour honorer son hôte, décida de la lui offrir24.

Dans ce contexte dévotionnel chargé d’implications dynastiques et politiques, 
il n’est pas surprenant que Valeran ait voulu rappeler la dévotion familiale en 
choisissant une devise qui formalise l’idée de souffrance par des épines. Il existe 
en effet un parallèle de ce choix dans l’héraldique marquisale, bien qu’il soit plus 
tardif. À la fin du XVe siècle, le marquis Louis II, neveu de Valeran, fit construire un 
tabernacle destiné à la Sainte Épine dans la chapelle funéraire de la famille, située 
dans le chœur de l’église Saint-Jean à Saluces25. Le petit édicule est décoré avec des 
enseignes, parmi lesquelles se trouve une devise portée par la femme de Louis, 
Marguerite de Foix, composée d’une tige de rosier accompagné par le mot SANZA 
ESPINA NON HE ROSA, « il n’y a pas de rose sans épine »26.

Comme Luisa Gentile l’observe27, il est possible que cette devise n’ait été, à 
l’origine, qu’une simple devise galante, remployée dans un sens sacré au moment de 
la réalisation du tabernacle, saisissant l’occasion de la rapprocher à la relique. Dans 
le cas de la devise de Valeran, au contraire, nous pouvons supposer que sa création 
fait référence à la Sainte Couronne, comme le prouve l’essence végétale qui a été 
choisie. Identifiée traditionnellement comme du houx, cette plante est en réalité une 
aubépine28. Les représentations datant du XVe siècle, notamment celles de la salle du 

24  « Monstrando una volta el re dy Franza la sancta corona dy spine dy nostro creatore in San Dunis, in 
svilupandola cascho una de le spine dy essa, et ritrovandosi presso il marchexe Thomas, subbito la leva; et il re ly 
disse la sarebe soa e la dono al detto Thomas » : Gioffredo Della Chiesa, Chronaca di Saluzzo, éd. par C. Muletti, 
Turin, Stamperia reale, 1846, p. 394. Même si la Sainte Couronne était à l’époque conservée à la Sainte-Chapelle, 
le trésor de Saint-Denis possédait des épines d’origine plus ancienne, datant d’avant l’acquisition de la relique par 
saint Louis. Dans les documents elles sont parfois appelées directement « Sainte Couronne », voir Mély Fernand 
de, Exuviae sacrae constantinopolitanae. La croix des premiers croisés, la Sainte Lance, la Sainte Couronne, Paris, 
Leroux, 1904, p. 231, 277 et Mercuri Chiara, Saint Louis et la couronne d’épines. Histoire d’une relique à la Sainte-
Chapelle, Paris, Riveneuve Éditions, 2011, p. 52 et s. Il est donc possible que la donation ait eu lieu effectivement 
dans la basilique, ou bien que la mention de Saint-Denis, au lieu de la Sainte-Chapelle, soit une erreur commise 
par le chroniqueur.

25  Sur la chapelle, voir Piretta Silvia, « La cappella marchionale in San Giovanni a Saluzzo : da Tommaso III 
a Ludovico I », dans Comba R. (dir.), Ludovico I…, op. cit., p. 297-307 et ead., « Ludovico II e il compimento 
della cappella marchionale di San Giovanni  », dans Comba Rinaldo (dir.), Ludovico  II marchese di Saluzzo, 
condottiero, uomo di stato, mecenate (1475-1504), actes du colloque (Saluces 2004), Coni, Società per gli studi 
storici archeologici ed artistici della Provincia di Cuneo, 2005, II, p. 585-593.

26  Sur la décoration héraldique du tabernacle, voir Gentile L.C., Araldica saluzzese…, op. cit., p. 108-110, 
198-199.

27  Ibid., p. 108-109.
28  Comme nous allons le voir, au Moyen-Âge l’aubépine assume d’importantes valeurs symboliques. Pour 

cette raison, il n’est pas étonnant de retrouver cette plante dans plusieurs devises princières, comme on peut le voir 
dans l’emblématique de Marguerite de Flandres – sur laquelle voir Hablot Laurent, « L’emblématique de Philippe 
le Hardi et de Jean sans Peur », dans Fliegel Stephen N. et Jugie Sophie (dir.), L’art à la cour de Bourgogne. Le 



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0254

château de La Manta, sont très précises du point de vue botanique et reproduisent 
en détail les caractéristiques propres de la plante : la forme du feuillage, l’aspect des 
fleurs et des fruits, la présence des épines sur les branches mais non sur les feuilles. 
D’ailleurs, à l’époque de Valeran l’aubépine pouvait être facilement liée au culte de la 
Sainte Couronne, qu’on croyait tressée avec cette essence.  Cette légende est attestée 
pour la première fois dans les Voyages de Jean de Mandeville. Lorsqu’il décrit les 
reliques de la Passion, l’auteur affirme que le Christ, pendant son procès, aurait fait 
l’objet d’un quadruple couronnement : la première fois avec de l’aubépine, la seconde 
avec de l’épine-vinette (« berberis »), la troisième avec de l’églantier et finalement 
avec du jonc marin29. Il est probable que l’invention du quadruple couronnement soit 
née pour faire pendant à la légende des quatre bois de la croix. Toutefois, des quatre 
plantes mentionnées par Jean de Mandeville, l’aubépine est celle qui connaît la plus 
grande faveur, puisqu’on la retrouve désignée comme bois de la Sainte Couronne 
dans plusieurs traditions, à la fois érudites et populaires, répandues dans de divers 
territoires (notamment en France, en Allemagne et en Italie)30.

Le fait même que, dans la devise de Valeran, les branches portent des fleurs et 
des fruits pour représenter le prix des souffrances endurées peut se rattacher aux 
légendes qui entouraient la relique. Plusieurs miracles concernant la floraison des 
Saintes Épines le jour du Vendredi saint sont attestés en France et en Italie dans les 
derniers siècles du Moyen Âge31. Les œuvres littéraires témoignent également de la 
croyance que le bois de la Couronne est toujours vert et qu’il est, par conséquent, 
capable de produire des fleurs blanches comme celles de l’aubépine. La plus 
ancienne attestation de cette croyance est fournie par le Liber de gloria martyrum de 
Grégoire de Tours, qui affirme que le prodige de la floraison a lieu tous les jours, à 
Jérusalem, devant les yeux des pèlerins32. Au début du XIIIe siècle, le diacre byzantin 
Nicolas Mésaritès, en décrivant la relique, explique ainsi son aspect merveilleux  : 
« La couronne d’épines, encore verdoyante et fleurie, et demeurée intacte car, ayant 
touché la tête du Christ Souverain, elle a eu part à l’incorruptibilité afin de confondre 

mécénat de Philippe le Hardi et de Jean sans Peur (1364-1419) : les princes des fleurs de lis, catalogue de l’exposition 
(Dijon 2004 et Cleveland 2004-2005), Paris, Réunion des Musées Nationaux, 2004, p. 81-83 – et dans celle de la 
maison d’Aviz, sur laquelle voir Hablot Laurent, « Aubépine (pilriteiro) (Ferdinand de Portugal) » < https://devise.
saprat.fr/personne/ferdinand-de-portugal-1 > (cons. le 04/02/2022). 

29  Jean de Mandeville, Livre des merveilles du monde, éd. par Ch. Deluz, Paris, Éditions du CNRS, 2000, 
p. 103-105.

30  Gosselin Jean-Edme-Auguste, Notice historique et critique sur la Sainte Couronne d’Épines, Paris, 
Le Clère, 1828, p.  126  ; Menzel Wolfgang, Christliche Symbolik, t.  1, Regensburg, Manz, 1856, p.  207 (art. 
« Dornen ») ; Mély F. de, Exuviae sacrae constantinopolitanae…, op. cit., p. 169-170 ; Marzell Heinrich, Wörterbuch 
der deutschen Pflanzennamen, t. 1, Leipzig, Hirzel, 1943, col. 1232 (art. «  Crataegus oxiacantha  »)  ; Signollet 
Stéphane, L’aubépine, Arles, Actes Sud, 1998, p. 74.

31  Voir les cas dénombrés par Mély F. de, Exuviae sacrae constantinopolitanae…, op. cit., p. 205, 412, 423.
32  «  Ferunt etiam ipsas coronae sentes quasi virides apparere  : quae tamen si videantur aruisse foliis, 

quotidie tamen revirescere virtute divina  »  : Gregorius Turonensis, Libri miraculorum, Liber primus de gloria 
beatorum martyrum, éd. J.P. Migné, Paris, Garnier, 1849 (Patrologia Latina, t. 71), col. 709.



255L’AU B É P I N E  D E  VA L E R A N  D E  S A L U C E S 

les juifs restés infidèles […]. Elle n’est pas rude d’aspect, ni blessante ni pénible au 
contact, mais on la voit couverte de belles fleurs […]33 ». En France, le miracle était 
bien connu à travers des œuvres hagiographiques sur Charlemagne  : notamment 
la version en prose du Voyage de Charlemagne à Jérusalem et Constantinople, où 
l’empereur pèlerin, parvenu dans la ville sainte, s’agenouille devant les reliques de 
la Passion et voit fleurir la Sainte Couronne. Il obtient en don les épines fleuries 
du patriarche de Jérusalem pour les remporter à Aix-la-Chapelle ; son descendant 
Charles le Chauve va ensuite les transférer à l’abbaye de Saint-Denis34. L’épisode 
fut repris dans les Grandes Chroniques de France35 et donna lieu à plusieurs 
représentations dans les arts figuratifs36. 

L’interprétation de la devise de Valeran comme image de la Sainte Couronne 
trouve appui dans l’iconographie même des fresques de La Manta. Parmi les 
personnages qui peuplent les peintures se trouve en effet un des protagonistes 
de l’histoire de la relique  : le dernier des Neuf Preux, Godefroi de Bouillon, le 
conquérant du Saint Sépulcre. Selon la tradition, après la victoire, les croisés lui 
proposèrent d’être couronné roi de Jérusalem, mais il refusa en affirmant ne pas 
vouloir porter une couronne d’or dans le lieu où le Sauveur avait été couronné 
d’épines37. Par conséquent, dans les représentations des Neuf Preux, Godefroi de 
Bouillon est souvent associé à la relique. La couronne peut figurer sur son cimier38, 
de façon analogue à ce qu’on trouve parfois dans les arma Christi, mais souvent 
elle est représentée directement sur sa tête : pour rester dans la cour des Saluces, 
cette iconographie est adoptée dans une enluminure, bien connue, du manuscrit 
du Livre du Chevalier Errant conservé à la Bibliothèque national de France39. Au 
château de La Manta, Godefroi de Bouillon porte également la Sainte Couronne, 
décorée avec des plumes des mêmes couleurs que son surcot et tressée avec des 
branches d’aubépine (fig. 7).

33  Flusin Bernard, « Les reliques de la Sainte-Chapelle et leur passé impérial à Constantinople », dans 
Durand Jannic et Laffitte Marie-Pierre (dir.), Le trésor de la Sainte-Chapelle, catalogue de l’exposition (Paris 2001), 
Paris, Réunion des Musées Nationaux, 2001, p. 20-31, à la p. 29.

34  Castets Ferdinand, « Iter Hierosolymitanum ou Voyage de Charlemagne à Jérusalem et à Constantinople. 
Texte latin d’après le ms. de Montpellier », Revue des langues romaines, 36, 1892, p. 439-474. Sur le rôle de la Sainte 
Couronne dans la légende agiographique de Charlemagne, voir Mercuri C., Saint Louis et la couronne d’épines…, 
op. cit., p. 47-83 (chap. « Charlemagne et la couronne d’épines »).

35  Castets F., « Iter Hierosolymitanum… », art. cit., p. 453-458.
36  C’est le cas, par exemple, de la châsse reliquaire de l’empereur à Aix-la-Chapelle et de l’enluminure de 

Jean Colombe dans Paris, BnF, ms. Fr. 5594, Sébastien Mamerot, Les passages d’outremer, fo 15ro (1470 environ).
37  Pour une liste des récits sur la première croisade dans lesquels figure cet épisode, voir Runciman 

Steven, A history of the Crusades, t. 1, Cambridge, Cambridge University Press, 1951, p. 292. Selon une tradition 
mentionnée par Mely F. de, Exuviae sacrae constantinopolitanae…, op. cit., p. 198-199, Godefroi de Bouillon aurait 
plus tard donné à la cathédrale de Boulogne la couronne qu’il avait refusée, avec une des Saintes Épines enclose 
à l’intérieur.

38  Voir les exemples signalés par Wyss Robert Ludwig, « Die neun Helden. Eine ikonographische Studie », 
Zeitschrift für Schweizerische Archäologie und Kunstgeschichte, 17, 1957, p. 73-106, aux p. 98-102.

39  Paris, BnF, ms. Fr. 12559, fo 125ro.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0256

Dans les fresques de la salle, la devise 
est donc utilisée d’une façon très raffinée. 
Les images héraldiques figurent, bien évi-
demment, parmi les sujets les plus répandus 
dans la décoration des salles des demeures 
seigneuriales du Moyen Âge tardif dans les 
Alpes. Elles sont cependant presque toujours 
destinées à occuper les marges des représen-
tations principales  (la frise et la base des 
murs, les caissons du plafond) ou à ressortir 
au milieu de la décoration, lorsqu’elles sont 
peintes, par exemple, sur la hotte de che-
minée40. En revanche, les armoiries ou les 
devises deviennent beaucoup plus rarement 
partie intégrante de la représentation des 
thèmes littéraires, historiques ou religieux 
auxquels est réservé la plus grande partie 
de la surface des murs. Dans les demeures 

des Alpes occidentales –  édifices qui ont souvent perdus toute trace de leurs dé-
cors peints médiévaux – deux seuls exemples de cette dernière typologie survivent : 
les fresques du château de la Manta et celles du palais des évêques à Ivrée, dans la 
province de Turin. Une salle de ce dernier édifice présente des peintures de qualité 
modeste, commandées par l’évêque Giacomo Pomerio entre 1417 et 143741. Le nom 
du commanditaire (Pomerio ou De Pomariis), qui signifie « pommeraie », donna 
naissance à une armoirie parlante d’argent, à une branche de cognassier feuillée et 
fruitée au naturel. La décoration de la salle joue sur cette analogie onomastique, 
transformant un thème iconographique très répandu dans l’art de cour – la récolte 
des fruits – en une « amplification » de l’armoirie de l’évêque : les fresques représen-
tent des personnages au travail dans une pommeraie de cognassiers, peinte sur un 
fond rouge qui simule une étoffe brodée aux coings et perroquets42. 

40  Cette organisation du décor héraldique est adoptée dans les salles des châteaux de Castellamonte (Turin, 
Piémont), de Lagnasco (Coni, Piémont), ou de la maison-fort Saluard (Aoste, Vallée d’Aoste). Pour une étude 
générale sur les salles armoriées, voir Peyron Jacques, La Salle armoriée moderne. Du xive siècle à la Révolution, 
Albi, Presses Midi-Pyrénées, 1990.

41  Les peintures ont été signalées et attribuées au peintre Giacomino da Ivrea par Moretto Aldo, «  Lo 
splendido giardino di Ivrea », Piemonte vivo, 6, 1971, p. 19-25 (voir aussi id., Indagine aperta sugli affreschi del 
Canavese, Saluces, G. Richard, 1973, p. 70-74). L’auteur affirme que Giacomo Pomerio devint évêque en 1427, 
même si la date la plus accréditée est 1417 (voir Moroni Gaetano, Dizionario di erudizione storico ecclesiastica, 
da San Pietro sino ai nostri giorni, XXXVI, Venice, Tipografia Emiliana, 1846, p. 250 et Cappelletti Giuseppe,  
Le chiese d’Italia dalla loro origine sino ai nostri giorni, XIV, Venice, Antonelli, 1858, p. 193-194).

42  Ces derniers sont l’emblème des Castellamonte, une parmi les plus importantes familles locales.

F ig . 7  – G o d e fro i  d e  B o u il lo n . C h â t e a u  d e  la  
M a n t a , s a lle .



257L’AU B É P I N E  D E  VA L E R A N  D E  S A L U C E S 

Au château de la Manta, l’intégration de l’héraldique de Valeran aux fresques 
est réalisée par des moyens beaucoup plus sophistiqués. La devise est employée, avec 
les couleurs de l’armoirie, pour caractériser les portraits des commanditaires ; elle 
est représentée sur la tête de Godefroi de Bouillon, révélant ainsi son lien avec la 
couronne d’épines ; elle est enfin disséminée dans la décoration, sous la forme de 
petits arbres d’aubépine dans la scène de la Fontaine de Jouvence, ou de feuilles de la 
même plante sur la coiffure de la preuse Deyphile. 

Malheureusement, notre connaissance de la vie de Valeran et de sa personnalité 
est fort partielle, et nous ne disposons pas d’éléments certains pour établir à quelle 
époque et à quelle occasion la devise fut créée. Même si Alessandro Saluzzo della 
Manta affirme qu’elle a été choisie à l’époque de sa régence43, période durant laquelle 
les fresques furent réalisées, l’absence d’autres témoignages ne permet d’exclure la 
possibilité qu’elle existait déjà auparavant.

Même s’il ne semble pas possible, pour le moment, d’élucider avec certitude 
cette question, il faut remarquer que la signification de la devise renvoie effectivement 
à certains aspects de la situation politique de la maison de Saluces dans les années 
du gouvernement de Valeran. Comme nous l’avons déjà dit, Valeran exerça sa 
régence dans le but d’assurer des rapports pacifiques avec les comtes (puis ducs) 
de Savoie, dont les Saluces étaient vassaux. Dans ce contexte, il est tentant d’établir 
une comparaison entre la devise de Valeran et celle de la maison savoyarde : le lac 
d’amour accompagné du mot FERT, qui signifie également « endure »44. Les membres 
de l’ordre du Collier de Savoie, créée par Amédée VI à l’occasion de la croisade de 
1364, portaient un collier de lévrier d’où pendait cet emblème, pour souligner leur 
soumission à un lien de fidélité45. Est-il possible que Valeran, dans l’idéation de sa 
devise, ait voulu créer un parallèle au FERT des Savoie ? Et, s’il en est ainsi, dans quel 
but ? En effet, bien que Valeran ait poursuivi une politique de réconciliation avec les 
ducs, la mémoire de la défaite militaire et politique subie par son père devait être 
encore cuisante, d’autant plus qu’il s’agissait d’une défaite que les comtes de Savoie 
avaient voulu sceller par le biais de l’emblématique. Obligé à prêter l’hommage à 
Amédée VIII, Thomas III avait reçu du comte le collier de Savoie, dont la devise 
portant le mot FERT entérinait sa soumission au vainqueur. Ce geste était chargé 
d’une si forte valeur symbolique et politique qu’il conditionna la mémoire même de 
l’histoire du Collier au sein de la cour de Savoie : peut être influencé par l’épisode, 
Jean Cabaret, chroniqueur d’Amédée VIII, affirme en effet, de façon erronée, que 

43  Turin, Archivio di Stato, ms. Ja.VIII.1, fos 257ro-258ro  ; Griseri A., Jaquerio e il realismo gotico…,  
op. cit., p. 150.

44  Voir Andenmatten Bernard, Paravicini Bagliani Agostino, et Vadon Annick (dir.), Héraldique et 
emblématique de la Maison de Savoie (xie-xvie siècle), Lausanne, Fondation Humbert II et Marie José de Savoie, 
1994 ; Gentile L.C., Riti ed emblemi…, op. cit., p. 203-207.

45  Voir D’Arcy Jonathan Dacre Boulton, The knights of the Crown. The monarchical orders of knighthood in 
later medieval Europe. 1325-1520, Woodbridge, The Boydell Press, 1987, p. 249-270.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0258

l’Ordre fut créé en réponse au refus de la part du marquis Frédéric II de Saluces, père 
de Thomas III, de prêter l’hommage aux comtes de Savoie46. 

La complexité de la signification de la devise de Valeran semble donc un reflet 
de cette situation politique et personnelle. Le message qu’elle transmet est en partie 
ambigu : elle affirme l’inéluctabilité des souffrances, qu’il faut se résigner à endurer, 
mais elle exalte en même temps, par l’intermédiaire de la référence christologique, la 
victoire qui attend celui qui est capable de supporter les persécutions injustes. Il peut 
bien s’agir, du moins en partie, d’un manifeste de la politique suivie par Valeran 
pendant la régence, dissimulé sous une forme qui rappelait (et renversait) le sens de 
la devise des nouveaux seigneurs.

46  Gentile L.C., « Cerimoniali alla corte dei Saluzzo », dans Comba Rinaldo et Piccat Marco, La cultura a 
Saluzzo fra Medioevo e Rinascimento. Nuove ricerche, actes du colloque (Saluces 2006), Coni, Società per gli studi 
storici, archeologici e artistici della provincia di Cuneo, 2008, p. 263-292, à la p. 271.



La fréquence de la figuration des devises dans le décor des livres d’Heures de la fin 
du Moyen Âge invite à nous interroger sur la fonction implicite de ces emblèmes 
dans ce contexte. En effet, ce recueil de prières quotidiennes destiné à l’usage laïc 
nous transmet souvent des marques de possession sous diverses formes figuratives. 
Les Heures de Marguerite d’Orléans1, qui contiennent plusieurs devises témoignant 
de leur provenance, sont particulièrement intéressantes de ce point de vue. En plus 
des armes familiales, on y retrouve notamment le porc-épic et, peut-être, le bâton 
noueux2. Ces motifs nous indiquent l’origine familiale de Marguerite (1406-1466)3, 
fille du duc Louis d’Orléans et de Valentine Visconti. Les fleurs de marguerite, 
récurrentes dans ce manuscrit, évoquent, elles aussi, Marguerite d’Orléans par 
homonymie4. D’autre part, le monogramme r/m indique le fait que ce manuscrit a 

1  Paris, BnF, ms. Lat. 1156B, qu’on peut consulter en ligne  : <  https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/
btv1b52502614h > (cons. le 18/01/2022). Je tiens à exprimer ma très vive reconnaissance aux organisateurs du 
colloque international Empresas-Devises-Badges, où j’ai présenté la communication à l’origine de cet article, et 
à la KAJIMA Foundation for the Arts qui ont permis cette contribution. Ma profonde gratitude va également 
à Rémy Cordonnier et aux éditeurs scientifiques pour la relecture attentive de ce texte et leurs précieuses 
remarques. Pour mes travaux plus récents sur ce manuscrit, voir l'article suivant:Tanabé Mégumi «  'Falimy 
Portrait' of Marguerite d'Orléans: Representation of Prayer in the Book of Hours of Marguerite d'Orléans », dans 
Shintani Hideharu et Matsui Koichi (dir.), Prayer and Place of Prayer, Osaka, Kansai University Institute of 
Oriental and Occidental Studies, 2020, p. 195-213 (en japonais).

2  Ces motifs sont représentés aux fos 13ro, 25ro et 176ro.
3  Plusieurs dates plausibles ont été proposées pour sa naissance et pour son décès. Nous suivons ici celles qui 

sont proposées par le Père Anselme de Sainte-Marie, Histoire généalogique et chronologique de la Maison royale de 
France : grands officiers de la couronne et de la maison du Roy, t. 1, Paris, La compagnie des libraires, 1726, p. 207.

4  Ce motif se retrouve à plusieurs reprises dans ce recueil (fos 15ro, 25ro, 82ro, 89ro, 146ro, 160ro, 163ro, 
176ro, etc.), mais n’est toujours pas chargé du même sens emblématique. 

L’hermine :
 une devise éloquente dans les 

Heures de Marguerite d’Orléans

Mégumi Tanabé
Institute of Oriental and Occidental Studies ‒ Kansai University

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b52502614h
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/btv1b52502614h


D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0260

été enluminé après le mariage de la princesse avec Richard d’Étampes (1395-1438), 
fils cadet de Jean IV de Monfort, duc de Bretagne, en 14235.

Jusqu’à présent, les auteurs se sont contentés de se servir de ces emblèmes pour 
identifier l’origine du manuscrit ou pour en établir une datation approximative, sans 
toutefois analyser les rapports entre ces motifs et les autres images du manuscrit. 
Certes, aucune des devises mentionnées ci-dessus ne permet l’identification des 
personnages qui animent l’espace marginal du manuscrit. Seules les armoiries 
d’alliance, composées des hermines bretonnes et du semé de fleurs de lys d’or au 
lambel d’argent de la Maison d’Orléans6, permettent occasionnellement d’indiquer 
la présence de la princesse et de son époux dans certaines scènes de cour7. Pourtant, 
si l’on se souvient de la dimension emblématique de l’hermine passant chez les ducs 
de Bretagne, sa figuration dans la marge du folio 150ro (fig. 1) suggère d’identifier 
plusieurs personnages représentés dans ce manuscrit comme des membres de la 
famille ducale, porteurs d’un message politique particulier.

Dans cette perspective, nous nous attacherons à montrer comment et dans 
quelle mesure les éléments du décor d’un livre de dévotion peuvent contenir des 
indices sur l’histoire de son possesseur, voire des informations plus générales sur le 
contexte historique de sa production. 

 
1. Les fonctions des motifs marginaux

Les Heures de Marguerite d’Orléans ont souvent fait l’objet de discussion en raison 
de la grande qualité des miniatures et de la variété des motifs marginaux8. Pourtant, 
en dépit de travaux plus ou moins récents, de nombreuses figures marginales de ce 

5  Un grand nombre d’initiales ornées représentent les monogrammes de Marguerite et de Richard reliés 
entre eux par une cordelière, fréquemment garnie de fleurs diverses.

6  Le quartier aux hermines ne porte jamais, dans ce manuscrit, la brisure usuelle de Richard d'Etamples qui 
est une bordure engêlée de gueules. Il faudra rappeler ici que ce manuscrit a été probalement transmis à l'épouse 
du futur François II, Marguerite de Bretagne. Sur ce point, voir Damongeot-Bourdat Marie-Françoise, « Le coffre 
aux livres de Marie de Bretagne, abesse de Fontevraud », in Legaré Anne-Marie (dir.), Livres et lecures de femmes 
en Europe entre Moyen Age et Renaissance, Tournhout, Brepols, 2007, p. 81-99, à la 85. Je remercie de la remarque 
précieuse des éditeurs scientifiques.

7  Cette marque d’alliance se retrouve dans les initiales ornées (fos 31ro, 135ro), dans les marges (fos 2ro, 
17ro, 102ro, 154ro, 158vo, 160ro, 176ro), voire dans les miniatures principales (fos 15ro, 25ro). En vertu de leur 
représentation, nous pouvons remarquer la présence évidente de Marguerite d’Orléans dans l’image principale du 
fo 25ro et, en compagnie de son mari, dans la bordure inférieure du fo 160ro (fig. 3). Dans le fo 158vo, par ailleurs, 
l’écusson d’alliance représenté sur la voiture suggère la présence de Marguerite d’Orléans dans la compagnie de 
voyageurs.

8  Parmi de nombreux travaux, voir notamment  : Leroquais Victor, Les livres d’Heures. Manuscrits de 
Bibliothèque nationale, Paris, Bibliothèque nationale, 1927, t. 1, p. 67-70, pl. 46-50 ; König Eberhard, Les Heures 
de Marguerite d’Orléans, Paris, Éditions du Cerf-Bibliothèque nationale, 1991 ; Avril François et Reynaud Nicole, 
Les Manuscrits à peintures en France, 1440-1520, Paris, Flammarion-Bibliothèque nationale, 1993, p.  28-29  ; 
Booton Diane E., Manuscripts, Market and the Transition to Print in Late Medieval Brittany, Surrey, Ashgate, 2010,  
p. 50-53, 59, 141, 151, 320.



261L’H ER M I N E  :  U N E DEV ISE ÉLOQU EN T E DA NS L E S HEU R E S DE M A RGU ER ITE D’OR LÉ A NS

F ig . 1  – G u é r is o n  d e s  in fi rm e s , 
d a n s  P a r is , B n F, m s . L a t . 1 1 5 6 B , 
fo  1 5 0 ro .

F ig . 2  – A d o ra t io n  d e s  M a g e s , 
d a n s  P a r is , B n F, m s . L a t . 1 1 5 6 B , 
fo  8 9 ro .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0262

manuscrit n’ont été que peu décrites, voire entièrement ignorées9. C’est notamment 
le cas de celles liées à des thèmes profanes. Les figures s’intègrent parfaitement 
aux scènes de la vie quotidienne ou aux représentations de coutumes de l’époque, 
occultant ainsi leur véritable signification. Pourtant, si l’on tient compte de leurs 
rapports avec l’image principale, on peut apporter un éclairage nouveau sur 
certaines figures jusque-là restées anonymes.

Considérons par exemple le programme iconographique du folio 89ro (fig. 2). Nous 
observons d’abord l’Adoration des Mages dans l’image principale et une cavalcade 
seigneuriale en habits contemporains dans la bordure inférieure. Si, au premier regard, 
cette chevauchée ressemble à une scène de chasse courtoise, elle peut toutefois être 
reliée à miniature. Jean Porcher a montré que l’image principale est essentiellement 
inspirée par les Belles Heures du duc de Berry10. Mais une comparaison attentive avec 
notre manuscrit révèle de légères différences. L’un des Rois, qui ôte simplement sa 
couronne dans les Belles Heures du duc de Berry, tend en revanche sa couronne à 
l’Enfant dans les Heures de Marguerite d’Orléans. Par ailleurs, dans les Heures de 
Marguerite d’Orléans les vêtements des deux autres Rois sont ornés de breloques 
dorées ressemblant aux hermines bretonnes. 

D’après Eberhard König, la majorité des enluminures de ce manuscrit ont été 
peintes par le Maître de Marguerite d’Orléans aux alentours de 1430. Cette datation 
s’appuie essentiellement sur l’image de la délivrance de la ville d’Orléans en 1429 
au folio 171ro et sur l’absence d’un garçon dans la représentation de la famille de 
Marguerite au folio 160ro (fig. 3)11. Grâce au Père Anselme, nous savons effectivement 
que le futur François II de Bretagne, fils unique de Marguerite d’Orléans, n’est né 

9  Sur les travaux consacrés au décor marginal de ce manuscrit, voir : Alexandre-Bidon Danièle, « La lettre 
volée : apprendre à lire à l’enfant au Moyen Âge », Annales. Economies, sociétés, civilisation, 44, 4, 1989, p. 953-992 ; 
Tanabé Mégumi, La signification et la fonction symbolique de l’ornement végétal dans les livres d’Heures bretons au 
XVe siècle, thèse de doctorat, Université Paris X-Nanterre, 2008, t. 1, p. 141-332 ; ead., « Une nouvelle réflexion sur 
le style de l’ornement végétal dans les livres d’Heures bretons au XVe siècle », dans Connochie-Bourgne Chantal 
et Douchet Sébastien (dir.), Effets de style au Moyen Âge, Aix-en-Provence, Presses Universitaires de Provence, 
2012 (Senefiance, 58), p. 255-262 ; ead., « La phase de l’ornement dans les Heures de Marguerite d’Orléans », Stella : 
études de langue et littérature française, 30, 2011, p. 87-102 (en japonais) ; ead., « Narrativité d’un livre d’Heures : 
à propos des voeux de prospérité de Marguerite d'Orléans », Stella : études de langue et littérature française, 32, 
2013, p. 137-152 (en japonais) ; ead., « La fonction signifiante de l'ornement marginal dans les livres d'Heures 
bretons du XVe siècle », Coumert Magali et Bouget Hélène (dir.), En Marges, Brest, Centre de recherche bretonne 
et celtique, Université de Bretagne Occidentale, 2015, p. 313-328 ; ead., « Les sources d’ornement végétal dans les 
Heures de Marguerite d’Orléans », dans Trivisani-Moreau Isabelle, Taïbi Aude-Nuscia et Oghina-Pavie Cristiana 
(dir.), Traces du végétal, Rennes, PUR, 2015, p. 243-252. 

10  New York, The Metropolitan Museum of Art, The Cloisters collection, 1954, 1.1, fo 54vo. Jean Porcher a 
relevé que d’autres folios enluminés des Heures de Marguerite d’Orléans sont inspirés au même modèle : La trahison 
de Judas (fo 133ro), Jésus devant Pilate (fo 135ro) et Sainte Catherine d’Alexandrie (fo 175ro). Cf. Les Manuscrits à 
peintures en France du XIIIe-XVIe siècle, Paris, Impr. A. Tournon, 1955, p. 113. Sur les autres manuscrits influencés 
par Les Belles Heures du duc de Berry, voir König Eberhard, « La question des emprunts aux Belles Heures », dans 
Grollemund Hélène et Torres Pascal (dir.), Les Belles Heures du duc de Berry, Paris, Louvre éd., 2012, p. 407-420.

11  König E., Les Heures de Marguerite d’Orléans…, op. cit., p. 18-19, 115.



263L’H ER M I N E  :  U N E DEV ISE ÉLOQU EN T E DA NS L E S HEU R E S DE M A RGU ER ITE D’OR LÉ A NS

qu’en 143512. Par conséquent, tous les éléments originaux de l’Adoration des Mages 
de notre manuscrit pourraient exprimer les vœux de Marguerite de concevoir un 
héritier. 

Cette interprétation rejoint le résultat de précédentes recherches, qui m’ont 
permis d’identifier l’expression du souhait d’enfanter dans d’autres feuillets du 
même manuscrit13. Cependant, Richard, l’époux de la princesse, n’est que le cadet 
de la famille ducale. En outre, son aîné Jean V a déjà trois fils : les futurs François Ier 

(1414-1450), Pierre II (1418-1457) et Gilles de Bretagne (1420-1450). Il est donc peu 
probable que Marguerite d’Orléans ambitionne de devenir un jour la mère de futur 
duc. Comment expliquer alors l’expression insistante dans notre manuscrit de cette 
volonté d’assurer un successeur à la famille ducale ? Les hermines passantes peuvent 
nous aider à éclairer cette question.

12  Anselme de Sainte-Marie, Histoire généalogique…, op. cit., p. 463.
13  J’ai abordé ce sujet dans les articles suivants : « Narrativité d’un livre d’Heures…», art. cit., p. 137-152 (en 

japonais) ; « La fonction signifiante de l’ornement marginal…», art. cit., p. 318-322.

F ig . 3  – M a rg u e r it e  e t  s a  fa m il le , d a n s  P a r is , B n F, m s . L a t . 1 1 5 6 B , fo  1 6 0 ro .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0264

2. L’histoire de Bretagne dans les espaces marginaux

Afin de mieux saisir la fonction de l’hermine passante dans notre manuscrit (fig. 1), 
il est intéressant d’envisager d’abord la place que cet élément occupe dans ce cycle 
iconographique de l’office du Saint-Esprit. Malgré la disparition du premier folio 
illustré de cette partie du manuscrit, celle-ci présente encore une grande miniature 
pour chaque prière : l’Ascension (Prime), la Pentecôte (Tierce), la Mission apostolique 
(Sexte), la Guérison des infirmes (None), la Résurrection des morts (Vêpres) et le 
Baptême administré par les Apôtres (Complies). 

L’examen des rapports avec le texte nous apprend que les illustrations relatives 
aux trois dernières prières sont interverties14. En réalité, l’image de la Guérison des 
infirmes par les Apôtres, qui illustre None, appartient plutôt à l’hymne des Vêpres, qui 
décrit la fonction protectrice du Saint-Esprit. Dans l’illustration de ce folio, la volonté 
d’harmoniser la relation entre les deux espaces de la page, à savoir l’image centrale et 
les marges, est manifeste. Ainsi l’homme aux mains menottées et l’enfant conduisant 
un vieux bossu se dirigent vers la scène principale où l’on voit les Apôtres en train de 
secourir les infirmes, les malades et les captifs sous l’inspiration du Saint-Esprit.

Par ailleurs, au premier regard, un autre thème présenté dans la bordure 
inférieure ne semble pas associé aux motifs illustrés dans les espaces marginaux, ni 
lié à l’image principale du folio ou au texte qui y apparaît. König y voit une scène 
courtoise qui commence dans la partie gauche de la marge inférieure, où un noble 
tend une fleur à une servante, et se poursuit sur la droite, dans une deuxième scène, 
où la servante passe la même fleur à une jeune fille se montrant à la fenêtre. Enfin, 
le récit se termine dans la marge supérieure avec l’image du couple finalement 
réuni  : une image qui témoigne que les vœux du jeune homme ont été exaucés. 
Effectivement cette fleur bleue se trouve souvent dans les scènes courtoises des livres 
d’heures bretons15. Pourtant, cette interprétation, associée par König à un passage 
du Roman de la Rose16, n’explique pas pourquoi l’artiste a donné un aspect diffèrent 

14  König E., Les Heures de Marguerite d’Orléans…, op. cit., p. 72 et 109 suppose que l’enlumineur a suivi sur 
ce point un modèle qui l’a conduit à intervertir les heures de Nones et de Complies.

15  Les scènes concernées sont les suivantes  : l’offrande des fleurs dans les Heures de Jean de Montauban 
et Anne de Kéranrai (Paris, BnF, ms. Lat. 18026, fo  18ro)  ; l’échange des fleurs dans les Heures d’une femme 
anonyme (Bibliothèque de Rennes Métropole, ms. 28, fo 21ro) ; le tressage d’une couronne (Nantes, Bibliothèque 
municipale, ms. 3072R, fo 57vo) et un jeune couple (fo 103ro). Par ailleurs, dans les Heures de Pierre II (Paris, 
BnF, ms. Lat 1159, fo 65vo), cette fleur bleue est figurée derrière le couple qui semble représenter le mariage du 
futur François II et de Margueritte de Bretagne en 1455, qui constitue l’année approximative de réalisation du 
manuscrit. Sur ce dernier point, voir mon article : « La trace des prières personnelles : à propos d’héritiers de la 
famille ducale de Bretagne » Stella : études de langue et littérature française, 33, 2014, p. 159-174 (en japonais). 
Tous les articles publiés dans la revue Stella sont consultables en ligne  : <  https://www.lib.kyushu-u.ac.jp/ja/
publications_kyushu/stella > (cons. le 18/01/2022).

16  König E., Les Heures de Marguerite d’Orléans…, op. cit., p. 81-82 a associé cette scène au passage du 
Roman de la Rose où la Vieille porte le chapelet de fleurs offert par l’amant à Bel Accueil (chap. XI) et à celui où 
Bel accueil consent à recevoir l’amant (chap. XIII).

https://www.lib.kyushu-u.ac.jp/ja/publications_kyushu/stella
https://www.lib.kyushu-u.ac.jp/ja/publications_kyushu/stella


265L’H ER M I N E  :  U N E DEV ISE ÉLOQU EN T E DA NS L E S HEU R E S DE M A RGU ER ITE D’OR LÉ A NS

à l’homme et à la femme formant le couple dans les deux scènes et pourquoi 
il a placé les personnages dos à dos au milieu de la bordure inférieure. Un autre 
problème survient lorsque l’on observe que le nombre de fleurs tenu dans les mains 
par la jeune dame ne correspond pas à celui du bouquet porté par le jeune courtisan. 
En réalité, ces images ne renvoient pas à une offrande de fleurs, mais plutôt à un 
échange de fleurs. 

Jusqu’ici, la présence des hermines dans cette scène si problématique n’a pas 
suscité de discussions. Néanmoins, la fonction emblématique de cet animal, bien 
attestée depuis Jean IV, donne une clef pour saisir le sens profond des figures insérées 
dans cet espace marginal17. Ainsi, l’homme accompagné par l’hermine pourrait fort 
bien représenter un membre de la famille ducale. Par ailleurs, les fleurs de lychnis, 
appelées «  janettes » en langue vernaculaire18, qui se trouvent près de la dame en 
rose suggèrent que cette dernière représente une personne prénommée Jeanne19. 
Dès lors, il se peut que ce couple ne soit autre que Jean V (1389-1442) et son épouse 
Jeanne de France (1391-1433). 

La scène de l’échange des fleurs pourrait ainsi avoir été inspirée par les fiançailles 
de leur fils Pierre avec Françoise (1427-1485), fille aînée de Louis d’Amboise et de 
Marie de Rieux. Françoise d’Amboise était en effet un parti très convoité, dès son 
enfance, par une foule de seigneurs. C’est pour échapper à l’odieux Georges de la 
Trémouille, qui avait emprisonné son père et envahi ses domaines en représailles 
du refus opposé à sa demande d’union entre son fils, Louis de la Trémouille et 
Françoise, que celle-ci a été conduite à la cour de Bretagne en 1430 et placée sous 
la garde de Jeanne de France, avant justement son union avec le prince Pierre en 
1442. Ce contexte historique rejoint d’ailleurs le sens des fleurs tenues par les jeunes 
courtisans. Même si cette fleur bleue n’est pas toujours aisément identifiable dans les 
Heures de Marguerite d’Orléans20, on peut reconnaître sans peine la véronique dans 
ce programme iconographique, comme dans d'autres livres d'Heures bretons21. 

17  Sur l’apparition de cet animal dans le bestiaire des ducs de Bretagne, voir Salaün Gildas, «  Relations 
iconographiques entre monnaies et sceaux au Moyen Âge  : le cas de Bretagne  », dans Loskoutoff Yvan (dir.), 
Héraldique et numismatique II. Moyen Âge-Temps moderne, Mont-Saint-Aignan, PURH, 2014, p. 140-152, à la p. 143.

18  Les Grandes Heures d’Anne de Bretagne (Paris, BnF, ms. Lat. 9474, fo 39ro) représentent cette fleur avec 
sa désignation latine et vernaculaire. Ce manuscrit est disponible en ligne  : < https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/
btv1b52500984v > (cons. le 18/01/2022). Par ailleurs, dans la scène de la Visitation de notre manuscrit (fo 58ro), 
cette fleur blanche, figurée entre la Vierge Marie et Élizabeth, a probablement été choisie pour son symbolisme 
associé à la virginité et/ou à l’intervention divine. Une connotation similaire ne doit toutefois pas être recherchée 
dans notre scène courtoise en raison de la représentation de la même fleur non seulement blanche, argenté, mais 
aussi rose. Sur l’interprétation iconographique de la Visitation des Heures de Marguerite d’Orléans, voir Tanabé 
M., « La fonction signifiante de l’ornement marginal… », art. cit., p. 321-322.

19  Sur le sens parlant de cette fleur souvent associée d’ailleurs à la genette voir Mezan-Muxart Virgine, « Genette 
et janette : devises de Jeanne de France au XVe siècle », Reinardus : Yearbook of the International Reynard Society, 
22, 2010, p. 104-125 et la notice contenue dans la base DEVISE < https://devise.saprat.fr/ > (cons. le 25/01/2022). 

20  Sur le problème d’identification de cette plante dans les Heures de Marguerite d’Orléans, voir Tanabé M., 
« Une nouvelle réflexion sur le style de l’ornement végétal… », art. cit., p. 261-262.

21  Voir les scènes citées supra, note 16.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0266

Faisant partie des représentations courtoises dans les livres d’heures bretons du 
XVe siècle, cette plante évoque ainsi non seulement son appellation vernaculaire 
« Ne me obliez mie »22, mais aussi le fait que ce jeune couple devait attendre le bon 
moment avant de convoler officiellement23.

Cette interprétation iconographique permet également de mettre l’accent 
sur les personnages figurants dans la marge du folio 31ro (fig. 4). D’abord, dans la 
bordure supérieure, à droite, nous observons une jeune fille semblable à celle qui 
vient d’être identifiée avec Françoise d’Amboise, toujours accompagnée par Jeanne 
de France. La tresseuse de fleurs est quant à elle très proche de la représentation de 
Marguerite d’Orléans figurée dans la marge du folio 160ro (fig. 3)24. Dans la mesure 

22  La désignation vernaculaire de la fleur de véronique au Moyen Âge tardif se trouve dans les Grandes 
Heures d’Anne de Bretagne (Paris, BnF, ms. Lat. 9474, fo 27vo). Par ailleurs, Claudia Rabel indique ici la confusion 
probable avec l’appellation du myosotis, nommé dans ce manuscrit « Souviene vous de moy » (Paris, Bnf, ms. Lat. 
9474, fo 29vo) : Rabel Claudia, « La véronique. De la Sainte Face à la botanique, naissance médiévale d’une fleur », 
dans ead. (dir.), Le manuscrit enluminé : études réunies en hommage à Patricia Stirnemann, Paris, Le Léopard d’or, 
2014, p. 301-342, à la p. 308. La confusion des deux espèces est d’ailleurs significative dans notre exemple, dans la 
mesure où le myosotis est reconnu comme un symbole de l’amour fidèle : Freeman Margaret-Beam, La Chasse à 
la licorne : prestigieuse tenture française des Cloisters, Lausanne-Paris, Edita-Bibliothèque des arts, 1983, p. 134. Je 
remercie Rémy Cordonnier de m’avoir signalé cet article.

23  Même si le mariage de Françoise avec le prince Pierre n’est célébré qu’en 1442, il est déjà fixé en 1431 : Le 
Moyne de La Borderie Arthur, Histoire de Bretagne, Rennes, Librairie générale de J. Plihon et L. Hommay, 1905, 
t. 4, p. 378.

24  Cette dame en habits bleus se retrouve dans la marge des fos 25ro, 58ro, 158vo, 163vo, 168ro. 

F ig . 4  – A n n o n c ia t io n , d a n s  P a r is , 
B n F, m s . L a t . 1 1 5 6 B , fo  3 1 ro .



267L’H ER M I N E  :  U N E DEV ISE ÉLOQU EN T E DA NS L E S HEU R E S DE M A RGU ER ITE D’OR LÉ A NS

où cette dernière a passé la majorité de son temps à Nantes, il n’est pas exclu que 
cette scène représente ses loisirs à la cour. En observant l’image de manière plus 
attentive, nous pouvons toutefois y retrouver un sens encore plus profond.

C’est son rapport visuel, voire symbolique avec l’Annonciation, qui constitue 
l’illustration principale de ce folio, qui nous amène plus loin dans l’interprétation 
de la scène. La diagonale formée par le vêtement de la Vierge et par celui de Jeanne 
de France, figurée dans la partie supérieure de la marge, instaure un lien entre ces 
deux personnages qui semble également suggéré par le symbolisme des œillets. En 
effet, à l’époque cette fleur est fréquemment associée au thème des fiançailles ou 
du mariage, tant mystique que profane25. Enfin, si l’on tient compte du fait que la 
mère de Dieu est parfois priée par les femmes souhaitant obtenir des enfants, et plus 
particulièrement des garçons, son association avec les dames de cour pourrait nous 
indiquer que les vœux de Marguerite ne se limitent pas à elle-même, mais s’étendent 
à l’ensemble de la famille ducale. 

Cette interprétation semble corroborée par la représentation d’un autre couple 
anonyme, représenté toujours dans le même manuscrit.

3. Une autre expression des vœux de la prospérité de la famille ducale

Le couple en question se trouve dans la bordure inférieure du folio 15ro (fig. 5). 
Il s’inscrit dans une scène forestière, représentant plus précisément une chasse 
au vol. Au premier regard, cette composition ne semble pas avoir de rapport avec 
l’évangéliste figuré dans l'image principale du folio, et encore moins avec le contenu 
du texte qui parle des Rois mages26.

Baudouin van den Abeele nous donne cependant une piste de lecture intéressant 
pour cette scène marginale par son interprétation des arbres à phallus figurés dans un 
fameux manuscrit du Roman de la Rose27, à propos desquels il rappelle que « depuis 
l’Antiquité, l’association entre l’oiseau et le sexe masculin et largement diffusée […] 
le membre viril est désigné en ancien français par le terme vit »28. Il se peut alors que 
l’arbre gigantesque qui abrite des oiseaux dans ses branches représente l’Arbre de vie 
et, à travers lui, l’arbre de Jessé, traditionnellement associé à l’incipit de l’Évangile 
de Matthieu29. Cette interprétation permettrait donc de trouver le lien sémantique 
entre les motifs marginaux et l’image principale. 

25  Freeman M.-B., La Chasse à la licorne…, op. cit., p. 145-148.
26  Mathieu 2, 1-12.
27  Paris, BnF, ms. Fr. 25526, fos 106vo, 160ro.
28  Van Den Abeele Baudouin, « Feuilles volantes sur l’Arbre de vie », dans Paravicini Bagliani Agostino 

(dir.), Le monde végétal  : médecine, botanique, symbolique, Florence, Sismel-Edizioni del Galluzzo, 2009,  
p. 373-401, à la p. 398.

29  Mathieu 1, 1-16.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0268

F ig . 5  – S a in t  M a t th ie u ,  
d a n s  P a r is , B n F, m s . L a t . 1 1 5 6 B , fo  1 5 ro .

F ig . 6  – V ie rg e  à  l ’E n fa n t ,  
d a n s  P a r is , B n F, m s . L a t . 1 1 5 6 B , fo  2 5 ro



269L’H ER M I N E  :  U N E DEV ISE ÉLOQU EN T E DA NS L E S HEU R E S DE M A RGU ER ITE D’OR LÉ A NS

Dans son analyse des arbres à phallus B. van den Abeele observe également 
que l’Arbre de vie est utilisé par des poètes comme Guillaume de Machaut dans un 
registre amoureux, pour exalter les qualités de la bien-aimée30. La représentation de 
notre couple pourrait ainsi trouver un sens au sein du programme iconographique 
de cette page. Nous savons en effet que la rose, qui dans cette scène apparaît entre 
l’homme et la femme, est au Moyen Âge tardif un symbole d’amour terrestre et 
céleste, associé aux fiançailles et au mariage31. 

Ce programme iconographique nous renvoie donc à nouveau aux mariages 
célébrés en 1431 entre le prince héritier de la famille ducale François et Yolande 
d’Anjou (1412-1440) et entre Marie (1424-1477), fille aînée de Marguerite, et Pierre 
de Rieux. Si l’on se souvient maintenant de la connotation attribuée à l’image de 
l’Adoration des Mages (fig. 2), il est plus probable que ce soit le premier couple, celui de 
François et Yolande, qui est figuré dans cet espace marginal, bien que l’introduction 
exceptionnelle des armories de Marguerite dans le décor du plafond de la salle où 
l’évangéliste Matthieu siège demeure énigmatique. 

Marie et Pierre de Rieux ne sont néanmoins pas absent du manuscrit. Dans 
l’image de la famille de Marguerite d’Orléans que nous avons déjà mentionnée 
plus haut (fig. 3), König a observé qu’il n’y a que deux filles assises aux côtés de 
Marguerite que l’on peut identifier avec ses enfants32. Nous savons toutefois que 
Marguerite et son époux Richard eurent trois filles : Marie, Isabelle (1426-1438) et 
Catherine (1428-1476)33. Dès lors, il semble possible de considérer le couple placé 
derrière Marguerite et Richard comme étant leur fille aînée Marie accompagnée 
par son époux, Pierre de Rieux. Cette interprétation est par ailleurs justifiée par la 
présence d’un seigneur portant une cotte aux armes de Rieux dans la scène de duel 
figurée au registre inférieur.

Cette interprétation permet aussi de mieux comprendre le programme 
iconographique du folio 25ro (fig. 6), qui montre, dans l’image principale, 
Marguerite d’Orléans en prière devant la Vierge à l’Enfant et, dans les marges, 
une scène de pèlerinage. Même si König y a reconnu une représentation du voyage 
vers le sanctuaire de Saint-Jacques-de-Compostelle par la présence de la statue 
de saint Jacques le Majeur au trumeau du portail de l’église figurée à droite de la 
marge supérieure de cette page34, aucun personnage de cette scène n’a été identifié. 
À l’aide du « portrait de famille » de Marguerite d’Orléans mentionnée ci-dessus, 
nous pouvons désormais identifier, parmi les personnages qui apparaissent dans les 

30  Van Den Abeele B., « Feuilles volantes… », art. cit., p. 399.
31  Freeman M.-B., La Chasse à la licorne…, op. cit., p. 121-124.
32  König E., Les Heures de Marguerite d’Orléans, op. cit., p. 19.
33  Anselme de Sainte-Marie, Histoire généalogique…, op. cit., p. 463.
34  König E., Les Heures de Marguerite d’Orléans…, op. cit., p. 15-16.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0270

marges de ce folio, la dame à cheval avec Marguerite d’Orléans et le couple qui la suit 
avec Marie et Pierre de Rieux. 

Dans ce contexte, il faudra également interroger à nouveau le sens symbolique 
des motifs végétaux de cette page35. Il s’agit avant tout des grenadiers, qui 
apparaissent non seulement dans l’image principale, mais aussi abondamment 
dans l’espace marginal. Leur symbolisme lié à la Vierge Marie et à la fécondité36 
pourrait alors signifier que Marguerite d’Orléans, agenouillée devant la Vierge à 
l’Enfant, n’évoque pas simplement la prière qu’elle adressa à la Mère de Dieu avant 
de partir en pèlerinage, mais aussi ses vœux de prospérité familiale37, un des motifs 
majeurs du pèlerinage vers ce sanctuaire38. Tout cela confirme que ce manuscrit a été 
enluminé pour figurer les vœux de prospérité de la famille ducale, et de Marguerite 
d’Orléans.

La présence de devises dans les livres d’Heures n’est donc ni anodine, ni 
simple à résoudre. Cette étude de cas révèle le rôle joué par ces emblèmes dans 
l’encodage du manuscrit et la nécessaire connaissance emblématique que les lecteurs 
souhaitant en percer les clefs doivent posséder. A l’instar des motifs végétaux, des 
saynètes évoquant des motifs connus des évangiles apocryphes ou des fabliaux, des 
armoiries, des couleurs, les devises contribuent donc efficacement à placer ad sanctos 
les commanditaires et enrichir les miniatures de ces chefs d’œuvres, précieux relais 
de la prière et du salut de leurs possesseurs.

35  Dans mon précédent article, je me contentais de considérer tous les constituant figuratifs de cette page 
comme partie intégrante de la représentation du pèlerinage : Tanabé M., « Une nouvelle réflexion sur le style de 
l’ornement végétal… », art. cit., p. 260-262.

36  Freeman M.-B., La Chasse à la licorne…, op. cit., p. 131.
37  Sur l’iconographie de la Vierge à l’Enfant comme représentation de maternité dans les livres d’Heure, 

voir L’Estrange Elizabeth « Images de maternité dans deux livres heures appartenant aux duchesses de Bretagne », 
dans Legaré Anne-Marie (dir.), Livres et lecures de femmes en Europe entre Moyen Age et Renaissance, Tournhout, 
Brepols, 2007, p. 35-47.

38  Bien que cette destination garde sa popularité chez les Bretons à cette époque, ce voyage de Marguerite 
d’Orléans accompagné par un jeune couple pourrait être purement imaginaire du fait que Pierre de Rieux est 
capturé par les Anglais en 1431 et meurt en prison à l’année suivante : Booton D.E., Manuscripts…, op. cit., p. 143.



En 1914 l’historien Alfred Coville, écrivant au sujet du livre Valentine de Milan 
d’Émile Collas, paru en 1911 et qui reste la seule biographie scientifique sur cette 
princesse, blâme l’auteur pour avoir rappelé de nouveau la célèbre histoire de la 
devise de la chantepleure1, l’arrosoir courtois du Moyen Âge qui distille des larmes2. 
Certains auteurs prétendent en effet que Valentine, affligée par la douleur, aurait 
adopté comme devise une chantepleure avec le mot RIEN NE M’EST PLUS, PLUS 
NE M’EST RIEN. Coville souligne que c’est seulement en 1557 que Claude Paradin 
a rapporté cette histoire dans son livre sur les devises et que Brântome l’a fait 
devenir célèbre. Il affirme encore qu’il n’existe pas de témoignages contemporains 
confirmant l’usage de cette devise par Valentine, mais qu’en revanche elle apparaît 
couramment utilisée par Marie de Clèves, sa belle-fille, comme le prouvent les 
manuscrits lui ayant appartenu. Enfin Alfred Coville soutient que cette devise 
mélancolique s’accorde mal à la figure de Valentine, femme d’action, tenace, qui 
ne s’est pas laissée abattre par la douleur3. Nous essayerons ici de démêler enfin 
cette énigme plus que séculaire sur l’identité de l’inventeur d’une des plus célèbres 
devises de la fin du Moyen Âge.

1  Coville Alfred, « Valentine Visconti et Charles d’Orléans », Journal des savants, 12, 1, 1914, p. 15-26.
2  La chantepleure est un arrosoir de terre cuite en forme de bouteille dont le fond est percé de nombreux 

trous sur le fond. L’obstruction de l’orifice supérieur contrôle le débit de l’eau qu’il contient. Voir Du Cange Charles 
et al., Glossarium mediae et infimae latinitatis, t. 2, Niort, L. Favre, 1883, col. 101c. (« Cantaplora »).

3  Coville A., « Valentine Visconti… », art. cit., p. 25-26.

« Rien ne m’est plus, plus ne m’est rien » :  
 la valeur dynastique de la devise de la 

chantepleure de Valentine Visconti à 
Marie de Clèves, duchesses d’Orléans

Johnatan Saso
Scuola Normale Superiore, Pisa



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0272

1. Le mythe romantique de Valentine Visconti

Cela faisait à peine un siècle que Valentine de Milan était devenue l’archétype de la 
veuve inconsolable lorsque paraît l’ouvrage d’Alfred Coville. Cette princesse4 – fille 
de Jean Galéas Visconti et épouse de Louis d’Orléans, dont l’assassinat perpétré en 
1407 pour le compte de Jean sans Peur avait déclenché la guerre entre Armagnacs 
et Bourguignons – apparaît en 1802 comme sujet d’un tableau de Fleury François 
Richard, Valentine de Milan pleurant la mort de son époux5. Le succès de l’œuvre 
est éclatant et marque la naissance de la peinture troubadour et de la fortune du 
Moyen Âge dans l’art du XIXe siècle6. On y voit la duchesse désespérée accoudée à 
la tablette d’une fenêtre et, posée devant elle, une banderole avec le mot RIEN NE 
M’EST PLUS, PLUS NE M’EST RIEN. Fleury Richard raconte dans ses mémoires 
l’origine du tableau :

Dans mes rêveries solitaires, parcourant un jour les monuments de Saint 
Denis, réunis alors au Musée des Petits-Augustins, et cherchant à expliquer 
les devises gothiques de ces illustres tombeaux, je fus frappé du sentiment 
profond renfermé dans ce peu de mots gravés sur la tombe de Valentine de 
Milan : Rien ne m’est plus, plus ne m’est rien !... J’y trouvai spontanément le 
motif d’un tableau7.

C’est une belle histoire romancée mais, en vérité, il est impossible qu’il ait lu ce 
mot sur la tombe. Le monument auquel il se réfère est aujourd’hui à Saint-Denis8. 
Commandé par Louis XII en 1502 à Gênes9 et réalisé par quatre artistes italiens 
(Benedetto da Rovezzano, Donato Benti, Girolamo Viscardo et Michele d’Aria), il 
est installé dans la chapelle d’Orléans de l’église des Célestins de Paris en 1504. 

4  La biographie fondamentale est encore Collas Émile, Valentine 
de Milan, duchesse d’Orléans, Paris, Plon, 1911.

5  Le tableau, acquis par l’impératrice Joséphine en 1806, fut exposé dans son appartement aux Tuileries, 
puis dans le Salon de musique de la Malmaison. Hérité par Eugène de Beauharnais, il fut exposé dans son palais 
à Munich, puis son fils, Maximilien Joseph, l’apporta en Russie après son mariage avec la grande duchesse Marie 
Nicolaïevna, fille de Nicholas Ier. Alors qu’on le croyait disparu après la Révolution, il fut retrouvé en 1988 dans les 
collections du Musée Pouchkine et acheté en 1997 par le Musée de l’Ermitage.

6  Cf. Chaudonneret Marie-Claude, Fleury Richard et Pierre Révoil. La peinture troubadour, Paris, Arthena, 
1980, p. 63-65 ; Bann Stephen, « Valentine de Milan pleurant la mort de son époux Louis d’Orléans, assassiné en 
1407 par Jean, duc de Bourgogne, 1802 », dans id. et Paccoud Stéphane, (dir.), L’invention du passé. Histoires de 
cœur et d’épée en Europe, 1802-1850, catalogue de l’exposition (Lyon 2014), Paris, Éditions Hazard, 2014, p. 106-
109, num. 1.1f.

7  Richard Fleury, « Autobiographie de M. Fleury Richard », 
Revue du Lyonnais, s. 2, 3, 1851, p. 244-255, à la p. 248.

8  Erlande-Brandenburg Alain et alii, Le roi, la sculpture et la mort. Gisants et tombeaux de la basilique de 
Saint-Denis, Paris, Dauer, 1975, p. 34-35.

9  Le contrat à été publié par Alizeri Federigo, Notizie dei professori del disegno in Liguria dalle origini al 
secolo XVI, t. 4, Gênes, Sambolino, 1877, p. 286-290.



273«   R I E N  N E  M ’ E S T  P L U S ,  P L U S  N E  M ’ E S T  R I E N   »

Démembré à la Révolution, ce tombeau fut transporté dans le musée d’Alexandre 
Lenoir, au couvent des Petits-Augustins (aujourd’hui siège de l’École Nationale 
Supérieure des Beaux-Arts), qui le fit restaurer alors qu’il était sectionné en trois 
parties10  ; puis, à la Restauration, il fut placé dans la crypte de Saint-Denis et 
restauré à nouveau par Debret, encore en trois parties mais avec une configuration 
différente11 ; enfin il fut recomposé en un seul mausolée par Viollet-le-Duc d’après 
les documents anciens12. 

Les inscriptions funéraires, qui n’ont pas été restituées dans la restauration, 
sont toutefois bien connues par des transcriptions13 et des dessins14. Ils s’agissaient 
de trois plaques de marbre noir gravées en lettres gothiques d’or : placées dans la 
chapelle près du tombeau, elles présentaient une célébration dynastique de Louis 
d’Orléans, de Valentine de Milan et de leurs enfants. Sur le tombeau, près des 
gisants, ne se trouvaient en revanche que les noms des seuls défunts15. Il est par 
ailleurs fort improbable que Lenoir ait ajouté le mot RIEN NE M’EST PLUS, PLUS 
NE M’EST RIEN sur le tombeau de Valentine de Milan  : sur la gravure publiée 
sur son guide du musée16, représentant le côté gauche du monument, on peut 
simplement voir une dalle inscrite avec le nom de la duchesse17 et ses armoiries  ; 
sur une deuxième gravure18, représentant cette fois le côté droit, on distingue cinq 
statues de saints et, sur le socle entre le gisant et la galerie de ces petites statues, 
l’incision – expressément réalisée pour l’exposition au sein du musée – « Valentine 

10  Lenoir Alexandre, Musée des monuments français, t. 2, Paris, Guilleminet-Nepveu, 1800, p.  115-117 
(num. 77, Louis d’Orléans, pl. 73) ; p. 119-121 (num. 78, Valentine de Milan, pl. 74) ; p. 124-126 (num. 80, Charles 
d’Orléans et Philippe de Vertus, pl. 75).

11  Lenoir avait placé Louis et Valentine sur deux tombes différentes et disposées de la même façon, et réuni 
Charles et Philippe dans un seul tombeau. Debret, au contraire, réunit Louis et Valentine et sépara les deux frères. 
Pour la description de la restauration de Debret, voir Guilhermy Ferdinand de, Monographie de l’église royale de 
Saint-Denis : tombeaux et figures historiques, Paris, Didron, 1848, p. 293-299.

12  Erlande-Brandenburg A. et alii., Le roi, la sculpture et la mort…, op. cit., p. 35; Guilhermy Ferdinand de, 
L’église impériale de Saint-Denis et ses tombeaux, Paris, Fichot, 1867, p. 85-88.

13  Voir : Corrozet Gilles, Les antiquitez, histoires et singularitez de Paris, ville capitale du Royaume de France, 
Paris, Estienne Groulleau, 1550, p. 116-118  ; Paris, BnF, ms. Fr. 14367, Explication historique des épitaphes de 
Louis de France, duc d’Orléans ; de Valentine de Milan, sa femme ; de Charles et de Philippe d’Orléans, leurs enfans » 
(volume anonyme de 32 feuillets du XVIIIe siècle) ; Millin Aubin-Louis, Antiquités nationales, t. 1, Paris, Drouhin, 
1790, p. 90-91.

14  Voir un album de François Roger de Gaignières avec plusieurs généalogies des princes français (Paris, 
BnF, ms. Fr. 20077, fos 29-24) et une miscellanée du même thème (Paris, BnF, ms. Clairambault 633, fos 170-171).

15  Ils étaient écrits en lettres d’or (Corrozet G., Les antiquitez…, op. cit., p. 117ro), probablement ajoutés 
à la moitié du XVIe siècle. L’anonyme du Paris, BnF, ms. Fr. 14367 affirme que la graphie n’est pas gothique, tout 
comme Brice Germain, Description nouvelle de la ville de Paris, Paris, Legras, 1689, p. 367 : « Ces Vers son gravez 
proche sa Statuë : Quae mulier Ducis Insubrii pulcherrima proles / Jus Mediolani, sceptraque dote dedit » ; cela doit 
être interprété comme référence à l’une des inscriptions sur marbre noir dont j’ai parlé ci-dessus.

16  Lenoir A., Musée des monuments français…, t. 2, op. cit., pl. 74.
17  Ces « plates inscriptions profondément taillées dans le marbre » sont encore à leur place pendant la 

restauration de Debret : Guilhermy F. de, Monographie de l’église royale de Saint-Denis…, op. cit., p. 297.
18  Cette gravure est contenue dans un album de Lenoir avec des vues de tombeaux du Musée des 

Monuments Français : Paris, musée du Louvre, département des Arts graphiques, inv. RF 5280.46, fo 38ro.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0274

de Milan morte en 140819 ». On peut légitimement supposer que Fleury Richard a 
lu l’histoire de la devise de Valentine sur le guide de Lenoir qui reproduit la notice 
probablement d’après la version de Brântome. 

A partir de cette période, la notoriété de Valentine s’accroît et la duchesse 
d’Orléans devient le sujet de nombreuses œuvres d’art20. Une question se pose 
donc : ne serait-ce pas la culture romantique du début du XIXe siècle qui aurait lié 
Valentine de Milan à la devise de la chantepleure, induite en erreur par les érudits 
du XVIe siècle qui auraient superposé sa figure à celle de sa belle-fille ?

2. Les devises de Marie de Clèves

En effet, les représentations les plus anciennes que l’on connaisse de cette devise ne 
concernent pas Valentine mais sa belle-fille Marie de Clèves, troisième épouse de 
Charles d’Orléans. À la Bibliothèque nationale de France est notamment conservé un 
Filostrato de Boccace, dans sa première traduction française par Louis de Beauvau, 
sous le titre de Roman de Troyle et de Criseida21. L’œuvre, appartenant jadis à Marie, 

19  Voir aussi Brès Jean-Pierre, Souvenirs du musée des monuments français, Paris, chez l’auteur, 1821, pl. 27.
20  La devise est évoquée par exemple dans le tableau Valentine de Milan au tombeau de son époux de 

Marie-Philippe Coupin de la Couperie (1822, aujourd’hui au château de Blois), dans lequel elle est gravée sur 
le socle du tombeau de Louis d'Orléans, et sur la statue sculptée par Victor Huguenin en 1846 pour la série des 
Reines de France et femmes illustres du jardin du Luxembourg, où les très célèbres paroles sont gravées sur le livre 
que Valentine tient dans sa main gauche.

21  Paris, BnF, ms. Fr. 25528.

F ig . 1  – P a n o p lie  h é ra ld iq u e  d e  M a r ie  d e  C lè v e s , d a n s  P a r is , B n F, m s . F r. 2 5 5 2 8 , 
B o c c a c e , F i lo s t ra t o , fo  5 ro .



275«   R I E N  N E  M ’ E S T  P L U S ,  P L U S  N E  M ’ E S T  R I E N   »

est copiée par Pierre d’Amboise et datée vers 1456 comme le prouve le paiement 
du parchemin enregistré dans un compte rédigé entre 1455 et 145622. Le folio 5ro, 
placé au début du manuscrit (fig. 1), présente la panoplie héraldique complète 
de la duchesse  : au milieu les armoiries dans un écu en losange  ; à gauche, une 
chantepleure entourée par une banderole avec les mots RIENS NE MEST PLU[S] ; à 
droite, le monogramme personnel de Marie, HM23, répété également à gauche dans 
le registre inférieur. Enfin, en bas à droite, se trouve une autre chantepleure, cette 
fois entourée de pensées. Le tout est posé sur un fond semé de larmes. 

Un autre manuscrit, un recueil des poésies de Charles d’Orléans, conservé à 
la Bibliothèque municipale de Carpentras et daté de 145724, présente sur la marge 
inférieure deux écus avec les armoiries Orléans-Clèves, le monogramme HM, une 
ancolie – l’une des fleurs de la Vierge Marie – et une chantepleure avec la banderole 
entortillée (fig. 2). Même si l’encre est abîmée, on peut encore lire clairement le 
« plus » final et « me[st] » en transparence. L’uniformité stylistique des décorations, en 

22  Laborde Léon de, Les ducs de Bourgogne : études sur les lettres, les arts et l’industrie pendant le XVe siècle, 
et plus particulièrement dans les Pays-Bas et le duché de Bourgogne, t. 3, Paris, Plon, 1852, p. 362-363, num. 6784 et 
Champion Pierre, La librairie de Charles d’Orléans, Paris, Champion, 1910, p. 116, note 8.

23  Le monogramme dérive, selon nous, de l’assemblage des chiffres des parents de la duchesse : un H pour 
Adolphe de Clèves (selon une graphie irrégulière) et un M pour Marie de Bourgogne. Ou bien, comme beaucoup 
de princesses nommées Marie ont adopté le monogramme avec le M et le A superposés à cause du prénom de la 
Vierge mais aussi de sa prière, l’Ave Maria, on peut conjecturer que HM soit l’invocation à la mère du Christ en 
allemand (Heilige Maria).

Pour une autre interprétation voir Hablot Laurent «  LM (Marie de Clèves)  » <https://devise.saprat.fr/
embleme/lm-2> (cons. le 09/02/2022)

24  Carpentras, BM, ms. 0375.

F ig . 2  – D e v is e s  d e  M a r ie  d e  C lè v e s , d a n s  C a rp e n t ra s , B M , m s . 0 3 7 5 , C h a r le s  d ’O r lé a n s , R e c u e i l  d e s  
p o é s ie s , fo  2 ro

https://devise.saprat.fr/embleme/lm-2
https://devise.saprat.fr/embleme/lm-2


D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0276

particulier pour le premier manuscrit, permet d’exclure la présence d’interventions 
successives. C’est donc Marie de Clèves qui aurait adopté cette devise de deuil bien 
avant la mort de son mari : comme nous le verrons plus loin, cette information est 
confirmée par les sources d’archives.

On peut encore faire mention d’un autre manuscrit sur lequel figure le mot de 
la devise sans la représentation de la chantepleure. Il s’agit d’un recueil d’œuvres 
d’Alain Chartier25, généralement daté de la moitié du XVIe siècle26. Au premier folio 
se trouvent trois écus avec les armoiries Orléans-Clèves, deux ancolies dans le N 
enluminé et deux banderoles dans la marge droite. Malgré l’effacement de l’encre, à 
l’aide d’une lampe de Wood, on peut lire [R]IEN NE MEST P[L]US sur la banderole 
supérieure et [RIE]N NE MES[T PLUS] sur l’inférieure. Entre les deux, les lettres H 
et M sont reliées par un lac d’amour. Une banderole en cercle avec le sigle RNMP 
est représentée dans la marge inférieure du folio 24vo. Le même sigle est répété aux 
folios 28ro, 39vo, 47vo (ici la banderole est tenue par un singe), 55ro, 60vo, 81vo, 
121vo. Aux folios 54vo, 115ro et 129ro figurent encore des banderoles qui portent le 
mot en entier. Ce manuscrit présente une caractéristique particulière : les feuillets 
de garde antérieures et postérieures montrent un grand nombre de signatures ; ce 
liber amicorum correspond à l’usage des lectures à la cour à l’occasion desquelles 
les invités des ducs apposaient leurs signatures et, pour quelques-uns, leurs devises. 
On y trouve notamment celle de Marie, qui a dessiné, sans doute de sa main, le 
monogramme HM et écrit « Rien ne mest plus27 » et « Cleves » (fig. 3).

La lecture des inventaires de la chambre des comptes de Blois, la comptabilité 
des ducs d’Orléans, permet de trouver dans les commandes de Marie de Clèves la 

25  Paris, BnF, ms. Fr. 20026.
26  La signature de Marguerite de Chambley, épouse de Louis de Beauvau, morte en 1456, apparaît dans les 

feuillets de garde postérieurs : voir Beauvau Louis de, Le Roman de Troyle, éd. G. Bianciotto, Rouen, PUR, 1994, p. 215.
27   Dans le dernier feuillet antérieur, juste au-dessus de la signature de Louis d’Orléans (Louis XII), à 

gauche, il y encore un « Riens ne mest plus », mais qui n’a pas été écrit par Marie.

F ig . 3  – M o n o g ra m m e  d e  M a r ie  d e  C lè v e s  e t  s a  d e v is e , d a n s  P a r is , 
B n F, m s . F r. 2 0 0 2 6 , A la in  C h a r t ie r, R e c u e i l  d ’œ u v re s , fo  A v o .



277«   R I E N  N E  M ’ E S T  P L U S ,  P L U S  N E  M ’ E S T  R I E N   »

présence de la chantepleure et des larmes 
comme signes distinctifs. Ces emblèmes 
apparaissent bien avant que la duchesse ne 
soit veuve, sans que sa biographie ne suggè-
re toutefois de claire raison qui justifierait 
l’adoption d’un tel ensemble de symboles de 
deuil28. Un paiement du 1er juin 1455 men-
tionne ainsi « les ferrures d’une troussouere » 
et « deux jartières d’or » émaillées à larmes et 
à pensées ; un anneau d’or émaillé à larmes ; 
«  une chantepleure d’or, à la devise de ma 
dicte dame, par elle donné à MS Alof de 
Clefves, son frère, pour porter une plume sur 
son chappeau  »29. Le document mentionne 
également de nombreux objets présentant, 
de façon générique, la mention « à la devise 
de Madame »30. Cette expression identifie par 
exemple un anneau dans un paiement du 31 
janvier 145631, alors que dans un inventaire 
dressé le 4 février 1456 nous trouvons des 
pensées et des larmes sur trois colliers, mais 
aussi une chaîne d’or garnie de trois chante-
pleures et, surtout, le mot de la devise : « une ferrure [...] qui a esté faicte au dit lieu 
de Tours, à la devise de madame, c’est assavoir : Riens ne m’est plus, en escript à chan-
tepleures »32. Dix ans plus tard, en 1464, un autre document cite « une grant ferrure 
d’or large, en façon de larmes, esmaillée de noir », « un fermouer d’or aux Heures de 
Madame à sa devise », « deux colliers de cuivre doréz pour deux de ses levriers, à ses 
armes et à sa devise »33.

Des changements dans les objets somptuaires de Marie de Clèves s’observent 
après la mort de Charles d’Orléans en 1465. La chantepleure, les larmes, les pensées 

28  Au contraire, la devise fait son apparition et se consolide à l’approche d’un moment heureux : en 1457, 
après dix-sept ans de mariage stérile, Marie accoucha de sa première fille. Charles d’Orléans, en 1437, avait fait 
vœu de chasteté, restant fidèle au souvenir de sa deuxième femme, Bonne d’Armagnac, morte vers 1432. Dès la 
Saint-Valentin 1444, René d’Anjou entraîna Charles dans une dispute poétique pour le convaincre de consommer 
son mariage avec Marie, épousée en 1440. À ce propos voir Pinkernell Gert, François Villon et Charles d’Orléans 
(1457 à 1461), Heidelberg, Winter, 1992, p. 11, note 1 ; id., François Villon : biographie critique et autres études 
suivies d’une étude sur deux rondeaux de Marie de Clèves, Heidelberg, Winter, 2002, p. 43, note 4.

29  Laborde L. de, Les ducs de Bourgogne…, op. cit., p. 352-353, num. 6722, 6727, 6732.
30  Ibid., p. 351-352, num. 6719, 6723.
31  Roman Joseph, Inventaires et documents relatifs aux joyaux et tapisseries des princes Valois-Orléans 1389-

1481, Paris, Leroux, 1894, p. 193, num. 851.
32  Laborde L. de, Les ducs de Bourgogne…, op. cit., p. 377-379, num. 6945-6947, 6949, 6954.
33  Roman J., Inventaires et documents…, op. cit., p. 197-199, num. 867, 872, 885.

F ig . 4  – D e v is e  d e  la  c h a n te p le u re  d e  Va le n t in e  
V is c o n t i , d a n s  C la u d e  P a ra d in , D e v is e s  h é ro ïq u e s , 
L y o n , J e a n  d e  To u rn e s  e t  G u illa u m e  G a z e a u , 
1 5 5 7 , p . 9 1 .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0278

sont toujours présentes, mais pour la première fois des doubles S, dont le sens n’est 
jamais explicité, apparaissent également. Comme nous le verrons bientôt ce sont les 
sources relatives à la devise de Valentine qui nous donnent le sens de ce dernier motif 
symbolique. Des comptes datés de 1476 mentionnent ainsi « quinze SS d’or chargées 
de lermes noires pour fermer une robe de veloux noir » et «  six grans lermes d’or 
chargées dessus de SS et lermes noires, aussi pour mectre sur une autre robe de veloux 
noir fermée devant34 ». Un inventaire du mois de mars 1481 signale « une [...] grosse 
chesne d’or, en façon de cordelière, en laquelle y a quarante chesnons, avecques une 
chantepleure » et « une autre chesne d’or faicte à SS et à travaulx, en laquelle y a dix 
huit travaulx et ung travail plus grant que les autres, avecques dix huit SS35 ». Dans un 
autre inventaire de la même année nous trouvons en revanche une « chantepleure de 
ladite sainture a ung grant ballay ou meillieu et troys escussons de dyamens, ung petit 
ruby au dessus et troys grosses perles pendant », « un esse double ou il y a une pointe de 
dyament, ung rubiz, une grosse perle », « un aultre esse ou il y a une fleur de dyament 
qui est de cinq pierres, une perle grosse », « une aultre esse d’or ou il y a une lozenge 
de dyament », « quatre autres esses esmaillées de blanc ou il y a dessus sur chacune 
ung ballay36  ». Dans un compte de novembre de la même année des nombreuses 
pièces d’argenterie décorées des devises de Marie sont énumérées, mais aucun de ces 
objets n’est orné par les chantepleures et les doubles SS en même temps. Quelques 
exemples l’illustrent comme ces « deux autres grans potz aux armes de madite Dame 
gauderonnéz et moictié doréz, semés de chantepleures et lermes », « deux grans potz 
d’argent poinsonnéz, semés de lermes et de SS et dessus les couvercles les lermes de 
madite Dame en façon de bancioles37 ». Enfin dans l’inventaire rédigé le 6 juillet 1487, 
deux semaines avant la mort de la duchesse, nous trouvons encore cinq double S et, 
seule en son genre dans les inventaires de Marie de Clèves, une « tappisserie nommée 
aux larmes, et chantepleures pour tendre salle et chambre38 ». 

D’après ces exemples, nous pouvons donc conclure que Marie de Clèves, après 
la mort de son mari,  a utilisé ses devises de veuve de manière plus systématique et 
a marqué une nette distinction entre la chantepleure et les doubles S. Nous nous 
devons par ailleurs de rappeler que la duchesse, avant et après la mort de son mari, 
a été souvent victime de médisance à cause de ses trahisons présumées39. Sans doute 
l’image de Valentine de Milan, en sa qualité de « veuve idéale », a t-elle pu servir de 
point de comparaison dans la politique d’autoreprésentation de Marie de Clèves.

34  Ibid., p. 203-204, num. 897-898.
35  Laborde L. de, Les ducs de Bourgogne…, op. cit., p. 423, num. 7138-7139.
36  Roman J., Inventaires et documents…, op. cit., p. 210-211, num. 926, 929-932.
37  Ibid., p. 217, num. 972-973
38  Laborde L. de, Les ducs de Bourgogne…, op. cit., p. 433-434, no 7174, 7192.
39  Maulde René de, « La mère de Louis XII : Marie de Clèves, duchesse d’Orléans », Revue historique, 36, 

1888, p. 98-102.



279«   R I E N  N E  M ’ E S T  P L U S ,  P L U S  N E  M ’ E S T  R I E N   »

3. Le deuil de Valentine Visconti et son tombeau à Blois

Quelques observations s’imposent à propos du deuil de Valentine de Milan. Il 
est vrai, comme Alfred Coville l’observe, que la duchesse a réagi avec ténacité et 
détermination pour obtenir justice de l’assassinat de son mari, mais cela n’exclut pas 
son désespoir de la perte de son époux. En effet, la douleur de Valentine Visconti, 
qui est morte juste un an après son mari, ne semble pas une invention romantique : 
toutes les sources de son époque concordent pour dire que la duchesse d’Orléans 
est morte de chagrin. Il suffira de rappeler qu’Enguerrand de Monstrelet40, 
chroniqueur du parti bourguignon, et des témoins directs des évènements, tels le 
religieux de Saint-Denis41 et Jean Jouvenel des Ursins42, parlent largement de cet 
épisode et s’accordent sur les causes. S’il est donc certain que les contemporains de 
Valentine considéraient qu’elle était morte de douleur, il est facile d’imaginer que 
l’information fut également transmise aux générations suivantes. Mais que sait-on 
de la façon dont Valentine a manifesté son deuil  ? Enguerrand de Monstrelet, à 
propos de son entrée solennelle à Paris en compagnie de sa belle-fille Isabelle, reine 
douairière d’Angleterre et nouvelle duchesse d’Orléans, le 10 décembre 1407, affirme 
que Valentine « entra honnerablement dedens Paris, et, à grande quantité de gens et 
de chevaulx » et qu’elle et toute sa maison étaient « tous vestus de noir43 ». À propos 
de la seconde entrée du 27 août 1408, il écrit encore que les membres de son cortège 
sont «  tous vetus de deuil44  ». Le religieux de Saint-Denis dit que «  Cum insigni 
deinde comitiva et apparatu funerali veniens Parisius et regem adiens, ad pedes 
ipsius [Charles VI] humiliter se provolvit45 ».

Pourtant, dans les sources documentaires il n’y a presque pas de trace de ce 
décor funèbre. Dans l’inventaire rédigé à Blois le jour même de la mort de Valentine 
apparaissent seulement « deux pièces d’une robe de veluau chevronnée d’or et de 
noir, à violettes vermeilles d’or » (qui pourraient être rapprochées des pensées de 
Marie de Clèves), « une robe de satin noir, figuré de veluau à floretes vermeilles », 
« une robe de satin noir figuré à violetes blanches et rouges », deux « houppelande[s] 
de satin noir figurée[s] à violetes d’or et vermeilles, fourrée de menuvair », et encore 

40  Monstrelet Enguerrand de, La chronique d’Enguerrand de Monstrelet en deux livres avec pièces justificatives 
1400-1444, éd. L. Drouët-D’Arcq, 1, Paris, J. Renouard, 1857, chap. XXXVII, p. 167-168 ; chap. XLIII, p. 267.

41  Pintoin Michel (Religieux de Saint-Denis), Chronique du religieux de Saint-Denys, contenant le règne de 
Charles VI, de 1380 à 1422, éd. L. Ballaguet, t. 3, Paris, Crapelet, 1841, liv. XXVIII, chap. XXXIII, p. 748 et t. 4, 
Paris, Crapelet, 1842, liv. XXIX, chap. XXII, p. 179-180.

42  Jouvenel des Ursins Jean, Histoire de Charles VI, roy de France, dans Choix des chroniques et mémoires sur 
l’histoire de France, éd. J.A.C. Buchon, t. 4, Paris, Desrez, 1838, p. 442.

43  Monstrelet E. de, La chronique…, op. cit., chap. XXXVII, p. 167-168.
44  Ibid., chap. XLIII, p. 267.
45  Pintoin M., Chronique…, t. 3, op. cit., liv. XXVIII, chap. XXXIII, p. 748.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0280

« ung corset de satin noir, fait à violetes d’or et blanches, foubré de cendal blanc46 ». 
De façon plus générale les documents comptables ne citent que quelques cottes et 
manteaux noirs, sans caractéristiques particulières. À condition que la couleur 
soit réellement une expression de deuil et pas simplement une manifestation de la 
mode du temps qui appréciait beaucoup cette tonalité, ce sont les uniques mentions 
d’objets noirs dans l’inventaire post mortem de Valentine Visconti. C’est un indice 
un peu pauvre pour la veuve la plus célèbre de son époque. Même la comptabilité de 
la chambre des comptes de Blois n’est pas d’une aide très précieuse : dispersée à la 
fin du XVIIIe et au début du XIXe siècle entre plusieurs archives, elle n’a jamais été 
examinée entièrement. Le marquis de Laborde en a publié de nombreux extraits, 
mais à propos de l’année décisive qui s’écoule entre la mort de Louis d’Orléans et 
celle de Valentine, il n’a rapporté qu’un paiement effectué au « Varlet chargé, après 
le meurtre de Louis, duc d’Orléans, de ramener à la duchesse, Doucet, le chien du 
duc47 » : une information merveilleuse pour tous les romantiques, mais qui sert peu 
notre cause. Un autre inventaire, moins connu, est en revanche consacré à « plusieurs 
biens meubles appartenans a nous Valentine, duchesse d’Orliens [...] estant en la ville 
de Paris48 ». Il ne porte pas de date, mais est certainement postérieur à l’assassinat de 
Louis d’Orléans, celui-ci y étant nommé comme « feu notre très redoubté seigneur 
et espoux, dont Dieux ait l’ame  !  ». Il est plausible que Valentine ait fait rédiger 
cette liste pendant son séjour à Paris en décembre 1407 ou pendant celui des mois 
d’août-septembre 1408. Toutefois, comme nous venons de le voir, si les chroniqueurs 
témoignent de la grande mise en scène du deuil à cette occasion, même cet inventaire 
ne contient pas d’objets funéraires. Les uniques éléments intéressants pour nous 
sont donc les six « tappiz de chapelle qui est en manière de sépulcre49 ».

Les sources de l’époque ne disent rien d’autre à propos de la façon dont Valentine 
a manifesté son deuil. La clef du problème réside sans doute dans l’histoire du premier 
tombeau de Valentine de Milan à Blois, aujourd’hui détruit. Après la mort de Valentine, 
la réalisation de sa sépulture – qu’elle avait conçu pour elle et pour son mari dans 
l’église des Célestins de Paris – est confiée par Charles d’Orléans à Jean de Thoiry50. 
Ce monument solennel devait fortement ressembler au tombeau de Jean sans Peur et 
de sa femme. L’œuvre fut certainement terminée, puisque Antoine Astesan la voit et 
la décrit en 145151. En 1502, Louis XII ordonne toutefois son remplacement par un 

46  Graves Frances Marjorie, Deux inventaires de la Maison d’Orléans (1389 et 1408), Paris, Champion, 1926, 
p. 113, 147, 149, num. 513, 880-881, 883-884, 903.

47  Laborde L. de, Les ducs de Bourgogne…, op. cit., p. 229, no 6062.
48  Roman J., Inventaires et documents…, op. cit., p. 133.
49  Ibid., p. 152, num. 726.
50  Erlande-Brandenburg Alain, « Jean de Thoiry, sculpteur de Charles 

V », Journal des savants, 3, 1972, p. 210-224, à la p. 214.
51  Le Roux de Lincy Antoine, Paris et ses historiens aux XIVe et XVe siècles, Paris, Imprimerie impériale, 

1867, p. 538-541, v. 164-179.



281«   R I E N  N E  M ’ E S T  P L U S ,  P L U S  N E  M ’ E S T  R I E N   »

tombeau de marbre blanc – dont nous avons déjà parlé – pour répondre aux nouveaux 
goûts de la Renaissance et célébrer la branche des Valois-Orléans en rassemblant les 
dépouilles des grands-parents, du père et de l’oncle du roi en un seul mausolée. Cette 
réunion dynastique est initiée au moment où Louis XII, en vertu de l’héritage de 
Valentine Visconti, cherche à s’emparer du duché de Milan. C’est à cette occasion – ou 
peut-être était-ce déjà fait à la fin de la Guerre de Cent Ans – que le corps de Valentine, 
qui avait été enterré dans l’église des Cordeliers de Blois et non aux Célestins de Paris 
à cause de la guerre, est réuni avec celui de son époux.

La seconde édition du livre des Devises héroïques de Claude Paradin, datée de 
1557, contient la description la plus ancienne connue du tombeau blésois de Valentine 
Visconti. La devise de la chantepleure y apparaît dans une gravure tirée d’après 
les décorations de la chapelle funéraire de Valentine, sur laquelle de nombreuses 
informations sont fournies (fig. 6) : 

[…] la miserable Duchesse avoit un tresgrand regret, tellement que pour tous 
soulas, & confort en ses gemissemens elle vint à prendre la Chantepleure, 
ou Arrosoir pour sa Devise, sur laquelle est encores la lettre S. en fine (peut 
estre) que Seule Souvent, Se Soucioit & Souspiroit, ensemble suivent les mots 
que dessus : Riens ne m’est plus. Plus ne m’est riens, escrits avec la Devise qui 
est enlevee en plusieurs lieus, dens l’Eglise des Cordeliers de Blois, tant en la 
chapelle de ladite Duchesse, ou elle git en sepulture de bronze : que aussi par 
tout au devant du chœur d’icelle Eglise52.

D’après ce témoignage, contrairement aux devises de Marie de Clèves, la 
devise de Valentine de Milan présente donc tous les éléments de deuil dans une 
unité cohérente : la chantepleure suintante de larmes est entourée par la banderole, 
chargée du mot désormais célèbre, et est surmontée d’un S gothique accroché au 
sommet. De plus, le mot est double, avec une seconde partie spéculaire. On peut 
supposer que les chantepleures étaient représentées deux par deux et que les deux 
mots y apparaissent de manière alternée. Paradin nous donne finalement le sens des 
mystérieux S. Vu qu’il utilise l’expression « peut estre », on peut supposer plusieurs 
hypothèses pour justifier cette incertitude  : une tradition orale, une inscription 
qui se trouvait à côté des devises mais qui était déjà partiellement abîmée, ou une 
formule conventionnelle pour introduire une explication tout à fait inventée. Le fait 
que Marie de Clèves ait à son tour adopté les lettres S après la mort de son mari et 
les a toujours utilisées en association avec les larmes et les vêtements noirs semble 
confirmer leur association symbolique au deuil. 

52  Paradin Claude, Devises héroïques, Lyon, J. de Tournes et G. Gazeau, 1557, p. 91-92.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0282

4. Le deuil de Louise de Lorraine, « une deuxième Valentine »

Pierre de Bourdeille, dit Brântome, dans son célèbre Recueil des Dames, introduit 
la devise de Valentine comme pierre de touche pour celle que Catherine de Médicis 
adopta durant son deuil53. Rien n’exclut que Brântome ait pu lui aussi voir cette devise 
dans le décor de Blois où il se rendit à plusieurs reprises, même si son texte paraît 
dériver de celui de Paradin. Une autre contemporaine de Brântome, dont l’œuvre 
ne fut publiée qu’en 1665, aurait également pu observer la devise de Valentine et 
en avoir été inspirée. Il s’agit de Louise de Lorraine, reine de France, qui, en 1589, 
s’installe au Château de Chenonceau, après l’assassinat de son mari, Henri III. La 
« reine blanche » fit peindre sa chambre de noir, la chargeant des diverses devises54 ; 
l’une d’entre elles ressemblait à notre chantepleure : une sorte de corne d’abondance 
vide et renversée, suintante de larmes55. Anna Kłosowska, dans un article sur la 
chantepleure, confond la devise de Louise avec une chantepleure affirmant que  : 
« Louise multiplied Valentine’s double “S”, which flanked her chantepleure, with this 
devise : solem saepe seipsam solicitari suspirumque56 ». Mais le décor de la chambre 
de Louise – qui, nous devons le rappeler, est une reconstruction – ne contient ni S ni 
inscriptions. Sur la partie originale du plafond, ornée des cornes, dans la « chambre 
des cinq reines », aucune inscription n’est désormais visible, certainement à cause 
du mauvais état de conservation. Nous savons toutefois grâce à Casimir Chevalier 
que sur les bordures qui encadrent les triangles, où nous voyons encore des branches 

53  Œuvres complètes de Pierre de Bourdeille, seigneur de Brantôme, éd. L. Lalanne, t. 7, Paris, Renouard, 
1873, p. 349-350.

54  La reine Louise s’installa au rez-de-chaussée du château, dans les appartements qui avaient été bâtis 
par Catherine de Médicis sur la terrasse entre la chapelle et la librairie ; cet espace fut démoli en 1866, pendant 
la restauration dirigée par Félix Roguet (Chevalier Casimir, Restauration de Chenonceau, 1864-1878, Lyon, 
Perrin-Marinet, 1878, p. 20-21) ; le décor funèbre de la reine Louise avait été déjà déplacé en 1734, pendant les 
travaux commandés par Madame Dupin (Babelon Jean-Pierre, Chenonceau, Paris, Adam Biro, 2002, p.  171), 
qui fit enlever et repeindre les plafonds pour les réutiliser dans le  « cabinet vert ». Pendant les restaurations du 
XIXe siècle les deux plafonds ont été nettoyés  : le premier, à triangles, sur lequel sont peint des petites cornes 
d’abondance, a été utilisé – changeant la couleur de noir à rouge – pour décorer la « chambre de cinq reines » ; le 
second, à compartiments quadrangulaires, avec les chiffres de Louise, des plumes et des couronnes d’épines, fut 
placé au centre de la galerie de Catherine de Médicis (Chevalier C., Restauration…, op. cit., p. 33-34). Au début des 
années 1990 ce dernier plafond a été utilisé pour recréer, au deuxième étage, la chambre de Louise de Lorraine. Il 
s’agit de l’unique partie originale : sur les boiseries refaites, en bas, des cornets pleurants, copiés de la « chambre 
de cinq reines », ont été peints (Babelon J.-P., Chenonceau, op. cit., p. 147, note 90).

55  André Félibien les appelle simplement « cornets » comme les autres auteurs après lui : Félibien André, 
Mémoires pour servir à l’histoire des Maisons Royalles et bastimens de France (1681), éd. A. de Montaiglon, Paris, 
Baur, 1874, p.  47. Je crois qu’ils peuvent être identifiés comme des cornes d’abondance et dotés d’une valeur 
négative, telle, par exemple, celle de la personification d’Infortunio dans Ripa Cersare, Iconologia, éd. S. Maffei et 
P. Procaccioli, Turin, Einaudi, 2012, p. 279-280, num. 191 : « uomo con una vesta di Taneto scuro, e dipinta di 
rovine di case, le giunga sino al ginocchio, con le braccia, le gambe, et piedi nudi, senza cosa alcuna in capo ; nella 
destra tenga un Cornucopia rivolto verso la terra, che sia voto, e nella sinistra un Corvo [...] Il Cornucopia rivolto, 
et i piedi scalzi, dimostrano la privatione del bene et d’ogni contento ».

56  Kłosowska Anna, « Tearsong : Valentine Visconti’s Inverted Stoicism », Glossator. Practice and Theory of 
the Commentary, 5, 2011, p. 173-198, aux p. 193-198.



283«   R I E N  N E  M ’ E S T  P L U S ,  P L U S  N E  M ’ E S T  R I E N   »

de myrte (symbole d’amour), était également écrite la devise NOSTRA SED IN 
TUMULO57. De plus, le mot rapporté par A. Kłosowska – avec quelques erreurs – 
n’est que la traduction latine du mot attribué à Valentine, documentée pour la 
première fois dans le livre de François Le Maire sur le duché d’Orléans, paru en 
1645 (donc, vingt ans avant la publication de Brântome)58. 

Pour en revenir à Chenonceau, il se pourrait que Louise ou l’inventeur effectif 
de ses devises connaissaient Paradin mais peut-être avaient-ils observé d’autres 
décorations analogues. À ce propos, le Dictionnaire universel françois et latin de 
1743, à l’article chantepleure, nous donne une information digne d’intérêt : 

arrosoir de jardinier, ou entonnoir à longue et étroite percée au fond par 
plusieurs petits trous, pour faire couler quelque chose dans un muid de vin 
sans le troubler [...] Une Chantepleure, avec cet mot, Rien ne m’est plus, étoit la 
devise de Valentine, veuve de Louis Duc d’Orléans. Elle se voit partout dans le 
Château qu’elle fit bâtir à Châteauneuf à cinq lieues d’Orléans59.

Puisque le château mentionné, celui de Châteauneuf-sur-Loire, était la principale 
résidence estivale de Valentine, depuis le début de son exil de Paris en 1396 et jusqu’à 
sa mort, il n’est pas improbable qu’elle y ait fait réaliser d’importants travaux et ait 
souhaité marquer ce lieu de ses emblèmes. Châteauneuf était en effet son domaine 
favori et sa comptabilité révèle qu’elle le fit rénover et embellir60.

Mais revenons maintenant au tombeau de Valentine à Blois. Après le 
témoignage de Paradin, il faudra attendre l’année 1682 pour en avoir une nouvelle 
description. Jean Bernier, médecin de Marguerite de Lorraine, duchesse d’Orléans, 
écrit à cette époque une histoire de Blois et décrit les tombeaux de Valentine de 
Milan et de Marie de Clèves : 

Valentine de Milan & Marie de Clèves leurs Epouses [à savoir de Louis 
d’Orléans et de Charles d’Orléans] ne furent pas moins libérales, & mesme 
elles éleurent leur sépulture dans l’Eglise de ces Pères [à savoir les Cordeliers], 
où leurs corps ont reposé quelque temps : Celuy de Marie en la Chapelle des 

57  Chevalier C., Restauration…, op. cit., p. 33-34.
58  On peut alors penser à une dérivation par Paradin, mais la traduction latine reste encore inexplicable ; 

on peut souligner aussi que Le Maire est le premier à offrir un sens global à la devise, en unissant dans une seule 
phrase les deux mots séparés en latin  : «  [...] elle prit pour symbole & devise une chante-pleure ou arrousoir 
distillant larmes, à l’orifice duquel estoit la lettre S. signifiant Solam saepe seipsam sollicitari, suspirareque  Audessus 
de cette divise, Nil mihi praeterea, praeterea nihil mihi : Que seule souvente foit elle estoit sollicitée & souspiroit 
que rien ne luy estoit plus, & plus ne luy restoit rien » : Le Maire François, Histoire et antiquités de la ville et du 
duché d’Orléans, Orléans, M. Paris, 1648, p. 96.

59  Dictionnaire universel françois et latin, vulgairement appelé Dictionnaire de Trévoux, t. 1, Paris, La 
compagnie des libraires associés, 1743, c. 1953 (art. « Chantepleure »).

60  Collas É., Valentine de Milan…, op. cit., p. 235.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0284

SS. Hippolite & Adrien, dans un Tombeau d’Albâtre, dont on montre encore à 
présent les restes ; & celuy de Valentine au milieu de l’Eglise, en un Tombeau 
de bronze soûtenu de quatre Lions de mesme métail61.

La description de Bernier est donc très précise  : puisque Marie de Clèves 
avait sa propre chapelle et un tombeau d’albâtre, c’est-à-dire de marbre blanc, il 
est impossible que les chantepleures décrites par Paradin soient les siennes. En 
effet, il n’est pas inutile de rappeler que cet auteur affirme que « la Devise qui est 
enlevée en plusieurs lieus, dens l’Eglise des Cordeliers de Blois, tant en la chapelle 
de ladite Duchesse, ou elle git en sépulture de bronze : que aussi par tout au devant 
du chœur d’icelle Eglise ». Paradin parle donc d’une chapelle pour Valentine, alors 
que Bernier affirme que son tombeau était au milieu de l’église. Les indications 
fournies par les auteurs ne sont pas forcément contradictoires puisque l’église a subi 
de nombreuses modifications durant le siècle et demi qui les sépare. En 1568, les 
Huguenots incendient l’édifice, qui est restauré deux années plus tard par l’évêque 
Jean de Morvilliers. Puis, lors de son exil à Blois, Marie de Médicis soutient elle aussi 
de nombreuses rénovations. Au cours de ces travaux, le côté nord de l’église – où 
devait se trouver la chapelle de Valentine – est détruit et le tombeau de la duchesse 
est transporté au milieu de la nef pour le mettre à l’honneur62. Ces descriptions 
anciennes ne donnent aucune information sur les décorations de la chapelle de 
Marie de Clèves qui, très probablement, était elle aussi décorée de chantepleures. Il 
faut exclure que la présence des chantepleures dans la chapelle de Valentine soit une 
intervention a posteriori voulue par Marie. Puisque cette devise possède une valeur 
très précise et évidente, qui révèle une sorte de portrait symbolique de l’état de 
veuve, il n’est guère possible que Marie ait pu imposer dans la chapelle funéraire de 
sa belle-mère sa propre devise (une devise de veuve qui aurait été adoptée avant son 
veuvage, comme nous l’avons établi plus haut). C’est donc très certainement Marie 
de Clèves qui a hérité la devise de Valentine et nous verrons pour quelles raisons. 

Le tombeau de Valentine est encore à sa place en 1764, comme en témoigne 
Claude Carlier dans son Histoire du duché de Valois  : «  Son corps [celui de 
Valentine] fut inhumé dans l’Eglise des Cordeliers de Blois, où ses enfants lui 
érigèrent un monument, qu’on voit encore63  ». Le couvent des Cordeliers est 
supprimé par Monseigneur de Thémines, évêque de Blois, en 1786. L’église est 
détruite peu après et le tombeau de Valentine de Milan probablement fondu 
pendant la Révolution.

61  Bernier Jean, Histoire de Blois, Paris, Muguet, 1682, p. 57-58.
62  Lesuer Frédéric, « Édifices religieux détruits et désaffectés », Congrès archéologique de France, 88, 1926, 

p. 131-153, aux p. 141-146.
63  Carlier Claude, Histoire du duché de Valois, t. 2, Paris-Compiègne, Guillyn-Bertrand, 1764, p. 408.



285«   R I E N  N E  M ’ E S T  P L U S ,  P L U S  N E  M ’ E S T  R I E N   »

5. Anne Malet de Graville : une troisième chantepleure

Après Valentine Visconti et Marie de Clèves, la devise de la chantepleure a été 
adoptée une nouvelle fois au début du XVIe siècle par une dame qui était aussi 
poétesse  : Anne Malet de Graville. Née peu après 1490, elle était la fille cadette 
de Louis Malet de Graville, seigneur de Marcoussis, et de Marie de Balsac. 
En 1506, Pierre de Balsac, cousin de Marie, enlève Anne –  peut-être avec son 
consentement – et l’épouse64. Louis de Graville déshérite alors sa fille et intente un 
procès à Pierre65. Trois ou quatre ans plus tard, grâce à l’intercession du roi Louis 
XII, le couple obtient le pardon du seigneur de Marcoussis et Anne devient quelques 
temps plus tard dame d’honneur de la princesse Claude. Pendant sa disgrâce, 
Anne avait adopté une devise qu’elle conserve par la suite : une chantepleure avec 
le mot MUSAS NATURA, LACHRIMAS FORTUNA, en l’honneur de la nature, 
qui lui avait donné le don de la poésie, et de la souffrance et des larmes, que son 
sort lui avait réservées66. On peut encore voir ses chantepleures sur un manuscrit 
de la Bibliothèque nationale de France, une traduction en français des Triomphes 
de Pétrarque, daté des années 1530-154067. Dans le Triumphus Pudicitie (fig. 5)  
(fo 1vo), dans la partie inférieure superposée au socle «  soutenant  » l’image 
principale, deux chantepleures sont accrochées à deux banderoles portant le 
mot déjà cité. Une autre chantepleure est représentée sur la marge gauche, en 
bas, au milieu du feuillage. Le fond du cadre est en revanche semé de N et P, 
qui renvoient au mot NON PLUS68. Au folio 58ro, consacré à la représentation 
du Triumphus Cupidinis (fig. 6), nous trouvons trois autres chantepleures dans la 
marge inférieure et entre elles deux banderoles avec le mot mentionné. Un dessin 
de la collection de François Roger de Gaignières nous offre enfin un dernier 
témoignage de la chantepleure d’Anne de Graville, représentée sur une tapisserie 
liée à notre poétesse (fig. 7), que l’érudit décrit de cette manière :

Tapisserie représentant un jardin français bordé d’arbres dans un cartouche 
d’ornements. Dans le ciel, une chantepleure arrose le sol. La devise porte  : 

64  Montmorand Maxime de, Une femme poète du XVIe siècle. Anne de Graville. Sa famille, sa vie, son œuvre, 
sa postérité, Paris, 1917, Picard, p. 64-70; voir aussi Deldicque Mathieu, Le dernier commanditaire du Moyen Âge. 
L'amiral de Graville, vers 1440-1516, Villeneuve-d’Ascq, 2021, Presses universitaires du Septentrion.

65  Åkerlund Ingrid, Sixteenth century French women writers, Lewiston (New York), Edwin Mellen Press, 
2003, p. 45-46.

66  Montmorand M. (de), Une femme poète…, op. cit., p. 100-101.
67  Paris, BnF, ms. Fr. 22541.
68  Dans l’Histoire caldayque de Bérose (en traduction française et latine), enluminée par Jean Pichoire, se 

trouve un très beau portrait d’Anne de Graville sur le frontispice, accompagné par le mot NON PLUS est plusieurs 
fois répété. Derrière elle, il y a un dais semé de larmes. On croit que le manuscrit, vendu en avril-mai 2014 à un 
particulier, est un don de Pierre de Balsac à Anne, appelée « mademoiselle », effectué dans les années de leur 
fuite. Voir Hindman Sandra et Bergerone-Foote Ariane, Flowering of Medieval French Literature  : « Au parler 
que m’aprist ma mere », catalogue de l’exposition (New York-Paris 2014), London, Holberton, 2014, p. 170-185.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0286

F ig . 6  – Tr iu m p h u s  C u p id in is , d a n s  P a r is , 
B n F, m s . F r. 2 5 5 4 1 , P é t ra rq u e , T r io m p h e s , 
fo  4 8 ro .

F ig . 5  – Tr iu m p h u s  P u d ic it ie , d a n s  P a r is , 
B n F, m s . F r. 2 5 5 4 1 , P é t ra rq u e , T r io m p h e s , 
fo  1 v o .



287«   R I E N  N E  M ’ E S T  P L U S ,  P L U S  N E  M ’ E S T  R I E N   »

Musas natura, lachrimas fortuna. Sur la bordure inférieure des armes 
écartelées aux 1er et 4e d’azur à trois sautoirs d’or, au chef d’or chargé de trois 
sautoirs d’azur, aux 2e et 3e de gueules à trois fermaux d’or, sur le tout d’argent 
à la guivre d’azur. Tiré d’une tapisserie aux Célestins de Marcoussis69

Les armes des Graville portaient donc en cœur un écu à la guivre des Visconti. 
Rien d’étonnant : en effet, la grand-mère maternelle d’Anne de Graville était Bonne 
Visconti, fille de Charles et petite-fille de Barnabé70. Pendant une brève période, 
Charles avait été fiancé avec Valentine. Etant donné les liens de parenté entre les 
Graville et les Visconti, il est permis de penser qu’Anne a souhaité adopter la devise 
d’un membre célèbre de cette famille, qui la liait également au roi. Alors qu’Anne était 
tombée en disgrâce, Louis XII combattait pour ce duché de Milan, dont il se croyait 
le légitime héritier, du droit de sa grand-mère Valentine, pour laquelle, quelques 
années auparavant, en 1502-1504, il avait fait dresser le somptueux tombeau de 
famille, en signe d’une mémoire éternelle.

69  Bouchot Henri, Inventaire des dessins exécutés pour Roger de Gaignières et conservé aux départements des 
estampes et des manuscrits, t. 1., Paris, Bouchot, 1891, p. 190, num. 1784 (fo 65).

70  Voir sur le sujet Hablot Laurent, « La mémoire héraldique des Visconti dans la France du XVe siècle », 
dans Ferrari Matteo (dir.), L’Arme segreta. Araldica e storia dell’arte nel Medioevo (secoli XIII-XV), Florence, Le 
Lettere, 2015, p. 267-283.

F ig . 7  – L o u is  B o u d a n , Ta p is s e r ie  e x é c u té e  p o u r  P ie r re  d e  B a ls a c  
e t  A n n e  M a le t  d e  G ra v i l le , d a n s  C a ta lo g u e  d e s  d e s s in s  d e  R o g e r  d e  
G a ig n iè re s , n u m . 1 7 8 3 , fo .6 5 .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0288

Conclusions 

Même si aucune source produite du vivant de la duchesse ne l’établit donc clairement, 
ces différents témoignages modernes tendent à confirmer l’usage de la devise de la 
chantepleure associée au mot RIEN NE M’EST PLUS et à la lettre S par Valentine 
Visconti après l’assassinat de Louis d’Orléans et la reprise de cette emblématique, 
quelques décennies plus tard, par sa belle-fille Marie de Clèves.

Une lecture politique de la chantepleure de la maison d’Orléans a été proposée, 
opposant cet emblème au fusil de Bourgogne71. Cette hypothèse est improbable. 
Philippe le Bon adopte cette devise dès 1420, douze ans après la mort de Valentine 
de Milan, son fils Charles étant prisonnier en Angleterre depuis Azincourt. Quand 
ce dernier est libéré en 1440, la paix avec la maison de Bourgogne vient juste d’être 
signée. Il faudrait plutôt, si l’on doit donner une valeur politique à la chantepleure, 
nous référer au contexte durant lequel elle est adoptée par Marie de Clèves. La 
duchesse a choisi cette devise de veuve bien avant de l’être, dans les années 1450, 
alors que Charles d’Orléans était en train de revendiquer ses droits sur le duché de 
Milan, où s’étaient imposés les Sforza. Ces derniers s’étaient notamment appropriés 
tous les emblèmes des Visconti, dont le célèbre soleil d’or chargé d’une tourterelle 
avec le mot À BON DROIT, que Valentine avait hérité de sa mère et utilisé pendant 
sa vie à la cour de France. 

Il est donc permis d’imaginer que les Orléans aient fait eux-aussi appel à 
l’image de Valentine de Milan pour imposer son souvenir et faire valoir ses droits. 
La nouvelle duchesse d’Orléans, Marie de Clèves, a donc adopté la devise de sa 
belle-mère, la femme la plus célèbre de la famille, mais qui était aussi le lien avec le 
duché sur lequel le duc avançait ses prétentions et la fondatrice de la branche des 
Valois-Orléans : Marie devenait ainsi la nouvelle Valentine, dont le nom suggérait 
la gloire passée et légitimait les ambitions futures.

71  Kłosowska A., « Tearsong…», art. cit., p. 189.



Comtesse puis duchesse d’Angoulême, Louise de Savoie n’est pas seulement la mère de 
deux enfants illustres, Marguerite, poète et future reine de Navarre, et François, futur 
roi de France1. Avant l’avènement de son fils, elle est l’une des familières de Louis XII 
et de sa cour. Une fois son « César » devenu roi de France, elle est omniprésente. 
Nommée régente à deux reprises (en 1515-1516 puis de 1523 à 1526), Louise – que 
l’on appelle désormais Madame – exerce une influence considérable sur le Conseil ; 
elle reçoit les ambassadeurs ; elle négocie avec les princes et les princesses du temps, 
Henry VIII et Marguerite d’Autriche notamment. Amatrice d’objets et d’œuvres 
d’art et bibliophile, elle contribue largement à la création artistique et littéraire des 
quinze premières années du règne de François Ier. Malgré ce rôle de premier plan, 
des enquêtes d'envergure ne lui ont été consacrées que récemment seulement, tandis 
que ses devises n’ont plus été explicitées depuis les travaux d’Anne-Marie Lecoq2. 
Dans les pages qui suivent, nous voudrions revenir sur le discours emblématique de 
la comtesse puis duchesse d’Angoulême. La cordelière, la lettre L, les ailes d’oiseau, 
le bouquet de fleurs de lys et le cygne «  navré  » retiendront spécialement notre 
attention. 

1  Sur Louise de Savoie, voir : Maulde La Clavière René de, Louise de Savoie et François Ier. Trente ans de 
jeunesse (1485-1515), Paris, Perrin et Cie, 1895 ; Knecht Robert J., « Louise de Savoie (1476-1531) », dans Michon 
Cédric (dir.), Les conseillers de François Ier, Rennes, PUR, 2011, p. 173-186  ; Brioist Pascal, Fagnart Laure et 
Michon Cédric (dir.), Louise de Savoie. 1476-1531, Tours-Rennes, PUFR-PUR, 2015 ; Crépin-Leblond Thierry 
et Barbier Muriel (dir.), Une reine sans couronne ? Louise de Savoie, mère de François Ier, catalogue de l’exposition 
(Écouen 2015-2016), Paris, Réunion des Musées Nationaux, 2015 ; David-Chapy Aubrée, Anne de France, Louise 
de Savoie, inventions d’un pouvoir au féminin, Paris, Classiques Garnier, 2016. 

2  Lecoq Anne-Marie, François Ier imaginaire. Symbolique et politique à l’aube de la Renaissance française, 
Paris, Macula, 1987.

Louise, François, Claude et les autres…
À propos de l’emblématique de 

Louise de Savoie

Laure Fagnart
F.R.S-FNRS ‒ Université de Liège

Pierre-Gilles Girault
Monastère royal de Brou



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0290

1. La cordelière

La cordelière (la corde à plusieurs nœuds) constitue l’une des devises favorites de 
Louise de Savoie. Elle peut apparaître seule, elle peut ceinturer ses armes, elle peut 
être figurée en association avec d’autres devises, par exemple le vol ou le bouquet de 
trois lys, évoqués plus bas. Pour la mère de François Ier, la cordelière revêt plusieurs 
significations3. 

Comme la plupart des princesses de son temps, Louise hérite de la panoplie 
emblématique de son père, Philippe II de Savoie, comte de Bresse, qui devint duc de 
Savoie en 14964. La cordelière de la mère de François Ier rappelle en effet la maison de 
Savoie puisqu’elle se compose d’une succession de nœuds de Savoie. 

Dérivé des lacs d’amour médiévaux, ce nœud – un nœud lâche, à double boucle, 
en forme de 8 – est l’une des devises traditionnelles de cette maison. À l’origine, il 
s’agit de l’emblème personnel du comte Amédée VI de Savoie5. Comme en attestent 
les comptes, à l’occasion d’une joute organisée en 1354, au moment de Noël, 
Amédée VI arborait une selle peinte avec des lacs d’amour ; en 1356, c’est tout son 
équipement de joute qui est décoré de tels nœuds6. Puis, au moment de la croisade, 
décidée en 1364 à Avignon par le pape Urbain V, cette devise devient dynastique et 
héréditaire : le jour du départ, Amédée VI portait, comme ses compagnons d’armes, 
des vêtements de velours vert ornés de broderies en forme de nœuds7.

3  Sur la cordelière, ibid., p. 416-421 ; Fagnart Laure, « Nœuds de Savoie et cordelières de Louise de Savoie », 
dans Ciavaldini Rivière Laurence et Briat-Philippe Magali (dir.), Princesses et Renaissance(s). La commande 
artistique de Marguerite d’Autriche et de son entourage, Paris, Éditions du Patrimoine, 2018, p. 125-134. 

4  Selon Edmunds Sheila, «  Catalogue des manuscrits savoyards  », dans Paravicini Bagliani Agostino 
(dir.), Les manuscrits enluminés des comtes et ducs de Savoie, Turin, Umberto Allemandi, 1990, p. 193-224, aux  
p. 195-196, deux manuscrits ont été réalisés pour Philippe II de Savoie. Les nœuds de Savoie n’y apparaissent 
pas. Le premier, daté des années 1475-1485, La Fleur des Histoires (livres II-IV en cinq volumes) de Jean Mansel, 
avec les armes du duc (livre IV, fo 11), correspond au ms. 9260 de la Bibliothèque royale de Belgique : les armes 
de Savoie – de gueules à la croix d’argent – y sont brisées d’une bordure componée d’or et d’azur comme comte de 
Bresse (Philippe n'est duc de Savoie qu'à partir de 1496) ; le second, un recueil de prières en latin et en français, 
daté de 1496-1497, avec les armes pleines de Philippe II, et celles brisées de son fils Philibert II, correspond au ms. 
10389 de la même bibliothèque. Ces deux ouvrages font partie du lot de manuscrits que Marguerite d’Autriche 
emporta aux Pays-Bas, lorsqu’elle quitte la Savoie. Voir Debae Marguerite (dir.), La librairie de Marguerite 
d’Autriche, catalogue de l’exposition (Bruxelles 1987), Bruxelles, Bibliothèque royale de Belgique, 1987, p. 29-33, 
num. 9 et p. 42-44, num. 12. 

5  Cordero di Pamparato Francesco, Il Conte verde : Amedeo VI di Savoia, Collegno, R. Chiaramonte, 2004. 
Voir aussi Ripart Laurent, « Du Cygne noir au Collier de Savoie : genèse d’un ordre monarchique de chevalerie 
(milieu XIVe-début XVe siècle)  », dans Gentile Luisa et Bianchi Paola (dir.),  L’affermarsi della corte sabauda. 
Dinastie, poteri, élites in Piemonte e Savoia fra tardo Medioevo e prima età moderna, Turin, Zamorani, 2006, 
p. 93-113.

6  Vadon Annick, « Les Heures du duc Louis de Savoie (1413-1465). Héraldique, emblématique et datation », 
dans Andenmatten Bernard, Paravicini Bagliani Agostino et Vadon Annick (dir.), Héraldique et emblématique de 
la maison de Savoie (XIe-XVIe siècles), Lausanne, Fondation Humbert II et Marie-José de Savoie, 1994, p. 137-151, 
surtout p. 141. 

7  Savoie Marie-José de, La maison de Savoie  : les origines. Le Comte Vert, le Comte Rouge, Paris, Albin 
Michel, 1956, p. 162-166. 



291L O U I S E ,  F R A N Ç O I S ,  C L AU D E  E T  L E S  AU T R E S

Dès lors, comtes et ducs de Savoie apposent le nœud lâche à double boucle en 
forme de 8 sur les objets de leur vie quotidienne comme sur les monuments et objets 
d’art qui leur sont associés. En témoignent sceaux (par exemple le sceau armorial 
d’Amédée VII, appendu à un acte de 13838), miniatures (comme le Missel de saint 
Maïeul, destiné à Amédée IX et daté de 14669), médailles (par exemple la médaille 
coulée à l’effigie de Philibert II de Savoie et de Marguerite d’Autriche en 1501, lors 
de l’entrée de la princesse dans la ville de Bourg-en-Bresse) ou monuments (par 
exemple le monastère royal de Brou, à Bourg-en-Bresse, dans lequel le nœud de Savoie 
ponctue notamment le revers du jubé). Parallèlement, le nœud de Savoie figure aussi 
– associé au mot FERT10 – sur le collier de l’ordre chevaleresque éponyme de Savoie 
(fig. 1), un ordre fondé par le même Amédée VI, en 1364, à l’occasion de la prestation 
de serment de croisade générale contre les Turcs (plus tard, en 1434, Amédée VIII 
rebaptise cet ordre en ordre de saint Maurice, qui sera reformé au XVIe siècle en 
ordre de l’Annonciade)11. Notons que, sur le collier de l’ordre, les nœuds de Savoie 
ne forment pas une cordelière ; quant au pendentif du collier, il est formé de trois 

8  Cibrario Luigi et Promis Domenico Casimiro, Sigilli de’ principi di Savoia raccolti ed illustrati per ordine 
del re Carlo Alberto, Turin, Stamperia reale, 1834, num. 79.

9  Gardet Clément, « Un livre d’heures du comte de Piémont futur duc Amédée IX de Savoie », dans Les 
manuscrits enluminés…, op. cit., p. 109-120 et Edmunds S., « Catalogue des manuscrits… », art. cit., p. 201. 

10  La signification du mot FERT, dont l’apparition est liée à l’institution de l’ordre du Collier, demeure 
problématique. Pour Michel Pastoureau, le mot renvoie probablement au présent de l’indicatif du verbe latin 
ferre, à la troisième personne, et doit sans doute se comprendre par rapport à l’ordre du Collier, chacun des 
quinze chevaliers portant (FERT) le collier de l’ordre : Pastoureau Michel, « L’emblématique princière à la fin du 
Moyen Âge. Essai de lexique et de typologie », dans Andenmatten B., Paravicini Bagliani A. et Vadon A. (dir.), 
Héraldique et emblématique de la maison de Savoie…, op. cit., p. 11-43, notamment p. 30 et 31. À l’occasion des 
journées d’études « Des chiffres et des lettres. Monogrammes, lettres emblématiques et chiffres énigmatiques dans 
l’emblématique (fin du Moyen Âge - début de la Renaissance) », organisées à Bourg-en-Bresse en novembre 2015, 
il a été proposé que le mot se rattache au vœu de la croisade et au port de l’étendard du Christ.

11  Sur l’ordre du Collier et la devise du nœud, voir aussi Boulton d’Arcy Jonathan Dacre, The knights of 
the crown. The monarchical orders of knighthood in later medieval Europe 1325-1520, Woodbridge-New York,  
St. Martin’s Press, 2000, p. 249-270.  Sur la réforme de 'ordre, voire Brero Thalia, « La loyauté contre un collier. 

F ig . 1  – G is a n t  d e  P h ilib e r t  II , d u c  d e  S a v o ie , d é t a il d u  
c o llie r  d e  l ’o rd re  d u  C o llie r. B o u rg -e n -B re s s e , m o n a s t è re  
ro y a l d e  B ro u .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0292

lacs d’amour, allusion à la Trinité, dont la présence est déjà attestée dans les formes 
primitives du collier12. 

Ainsi, le nœud de Savoie n’est habituellement pas répété de façon à former une 
cordelière. Or, c’est bien l’usage qu’en fait Louise de Savoie, comme en témoigne 
son sceau (appendu à un acte de 1515)13. La plupart des cordelières associées à la 
comtesse puis duchesse d’Angoulême se présentent même comme des cordelières 
associant nœuds de Savoie et cordon franciscain, avec boucle, glands et grains serrés, 
comme on le voit sur la page de titre de l’Histoire de Thucydide (Paris, Bibliothèque 
Mazarine, ms. Rés. 5541 C2), un imprimé préparé pour Louise en 1527 (fig.  2). 
À notre connaissance,  il s’agit d’une spécificité de Louise. D’ailleurs, la mère de 
François Ier fait rarement usage du seul nœud de Savoie, sauf lorsqu’il est figuré avec 

L’ordre de chevalerie savoyard, instrument de fidélisation de l’aristocratie frontalière ? », Annales de Bourgogne, 
89/3-4, juillet-décembre 2017, p. 57-75.

12  En atteste l’acte de fondation de la messe de l’aurore par le comte Amédée VI de Savoie, daté du 20 
janvier 1382 (Turin, Archivio di Stato), un document qui comporte un dessin du collier de l’ordre, dans lequel le 
pendentif est formé de trois lacs d’amour. En témoignent également les chroniqueurs, par exemple Servion Jehan, 
Gestez et croniques de la Mayson de Savoye (1466), éd. Bollati Federigo Emmanuele, Turin, F. Casanova, 1879 
(cité d’après Savoie M.-J. de, La maison de Savoie…, op. cit., p. 163) : le collier « seroit fait d’or à feuilles de lorier 
entretenans l’une à l’aultre, esmailliez de vert esmail, et en la rompure dessoubz auroig ung pendant à trois neux 
de las entrelassés, correspondant l’ung à l’autre ». 

13  Cibrario L. et Promis D. C., Sigilli de’ principi di Savoia…, op. cit., num. 132.

F ig . 2  – P a r is , B ib lio t h è q u e  
M a z a r in e , R e s . 5 5 4 1  C 2 , T h u c y d id e , 
L a  G u e rre  e n t re  le s  P é lo p o n n é s ie n s , 
P a r is , J o s s e  B a d e , 1 0  a o û t  1 5 2 7 , 
p a g e  d e  t it re .



293L O U I S E ,  F R A N Ç O I S ,  C L AU D E  E T  L E S  AU T R E S

la salamandre, l’animal emblématique de François. En attestent plusieurs folios de la 
Vie de la belle et clère Magdalène (Paris, BnF, ms. Fr. 24955), un ouvrage dont la mère 
du roi commande la rédaction à François Demoulins, en souvenir du pèlerinage 
qu’elle effectue à la Sainte-Baume en 151614, ou le jeton montrant à l’avers les armes 
de Louise (parti Angoulême et Savoie) et au revers une salamandre couronnée, dans 
les flammes, dont la queue se termine par une double boucle en forme de huit15. 
Ensuite, si, parmi les membres de la maison de Savoie, Louise n’est pas la première à 
associer plusieurs nœuds de Savoie sur une même corde (nous avons en effet identifié 
quelques cas où plusieurs nœuds de Savoie sont répétés sur une même corde, par 
exemple dans un livre d’heures d’Amédée IX, daté des environs de 1460, ou sur le 
sceau de Philibert Ier appendu à un acte de 147716), elle est l’une des rares à associer 
nœuds de Savoie et cordelière franciscaine. Une exception toutefois : Madeleine de 
Savoie, épouse du connétable Anne de Montmorency et fille de René, Grand Bâtard 
de Savoie et frère de Louise, adoptera elle aussi comme devise une cordelière avec 
nœuds de Savoie, grains serrés, boucles et glands, qui se voit peinte sur les voûtes 
de la chapelle du château d’Écouen, mais la nièce de Madame pouvait sans doute 
tirer profit de cette concomitance d’emblèmes ; par ailleurs, la cordelière peut aussi 
évoquer ici Anne de Bretagne, Anne de Montmorency étant le filleul de la reine. 

Quoi qu’il en soit, le plus régulièrement, la cordelière de Louise est une cordelière 
qui associe nœuds de Savoie et cordon franciscain. Dans certains cas, seuls la boucle 
et le gland sont présents. En témoigne la tapisserie conservée au Museum of Fine 
Arts de Boston (fig. 3). Il convient de situer sa réalisation avant 1515 (les salamandres 
ne sont pas couronnées), sans doute avant 1514 (l’absence d’allusion à Claude de 
France permet de supposer que la tapisserie a été réalisée avant le mariage, soit avant 
mai 1514) et probablement après 1508 (les couleurs employées pour le tissage, jaune, 
rouge et blanc, sont celles que le duc d'Angoulême adopte au moment où il s'installe 
définitivement à la cour, en s'inspirant des couleurs emblématiques de Louis XII)17. 
Une même cordelière se rencontre sur certains folios de la susdite Vie de la belle et 

14  Ce manuscrit a récemment été étudié par Wilson-Chevalier Kathleen, « Trinités royales et Quadrangle 
d’amour  : Claude de France, Marguerite de Navarre, François Ier, Louise de Savoie et la réforme fabriste de 
l’Église », dans Gaude-Ferragu Murielle et Vincent-Cassy Cécile (dir.), « La dame de cœur ». Patronage et mécénat 
religieux des femmes de pouvoir dans l’Europe des XIVe-XVIIe siècles, Rennes, PUR, 2016, p. 123-136.

15  François usera et abusera, on le sait, de la figure de la salamandre, qui, comme sur les témoignages 
liés à sa mère, peut présenter une queue en forme de nœud de Savoie. C’est le cas sur la médaille de 1504 qui 
fournit la première occurrence de la devise. Une telle salamandre se rencontre encore sur le jeton de François 
en tant qu’héritier des droits sur le Milanais (1514), sur les étriers de parade conservés au Musée national de la 
Renaissance à Écouen ou sur les voûtes à caissons du château de Chambord. 

16  Edmunds S., « Catalogue des manuscrits… », art. cit., p. 197 et Cibrario L. et Promis D. C., Sigilli de’ 
principi di Savoia…, op. cit., num. 125. 

17  Sur cette tapisserie, outre la cordelière, on rencontre la salamandre de François (non couronnée et 
accompagnée de son mot NUTRISCO ET EXTINGO), un monogramme composé des lettres O-S-A-F-L-R-E 
(que l'on peut déchiffrer en Orléans, Savoie, Angoulême, François, Louise, Romorantin, Épernay) ainsi que les 
armes de Louise et celles de son fils. Cf. : Erlande-Brandenburg Alain, « Les tapisserie de François d’Angoulême », 
Bulletin de la société de l’histoire de l’art français, 1973, p. 19-31, spécialement p. 20-22, et Crépin-Leblond Th. et 
Barbier M. (dir.), Une reine sans couronne …, op. cit., num. 15, p. 62-63.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0294

clère Magdalène ou sur les vestiges de l’hôtel de Beaune-Semblançay, accompagnée 
du vol et d’un bouquet de trois lys (fig. 4). Cette partie de l’hôtel date des environs 
de 1517, alors que Louise vient de donner à Jacques de Beaune le bâtiment qu’elle a 
acheté à la duchesse de Longueville et au cardinal d’Orléans18. 

L’opuscule de François Demoulins sur le Bien, le Beau et le Juste (Paris, BnF, ms. 
Fr. 1993) permet d’expliciter le sens qu’il convient de donner à cette figure. Au folio 2, 
ce type de cordelière relie des médaillons évoquant les trois membres de la « Trinité 
d’Angoulême  », à savoir Louise (Jupiter/le Bien), François (Mercure/le Beau) et 
Marguerite (Saturne/le Juste)19. La cordelière matérialise donc ici les liens indissolubles 
qui unissent les trois membres de la famille. Par ailleurs, comme l’a déjà bien montré 
Anne-Marie Lecoq, elle donne à voir l’une des qualités que les panégyristes du temps 
reconnaissent à Louise : celle de la concorde. La mère de François Ier se présente en 
effet comme celle qui amène l’union et la paix, elle est « Dame Concorde », un surnom 
dont elle est alors souvent parée et qui provient sans doute du fait que les étymologistes 
du Moyen Âge estimaient que le mot CONCORDE se rattachait non à l’union des 
cœurs (cor, cordis), mais à la corde (corda), la Concordia devenant dès lors la réunion 
de plusieurs éléments attachés ensemble par une corde20. 

18  Girault Pierre-Gilles, « Séjours et résidences de Louise de Savoie en Val de Loire (1498-1518) », dans 
Brioist P., Fagnart L. et Michon C. (dir.), Louise de Savoie. 1476-1531, op. cit., p. 47-60, à la p. 53. 

19  Lecoq A.-M., François Ier imaginaire…, op. cit., p. 413-414 ; Wilson-Chevalier K., « Trinités royales… », 
art. cit., p. 129.

20  Lecoq A.-M., François Ier imaginaire…, op. cit., p. 421. 

F ig . 3  – Ta p is s e r ie  a u x  e m b lè m e s  d e  L o u is e  d e  S a v o ie  e t  d e  F ra n ç o is  d ’A n g o u lê m e . 
B o s t o n , M u s e u m  o f  F in e  A r t s , 1 5 0 8 -1 5 1 4 .



295L O U I S E ,  F R A N Ç O I S ,  C L AU D E  E T  L E S  AU T R E S

Si certaines cordelières se composent de nœuds de Savoie alternant avec des 
nœuds liés à première vue de façon aléatoire mais qui, quand on les compare les uns 
aux autres, semblent bien régis par un même dessin, d’autres montrent des cordelières 
avec nœuds de Savoie et grains serrés du cordon franciscain. Cette forme, dont la 
mère de François Ier a abondamment fait usage, n’apparaît pas privilégiée, voire 
circonscrite, comme la précédente cordelière d’ailleurs, à certaines périodes. On la 
rencontre dans la tapisserie qui reproduit la Cène de Léonard de Vinci, conservée aux 
Musées du Vatican et réalisée entre 1516 et 152421. Cette même cordelière apparaît 

21  Dans cette œuvre, Louise de Savoie est également identifiée par les paires d’ailes qui s’étendent sur 
les bordures horizontales et par le monogramme composé des lettres L-O-S-E (pour Louise-Orléans-Savoie-
Épernay) répété aux angles inférieurs. François y est évoqué par les salamandres, non couronnées, qui figurent au 
centre des bordures verticales, et par un chiffre énigmatique en forme de croix à triple traverse ceint d’une sorte 
de huit, qui pourrait évoquer schématiquement le nœud de Savoie ; à propos de ce chiffre voir Fourrier Thibaud 
et Parot François, « L’enjeu dynastique à travers le décor sculpté de Chambord : rôle et place de Louise de Savoie », 
dans Brioist P., Fagnart L. et Michon C. (dir.), Louise de Savoie. 1476-1531, op. cit., p. 167-181, à la p. 171. La 
tapisserie est en outre ponctuée de l’écu de François Ier (d’azur à trois fleurs de lys d’or), entouré du collier de l’ordre 
de Saint-Michel et timbré d’une couronne royale. Longtemps, on a considéré que les armes avaient été ajoutées 
dans un second temps, alors que François d’Angoulême était devenu roi de France. L’examen du revers de l’œuvre, 
rendue possible à la faveur de la récente restauration, indique qu’il n’en est rien : le tissage de la reproduction de 
la Cène de Léonard, celui de la bordure emblématique qui l’entoure mais aussi celui de l’écu sont contemporains. 
Nous nous situons donc après 1515, sans doute même plutôt après février 1516 (à cette époque, le collier de 
l’ordre de Saint-Michel a été modifié, et ce à la demande de François Ier). La présence de la lettre C, dans l’un 
des cartouches, permet de considérer que l’œuvre a été réalisée avant le décès de Claude de France, en 1524. Cf. 
Fagnart Laure, Léonard de Vinci à la cour de France, Rennes, PUR, 2019, p. 144-151 et le Pietro C. Marani (dir.), 
La Cène de Léonard de Vinci. Un chef d'oeuvre d'or et de soie pour François Ier, catalogue de l'exposition (Château 
du Clos Lucé, 2019), Paris, Skira, 2019. 

F ig . 4  – To u r s , H ô t e l d e  B e a u n e -S e m b la n ç a y , g a le r ie  d e  la  c h a p e lle  (d é t a il), 1 5 1 7 .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0296

encore dans plusieurs livres que Louise a commandés ou qui lui ont appartenu. On 
la rencontre, entourant ses armes, au folio 3 de la Vie des Roys et des Empereurs de 
Rome (Paris, BnF, ms. Fr. 1393), manuscrit anonyme sans doute réalisé en 1517-1519, 
quand commence à se poser la question de la succession impériale ; à deux reprises, 
au recto et au verso, dans la page de titre de la traduction réalisée à l’attention de 
Claude de Seyssel pour Louis XII de la Guerre entre les Péloponnésiens de Thucydide, 
une édition imprimée en 1527 par Josse Bade ou dans les Orationes devotissime, dit 
Livre d’heures de Marguerite d’Angoulême (Paris, BnF, ms. NAL 83), un livre destiné 
à Marguerite mais composé pour Louise (les prières sont en effet dédiées à la mère du 
roi « très chrétien »), et dont les miniatures, attribuées au Maître des Heures Ango, 
sont entourées d’une cordelière associant nœuds de Savoie et grains serrés, boucle 
et glands franciscains22. Ce manuscrit a été composé entre avril 1525 (Marguerite 
est montrée en veuve, nous nous situons donc après la mort du duc d’Alençon) et 
novembre 1528, qui correspond à la naissance de son premier enfant (le folio 37 la 
montre en effet invoquer saint Bernard afin de devenir mère). Mentionnons encore 
un jeton de la Chambre des Comptes de Moulins, dans lequel Louise est évoquée en 
tant que duchesse de Bourbon (Paris, BnF, Monnaies et médailles, jeton 9). Le jeton 
n’est pas daté mais il convient de situer sa réalisation en 1528 : il a été frappé après la 
mort du connétable de Bourbon, sur les ordres de la mère du roi, devenue duchesse 
de Bourbon23. En outre, cette forme de cordelière se rencontre sur la plaque de cuivre 
qui recouvrait le tombeau du cœur de Louise à Notre-Dame de Paris, œuvre qui a 
disparu mais que l’on connaît par un dessin réalisé pour Roger de Gaignères (Paris, 
BnF, ms. Fr. 20077, fo 44, fig. 624).

Enfin, il convient de souligner que la cordelière de Louise peut parfois se 
circonscrire au seul cordon de saint François. C’est spécialement le cas dans le 
Traité des vertus cardinales de François Demoulins (Paris, BnF, ms. Fr. 12247), 
qu’Anne-Marie Lecoq propose de dater des environs de 150925. Au folio 1v, c’est un 
cordon franciscain qui relie l’ancre-Louise au navire sur lequel l’auteur est monté 
pour rédiger son texte ; au folio 4, Louise-Prudence26 tient un objet rond, sans doute 

22  Sur ce manuscrit, Lecoq A.-M., François Ier imaginaire…, op. cit., p. 396-398. 
23  L’avers montre l’écu de Louise, en tant que duchesse de Bourbon (parti d’Orléans et de Bourbon écartelé de 

Savoie), entouré d’une cordelière à nœuds de Savoie et grains franciscains serrés, avec l’inscription LUDOVICA R.MA. 
DUCISSA BOURBONNEN  ; le revers montre un grand L couronné entouré du vol avec le mot PENNAS DEDISTI 
VOLABO ET REQUIESCAM. Voir Feuardent Félix, Jetons et méreaux depuis Louis IX jusqu’à la fin du consulat de 
Bonaparte. Provinces et villes, Paris, Rollin et Feuardent éditeurs, 1904, p. 321, num. 9527 ; Lecoq A.-M., François Ier 
imaginaire…, op. cit., p. 470. Un autre exemplaire (fig. 5) a été vendu en 2015 par CGB Numismatique à Paris, voir 
< http://www.cgb.fr/bourbonnais-villes-et-noblesse-louise-de-savoie,fjt_08369,a.html > (cons. le 17/01/2022). 

24  Crépin-Leblond Th. et Barbier M. (dir.), Une reine sans couronne …, op. cit., num. 69, p. 137.
25  Nous nous situons probablement après la victoire française à Agnadel (le 14 mai 1509) puisque l’une des 

miniatures montre Venise, vaincue par les Français, contrainte de s’agenouiller devant Dame Justice. Voir Lecoq, 
A.-M., François Ier imaginaire…, op. cit., p. 85. 

26  Signalons que sur le tombeau de François II de Bretagne, la Prudence est déjà ceinturée d’une cordelière. 
Voir Hablot Laurent, « Pour en finir, ou pour commencer, avec l’ordre de la Cordelière », dans Le Page Dominique 

http://www.cgb.fr/bourbonnais-villes-et-noblesse-louise-de-savoie,fjt_08369,a.html


297L O U I S E ,  F R A N Ç O I S ,  C L AU D E  E T  L E S  AU T R E S

produit par le compas qu’elle tient dans son autre main. Il s’agit d’un « hiéroglyphe » 
du Songe de Poliphile, fidèlement reproduit à ceci près que le ruban qui reliait, dans 
la version italienne, les plateaux de la balance de la justice a été transformé en 
cordon franciscain27. Des cordons franciscains, associés à la personne de Louise, se 
rencontrent encore sur la miniature du premier folio du Trésor de Brunetto Latini 
(Paris, BnF, ms. Fr. 19088, daté de 1510), sur certains folios de la Vie de la belle 
et clère Magdalène (Paris, BnF, ms. Fr. 24955), décidément riche en cordelières, ou 
encore sur le canon de bronze, conservé au Musée de la marine de Toulon et daté de 
1525 (le navire qui portrait cette pièce d’artillerie royale est la grande nef de François 
Ier, dite La Grande Maîtresse, qui a sombré en 1533 dans le port de Toulon)28. Cette 
étrange figure (une couronne ceinturée d’une cordelière) n’est pas sans rappeler 
l’écrin funéraire du cœur d’Anne de Bretagne et sa couronne, comme l’ont déjà 
suggéré François Parot et Thibaut Fourrier29. 

Ainsi, l’allusion au cordon franciscain est-elle récurrente. Comment 
l’expliquer, d’autant que, nous l’avons vu, il s’agit là d’une spécificité du discours 
emblématique de Louise, qui ne se rencontre pas dans la panoplie traditionnelle des 
comtes et ducs de Savoie ? Pour la critique, Anne-Marie Lecoq en particulier, le sens 
à donner à cette figure est le lien étroit que la mère de François Ier aurait entretenu 
avec l’ordre des Franciscains. On peut toutefois se demander si la dévotion de Louise 
pour les Franciscains était si caractéristique.  Pourrait-elle expliquer à elle seule 
cette transformation de la devise dynastique de la maison de Savoie ? Il est vrai que 
plusieurs membres de l’entourage religieux de la mère de François Ier appartiennent 
à l’ordre des Franciscains30. C’est le cas de Bernardin de Pignerol, frère mineur de 
Tours et confesseur de Madame, mais aussi de Jean Thenaud, écrivain prolifique à la 
solde de la famille d’Angoulême, qui a sans doute fait partie de la Chapelle de Louise 
avant d’être nommé, à partir de 1532, aumônier du roi. On sait aussi que Louise 
soutient l’ordre des Franciscains, comme le révèlent les dons et les gratifications 
mentionnés dans ses comptes31. Il est vrai encore que Louise est associée à François 

(dir.), Pour en finir avec Anne de Bretagne, actes de la journée d’études (Nantes 2002), Nantes, Archives 
départementales de Loire Atlantique, 2004, p. 47-70. 

27  Dans l’ouvrage vénitien, le « hiéroglyphe » illustre une sentence de morale politique (« Justitia recta amicitia 
et odio evaginata et nuda, et ponderata liberalitas regnum firmiter servat »; à savoir « la droite justice, dépouillée 
et dépourvue d’amour et de haine, et la libéralité bien pesée sont de sûrs garants du règne »). Au revers du folio  
(fo 4vo), on voit l’une des filles de Prudence, Raison, qui, sous les traits d’une dévote, tourne le dos aux chiens et aux 
loups pour suivre le Christ. Le tout est inséré dans un médaillon inscrit dans un cadre emprunté au même Songe de 
Poliphile. À nouveau, les rubans ont été transformés en cordelière avec boucle, gland et grains serrés. 

28  Guerout Max et Liou Bernard, La Grande Maîtresse, nef de François Ier. Recherches et documents d’archives, 
Paris, PUPS, 2001.

29  Fourrier Th. et Parot F., « L’enjeu dynastique… », art. cit., p. 176.
30  Pierre Benoist, « L’entourage religieux et la religion de Louise de Savoie », dans Brioist P., Fagnart L. et 

Michon C. (dir.), Louise de Savoie. 1476-1531, op. cit., p. 117-141, spécialement p. 122 et 123.
31  Parmi les «  dons et recompensacions  » des années 1496-1497 apparaît un paiement aux cordeliers 

d’Angoulême «  pour leur ayde aux repparacions qu’ilz font fere en leur couven  »  : Paris, BnF, ms. Fr. 8815,  



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0298

de Paule, l’ermite originaire de Calabre, fondateur de l’ordre des Minimes (ou ordre 
des ermites de saint François), qui s’était établi à la cour de France, au monastère 
de Plessis-lès-Tours, depuis le règne de Louis  XI32. Louise aurait en effet imploré 
l’intercession du franciscain afin de devenir mère, comme les parents de François 
de Paule l’avaient déjà fait auprès de saint François d’Assise. C’est du moins ce que 
rapporte Hilarion de Coste, en 1647 (plus d’un siècle donc après la mort de Madame), 
dans Les éloges et les vies des reynes, des princesses et des dames illustres en piété, en 
courage & en doctrine… : 

Louyse ayant épousé le Comte d’Angoulesme fut au Couvent de Iesus Maria du 
Plessis les Tours, basty par les Roys Louys XI & Charles VIII trouver S. François 
de Paule, qui estoit en grande estime pour sa sainte vie & les miracles que 
Dieu faisoit par luy. Elle communiqua son desir à nostre glorieux Patriarche & 
nostre grand Oncle, & le pria de se souvenir d’elle en ses prieres pour obtenir 
lignée ; promettant qu’au cas que Dieu luy fist cette grace & cette faveur, elle 
feroit nommer François le fils que Dieu luy donneroit. Quelque temps après 
retournant visiter ce saint Homme, il l’asseura de la part de Dieu qu’elle auroit 
deux enfans, une fille & un fils, qu’il prioit de les faire bien nourrir & instruire 
en la crainte de Dieu, d’autant que son fils seroit non seulement un très-grand 
Prince, mais aussi Roy des Français.33 

Mais, ceci est-il vraiment singulier quand on connaît l’influence considérable 
des Franciscains, et notamment des Minimes, sur la dévotion et le mysticisme 
de la fin du XVe siècle et du début du XVIe siècle en France ? Comme l’a montré 
Marie-Ange Boitel-Souriac, François de Paule est un intercesseur régulier pour les 
princesses du temps, spécialement pour celles qui n’ont pas encore donné naissance 
à un héritier : ainsi, Anne de France aurait-elle donné naissance à une fille, comme 
l’ermite le lui avait prédit, tandis qu’Anne de Bretagne aurait offert un héritier au roi 
Charles VIII avec le dauphin Charles-Orland, à la suite de l’intercession de François 
de Paule  ; mais, en réalité, c’est surtout au moment du procès de canonisation de 
l’ermite que se construit une mythologie de la fertilité des reines de France, redevable 
à l’intercession de ce dernier34. Or, Louise de Savoie a joué un rôle non négligeable 

fo 3vo. Après l’avènement de François au trône, Louise consent des dons importants aux couvents des Minimes à 
Châtellerault et au Plessis-lès-Tours.

32  Boitel-Souriac Marie-Ange, « François de Paule, intercesseur pour la postérité du couple royal ? », dans 
Benoist Pierre et Vauchez André (dir.), Saint François de Paule et les Minimes en France de la fin du XVe au XVIIIe 
siècle, Tours, PUFR, 2010, p. 27-36. 

33  Hilarion de Coste Olivier, Les Éloges et les vies des reynes, des princeses, et des dames illustres en piété, en 
courage & en doctrine, qui ont fleury de nostre temps, & du temps de nos Pères. Avec l’explication de leurs devises, 
emblèmes, hiéroglyphes, & symboles, t. II, Paris, Sébastien Cramoisy, 1647, p. 159-160.

34  Ainsi, peut-on lire en conclusion des motifs de la canonisation de François de Paule : « Or plusieurs 
miracles estans faits apres le trespas dudit benoist François de Paule ; le tres chrestien Roy de France, François, 



299L O U I S E ,  F R A N Ç O I S ,  C L AU D E  E T  L E S  AU T R E S

dans cette canonisation, du moins s’en considérait-elle comme l’une des initiatrices. 
En témoigne son Journal, dans lequel elle s’enorgueillit d’avoir financé et obtenu la 
canonisation de l’ermite : « L’an 1519, le 5 juillet, frere François de Paule, des freres 
mendiants evangelistes, fut par moi canonisé ; à tout le moins j’en ai payé la taxe »35.

En somme, on peut se demander si la dévotion de Louise envers l’ermite 
calabrais n’a pas été imaginée au fil du temps, et ce notamment afin de justifier le 
statut à la cour de la comtesse puis duchesse d’Angoulême, elle qui n’a jamais été ni 
reine, ni reine mère, elle dont les chances de voir son fils accéder au trône de France 
étaient inespérées, elle qui, pourtant, a donné naissance à un prince, qui se révèlera 
finalement roi de France. Ne faut-il pas y voir une manière habile de justifier sa 
légitimité, voire de revendiquer, à la cour, une place comparable à celle qu’occupe 
Anne de Bretagne ? D'ailleurs, il semble que certaines des prérogatives d’Anne de 
Bretagne aient été partagées avec Louise de Savoie. C’est du moins ce que laisse 
penser le testament de Louis XII de 1505, qui prévoit, au cas où le souverain venait 
à mourir sans autres enfants légitimes que Claude, qu’une co-régence soit organisée 
entre la reine Anne et Louise36. Le Journal de la mère de François Ier donne la même 
impression :

Anne, reine de France, alla de vie à trespas le 9 janvier 1514, me laissa 
l’administration de ses biens, de sa fortune et de ses filles  ; mesmement 
de madame Claude, reine de France et femme de mon fils, laquelle j’ai 
honorablement et amiablement conduite : chacun le scait, vérité le cognoist, 
experience le demonstre, aussi fait publique renommée37.

La cordelière, qui, à la cour de France, est alors indéniablement liée à Anne de 
Bretagne, pourrait-elle faire partie de ces « biens, fortune et filles » ? Certainement 
pas, la duchesse de Bretagne a transmis son emblématique, non à Louise, qui n’a 
d’ailleurs aucune prétention sur la Bretagne, mais à ses filles, Claude et Renée. Il 

premier de ce nom et illustrissime princesse, Claude, royne de France, son espouse, aussi tres noble dame Louyse 
de Savoye, mere dudit prince, autrefois […] avoient fait veu que si Dieu leur donnoit un fils, qu’à l’honneur dudit 
sainct personnage, ils luy imposeroient le nom de François, et depuis a esté leur petition accomplie, et eurent un 
beau fils, a graces et benefices de Dieu, par les merites et intercessions dudit benoist François de Paule, esmeuz 
de grande devotion, nous firent humblement supplier par leurs ambassadeurs que fust nostre bon plaisir… » : La 
canonisation de saint François de Paule, instituteur de l’ordre des freres Minimes faite par nostre saint père le Pape 
Leon X a la requeste et supplication du tres chrestien roy de France…, Paris, Thomas Brumen, 1581, fo 24vo (cité 
par Boitel-Souriac M.-A., « François de Paule… », art. cit., p. 34). 

35  Journal de Louise de Savoie, duchesse d’Angoulême, d’Anjou et de Valois, dans Collection complète des 
Mémoires relatifs à l’Histoire de France, 1ère série, t. 16, Bayard, seconde partie ; Fleurange ; Louise de Savoie, éd. 
Cl.-B. Petitot, Paris, Imprimerie nationale, 1826, p. 401.

36  Testament du roi par lequel il dispose, après sa mort, de la régence du royaume, Blois, 31 mai 1505  : 
Paris, BnF, ms. Fr. 1104, fo 140 (cité dans le Recueil général des anciennes lois françaises depuis l’an 420 jusqu’à la 
Révolution de 1789, t. XI, Paris, Belin Leprieur, 1827, p. 443 et 444). 

37  Journal de Louise de Savoie…, op. cit., p. 394.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0300

n’est toutefois pas exclu de considérer qu’au moment où se construit l’avenir royal 
de François, spécialement dans les années 1507-1514, Louise ait associé la cordelière 
d’Anne de Bretagne à sa propre devise familiale, puis, une fois son fils devenu roi de 
France, qu’elle ait conservé cette « double » cordelière, signe de paix et de concorde. 
Comme dans d’autres circonstances, elle témoignerait ainsi de sa condition (elle 
est la mère de l’héritier présomptif), comme de celle de son fils (il est digne d’être 
l’héritier et le roi). En transformant la traditionnelle devise dynastique de la maison 
de Savoie, Louise entend peut-être également se distinguer au sein de la maison 
de Savoie : elle est fille et sœur de ducs de Savoie mais également fondatrice d’une 
nouvelle dynastie de rois de France. 

2. De l’usage des L et des ailes

Après avoir démêlé l’usage que Louise de Savoie fait de la cordelière, examinons 
maintenant d’autres emblèmes utilisés par la mère du roi. Le plus évident est la lettre 
L, initiale de son prénom. D’après des descriptions anciennes, cette lettre L ornait ses 
appartements au château d’Amboise38 et, plus tard, au château de Fontainebleau39. 
Elle apparaît en alternance avec ses armoiries sur des fenêtres, dans le manuscrit 
des Héroïdes d’Ovide, enluminé avant 1500 par Robinet Testard (Paris, BnF, ms. Fr. 
875)40. Dans un autre manuscrit des Héroïdes illustré par Jean Pichore, dont Anne-
Marie Lecoq a attribué la commande à Louise, les lettres L alternent avec des ailes 
d’oiseau et des ailes de moulin (Paris, BnF, ms. Fr. 873)41. Si les ailes de moulin 

38  À Amboise, un érudit tourangeau du XVIIIe siècle a décrit dans l’aile en retour du grand logis un décor 
de « douze ailes d’oiseaux qui n’en forment qu’une ». Plutôt que Louis XII, qui n’a jamais employé d’emblème sous 
forme de rébus, ces ailes devaient plutôt désigner Louise de Savoie. Cité par Babelon Jean-Pierre, Le château 
d’Amboise, Arles, Actes Sud, 2004, p. 104 et Girault P.-G., « Séjours et résidences… », art. cit., p. 51.

39  À Fontainebleau, le père Dan indique dans le donjon, le «  grand Roy François […] restablissant ce 
Pavillon y a fait mettre, ou laisser exprès le Chiffre de S. Louys, sçavoir est une grande L. qui paroist encore par 
le dehors dans la Cour de la Fontaine en une cheminée de ce Pavillon ». Cette lettre L renvoie plutôt à Louise 
qui y avait installé son logis  : Dan Pierre, Le trésor des merveilles de la maison royale de Fontainebleau, Paris, 
Cramoisy, 1642, cité par Boudon Françoise et Blécon Jean, Le château de Fontainebleau de François Ier à Henri IV, 
Paris, Picard, 1998, p. 81-82 et Winn Mary Beth et Wilson-Chevalier Kathleen, « Louise de Savoie, ses livres, sa 
bibliothèque », dans Brioist P., Fagnart L. et Michon C. (dir.), Louise de Savoie. 1476-1531…, op. cit., p. 235-252, 
à la p. 244.

40  Sur ce manuscrit et le suivant, voir en dernier lieu Wilson-Chevalier Kathleen, « Proliferating narratives : 
texts, images and (mostly female) dedicatees in a few Heroïdes productions », dans Brown-Grant Rosalind et 
Dixon Rebecca (dir.), Text/image relations in late medieval french burgundian culture (14th-16th centuries), 
Turnhout, Brepols, 2015, p. 165-186, notamment p. 167-174.

41  Lecoq A.-M., François Ier imaginaire…, op. cit., p. 473 ; Winn Mary Beth, « Louise de Savoie, ses enfants 
et ses livres : du pouvoir familial au pouvoir d’État », dans Wilson-Chevalier Kathleen (dir.), Patronnes et mécènes 
en France à la Renaissance, Saint-Étienne, Publications de l’Université de Saint-Étienne, 2007, p. 251-281. On 
a récemment voulu y voir un ouvrage hérité de Louis XII ou confisqué sur la bibliothèque des Bourbons, mais 
aucune de ces hypothèses ne nous paraît décisive.



301L O U I S E ,  F R A N Ç O I S ,  C L AU D E  E T  L E S  AU T R E S

n’apparaissent nulle part ailleurs, les ailes d’oiseau sont en revanche fréquentes et 
souvent réunies par deux pour former un vol. 

Ce vol encadre l’initiale L couronnée du jeton de la Chambre des Comptes de 
Moulins, déjà cité, frappé en 1528 (fig. 5)42. Il est accompagné d’une devise latine, 
Pennas dedisti volabo et requiescam (« Tu m’as donné des ailes, je volerai et trouverai 
le repos »), qui ne se rencontre pas ailleurs. En revanche, ces ailes, isolées ou par 
deux, se voient déjà dans le Traité des vertus cardinales de François Demoulins 
exécuté vers 1509, l’une isolée arrimée au mat de la nef allégorique qui ouvre le 
manuscrit, l’autre sous forme d’une paire d’ailes encadrant l’autel de la Raison 
(Paris, BnF, ms. Fr. 12247, fos 1vo et 4vo). Des ailes se voient encore sur les bordures 
des tapisseries de François et de Louise, liées par deux sur la tapisserie de la Cène au 
Vatican, ou par quatre et formant une frise continue sur la tapisserie emblématique 
de Boston (fig. 3). Plus tard, Louise elle-même se voit pourvue d’une paire d’ailes 
dans le frontispice des Gestes de la Royne Blanche mere de sainct Loys, composées 
par Étienne Le Blanc vers 1525, durant la seconde régence de Louise (Paris, BnF, ms. 
Fr. 5715, fo 1). On les retrouve encore dans le livre de prières destiné à Marguerite 
d’Angoulême mais dédié à Louise (Paris, BnF, NAL 83, fo 29), ou sur la plaque de 
cuivre qui accompagnait le tombeau de son cœur à Notre-Dame de Paris, relevée 
pour Roger de Gaignères (Paris, BnF, ms. Fr. 20077, fo 44, fig. 6), déjà cités. 

Le choix de cet emblème trouve plusieurs explications  : c’est d’abord un 
rébus sur l’initiale de Louise, mais c’est aussi une évocation du rôle protecteur de 
la mère du dauphin puis du roi. Ainsi, l’auteur anonyme du Compas du Daulphin 
(Paris, BnF, ms. Fr. 2285) prie-t-il la mère de François de le garder  «  sous [son 
aile] chérie  ». Enfin, on peut y voir un emprunt à l’emblématique des Bourbons, 

42  Lecoq A.-M., François Ier imaginaire…, op. cit., fig. 227a-b et p. 470, 473.

F ig . 5  – J e t o n  d e  la  C h am b re  d e s  C o m p te s  d e  M o u lin s  a u x  a rm e s  e t  e m b lè m e s  d e  L o u is e  d e  S a v o ie , v e r s  1 5 2 8 .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0302

exprimant la revendication par Louise de 
l’héritage bourbonnais43. Louise n’est 
toutefois pas la seule à en faire usage. 
L’exemple le plus curieux est fourni 
par une peinture illustrant un poème 
à la gloire du roi et de sa mère, inséré a 
posteriori dans un manuscrit du Poème 
sur la Passion composé vers 1530 par le 
Rouennais Jacques Le Lieur (New York, 
Morgan Library, ms. M147, fo 5). Anne-
Marie Lecoq datait la miniature vers 
1521 et l’attribuait à Jean Perréal, mais 
le traitement des couleurs et des drapés, 
comme la facture « lisse et nette », indique 
que cette miniature est probablement 
une copie tardive (de la fin du XVIe, voire 
du début du XVIIe siècle) d’un original 
perdu, peut-être un tableau de Perréal44. 
La composition montre l’allégorie d’une 
vertu présentée par Louise offrant un vol 
à François Ier. D’après le texte, le roi reçoit 
de ces vertus «  les ailes d’exécution  » 

pour ses entreprises militaires, suggérant une transmission de l’emblème ailé de la 
mère à son royal rejeton.

En effet, François semble avoir également utilisé ponctuellement des ailes 
comme emblème. Si des chérubins ailés alternent avec les salamandres royales dans 
le manuscrit de la Vie de la belle et clère Magdalène (Paris, BnF, ms. Fr. 24955), 
il n’est pas certain que les ailes aient ici une valeur emblématique. Quoi qu’il en 
soit, des salamandres ailées se voient bel et bien à Chambord et dans les dessins 
de Jacques Androuet du Cerceau reproduisant les décors intérieurs du château de 
Madrid45. Un F entre deux ailes apparaît encore sur la frise sculptée de la façade sur 
cour de la seule aile conservée du château d’Assier, bâti entre 1526 et 1535 par Galliot 
de Genouillac, grand-maître de l’artillerie de François Ier 46. Surtout, le vol encadrant 
le F royal surmonté d’un globe ou d’une couronne sur un champ fleurdelisé figure 

43  Ibid., p. 470-474. Winn M. B. et Wilson-Chevalier K., « Louise de Savoie, ses livres… », art. cit., p. 243.
44  Hermant Maxence (dir.), Trésors royaux. La bibliothèque de François Ier, catalogue de l’exposition (Blois 

2015), Rennes, PUR, 2015, p. 302, num. 135.
45  Fourrier Th. et Parot F., « L’enjeu dynastique… », art. cit., p. 172.
46  Se trouve également un autre panneau montrant un M entre deux ailes, dans lequel il est tentant de voir 

un hommage à Marguerite d’Angoulême, à la fois reine de Navarre et comtesse d’Armagnac.

F ig . 6  – L o u is  B o u d a n , P la q u e  d e  c u iv re  d u  m o n u m e n t  
d u  c œ u r  d e  Lo u is e  d e  S a v o ie , à  N o t re -D a m e  d e  P a r is  
(c o ll. F r a n ç o is  R o g e r  d e  G a ig n iè re s ), d a n s  P a r is , B n F, 
m s . F r. 2 0 0 7 7 , fo  4 4 ro .



303L O U I S E ,  F R A N Ç O I S ,  C L AU D E  E T  L E S  AU T R E S

dans un manuscrit de Jean Thenaud daté de 1519 (BnF, ms. Fr. 2286, fo 347) et sur le 
relief d’un balcon de la façade des Loges du château de Blois (fig. 7)48. 

In situ, le panneau voisin montre une composition analogue, mais sans l’initiale 
F, où un vol surmonté d’une couronne se détache sur un champ semé de fleurs de lys 
et de mouchetures d’hermine49. Si ce semis d’hermines ne résulte pas d’une erreur 
des restaurateurs, il faudrait y voir une allusion à la reine Claude, héritière du duché 
de Bretagne. En effet, celle-ci a également utilisé l’emblème du vol comme le révèle 
une double page de son livre d’heures, tandis qu’un autre feuillet montre un double 
vol, formé de quatre ailes50. Ce double vol apparaît également dans le décor intérieur 
du château de Blois, sur les chapiteaux des pilastres encadrant une porte de la salle 
du roi, sous un tympan orné des armes royales, au premier étage de l’aile François 
Ier. Les quatre ailes, déployées horizontalement, y sont réunies par un ruban autour 
d’une fleur centrale, sans doute un lys. 

Le même motif, traité avec plus d’ampleur, orne les joues de la grande cheminée 
du mur est de la grande salle. Il y a cette fois deux lys réunis par une cordelière 
franciscaine terminée par des glands et dessinant des boucles complexes, analogues 
à celles qui ornent de nombreuses marges dans les Heures de Claude de France, mais 

47  Reproduit dans Lecoq A.-M., François Ier imaginaire…, op. cit., p. 468 et fig. 223, p. 466.
48  Girault P.-G., « Séjours et résidences… », art. cit., p. 54-55 et fig. 12.
49  Les restaurations réalisées depuis le XIXe siècle compliquent l’analyse des reliefs emblématiques de l’aile 

François Ier du château de Blois. Toutefois, l’historien blésois Louis de La Saussaye, qui observe que les reliefs 
des balcons de la façade des Loges, bûchés en 1793, « étaient indiqués seulement par une espèce de silhouette 
blanche », décrit le soin et la technique avec lesquels Félix Duban, architecte chargé de la restauration du château 
à partir de 1845, en a relevé l’empreinte pour les restituer. Voir La Saussaye Louis de, Histoire du château de Blois, 
Blois-Paris, Aubry, 1859, p. 21 et note.

50  König Eberhard, Das Stundenbuch der Claude de France/The Book of Hours of Claude de France, Ramsen, 
Heribert Tenschert, 2012, reproduction du fo 56ro-vo et du folio 60vo du fac-simile.

F ig . 7  – P a n n e a u x  a rm o r ié s  o rn é s  d e  d e u x  v o ls . B lo is , c h â t e a u , b a lc o n  d e  la  fa ç a d e  d e s  L o g e s .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0304

aussi la tapisserie de Boston réalisée pour Louise (fig. 3). La présence du double 
chiffre C nous engage à y reconnaître un emblème de Claude de France plutôt que 
de Louise ; pourtant le même motif est également sculpté sur un caisson du plafond 
dans la petite galerie enserrant la tour Château-Renault (tour médiévale englobée à 
l’extrémité ouest de l’aile François Ier), avec cette fois un nœud de Savoie. Ces quatre 
ailes voisinent avec un vol encadrant une tige de trois lys passant dans une couronne.

Comme on l’a vu plus haut, ce dernier motif a déjà été relevé à l’hôtel de 
Beaune-Semblançay à Tours et identifié comme un emblème de Louise de Savoie, 
dont Jacques de Beaune fut le trésorier et le conseiller (fig. 4)51. Sa réapparition sur 
deux chapiteaux du château de Chambord, accompagné du porc-épic emblème de 
Louis XII et de la salamandre de François Ier peut toutefois faire hésiter : s’agirait-il 
d’un autre emblème royal, la tige des lys traduisant alors une revendication de la 
continuité dynastique52  ? Sur les balcons du château de Blois, on le voit en outre 
accompagné du double chiffre C. Ces lettres désignent-elles Charles d’Angoulême, 
dont Louise était veuve ? Ou plutôt Claude de France, comme peut le laisser penser le 
motif du vol au bouquet de lys couronné sur fond semé de mouchetures d’hermine 
qui se voit sur un autre panneau ? 

3. Le cygne « navré »

À Blois toujours, le bouquet de lys encadré par un vol voisine à plusieurs reprises 
avec une autre devise : un cygne « navré » ou blessé d’une flèche accompagné des 
lettres entrelacées CL. Cette paire emblématique (cygne navré et bouquet de lys) 
apparaît sur un balcon de la façade des loges, au plafond de la tour Château-Renault 
(fig. 8) et sur de nombreux médaillons ornant la voûte de l’escalier François Ier. Dans 
l’escalier, ce double motif alterne avec quatre autres devises, toujours réunies par 
deux, chaque paire désignant une seule personne : d’une part, la salamandre et le 
chiffre F du roi ; d’autre part, l’hermine de Claude et son chiffre C. Nous verrons 
plus loin quelle conclusion il convient d’en tirer. Le cygne apparaît encore sur deux 
balcons de l’aile François Ier, sur un moulage exécuté au XIXe siècle d’après un 
panneau fragmentaire non localisé, et en dessus-de-porte du petit escalier intérieur 
de l’aile François Ier.

Les historiens de Blois ont longtemps attribué le cygne à Claude et l’ont 
interprété comme un hommage à la maison de Clèves dont était issue sa grand-
mère Marie de Clèves, épouse de Charles d’Orléans. La maison de Clèves prétendait 
en effet descendre du chevalier au cygne. Toutefois, le cygne des Clèves est colleté 

51  Girault P.-G., « Séjours et résidences… », art. cit., p. 53.
52  Fourrier Th. et Parot F., « L’enjeu dynastique… », art. cit., p. 168-169, fig. 48-49, ainsi que la contribution 

des mêmes auteurs dans le présent volume.



305L O U I S E ,  F R A N Ç O I S ,  C L AU D E  E T  L E S  AU T R E S

ou couronné et parfois enchaîné, comme on le voit sur des jetons ou sur la façade 
de l’hôtel ducal de Nevers. Pour compliquer le tout, un petit traité de François 
Demoulins attribue un cygne à Marguerite d’Angoulême (Paris, BnF, ms. Lat. 
8775, fo 3), comme il donne un aigle à Louise et un coq à François53. Toutefois, ni le 
cygne des Clèves, ni celui de Marguerite n’est blessé. L’historiographie romantique 
a vu dans cette flèche la marque de la reine Claude blessée par les infidélités de son 
mari ou par la spoliation de l’héritage breton… À notre tour, proposant de rendre 
cette devise à Louise de Savoie, nous avons suggéré d’y voir un symbole de l’épouse 
meurtrie par la mort de son mari.

En fait, l’origine du cygne blessé n’est pas à rechercher dans la vie de son 
utilisatrice car il s’agit d’un emblème dynastique des Orléans-Angoulême qui 
remonte au XVe siècle. Une occurrence remarquable apparaît dans un manuscrit 
étudié en vue de l’exposition organisée en 2015 à Blois à propos de la bibliothèque 
de François Ier. En effet, un traité sur l’âme (Paris, BnF, ms. Lat. 6684), copié vers 
1450-1460 pour le comte Jean d’Angoulême par son chapelain Georges Le Maalot, 
présente sur la première page les armes complètes du comte d’Angoulême dans la 
lettrine, et, dans la marge inférieure, l’image du cygne navré portant un mantel 
aux armes d’Angoulême (fig. 9)54. Cette miniature confirme qu’il s’agit bien d’une 
devise de la maison d’Angoulême, le cygne navré évoquant probablement la longue 
captivité du comte en Angleterre. Il apparaît d’ailleurs comme support de ses 
armes sur un sceau de Jean d’Angoulême utilisé dès 1446 (DD 856), peu après sa 

53  Lecoq A.-M., François Ier imaginaire…, op. cit., p. 409-411 et fig. 185-187 ; Girault P.-G., « Séjours et 
résidences… », art. cit., p. 57. 

54  Hermant M. (dir.), Trésors royaux…, op. cit., num. 4, p. 60.

F ig . 8  – Vo l e t  b o u q u e t  d e  ly s  a v e c  le  c yg n e  n a v ré  a c c o m p a g n é  d e s  le t t re s  e n t re la c é e s  C L . B lo is , 
c h â t e a u , p la fo n d  d e  la  To u r  C h â t e a u -R e n a u lt .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0306

libération. Il est enfin cité dans l’inventaire après décès de sa veuve Marguerite de 
Rohan, qui mentionne trois tasses « aux armes de mondit seigneur et à la devise 
d’un cigne navré »55. François Ier n’ayant jamais, à notre connaissance, fait usage de 
cet emblème adopté par son grand-père, il ne peut désigner que Louise de Savoie, 
comme semblent le confirmer les lettres CL dans lesquelles nous proposons de 
reconnaître les initiales des deux époux, Charles d’Angoulême et Louise de Savoie56.

L’attribution désormais formelle à Louise du cygne navré permet donc de lui 
rendre également le bouquet de lys couronné encadré d’un vol qui lui est associé sur 
les médaillons de l’escalier François Ier, en alternance avec les deux autres binômes 
royaux, salamandre et F pour François, hermine et C pour Claude. La signification de 
cet emblème s’éclaire par la comparaison avec la plaque de cuivre de son monument 
funéraire (fig. 6) : Louise y apparaît comme la tige des lys, d’où est né le roi, ce qui 
justifie la présence de la couronne, tantôt ouverte, tantôt fermée. 

Le bouquet de lys, le plus souvent au nombre de trois, liés par une cordelière 
franciscaine et entourés d’un vol, «  est connu comme une représentation de la 
“Trinité d’Angoulême” »57. Or, si Anne-Marie Lecoq avait insisté sur la Trinité formée 
par Louise et ses enfants François et Marguerite, comme on l’a vu, elle a également 

55  Sémemaud Edmond, « Inventaire des meubles de Marguerite de Rohan, comtesse d’Angoulême (1497) », 
Bulletin de la société archéologique et historique de la Charente, 1, 1859, p. 48-83, à la p. 60.

56  Thibaut Fourier et François Parot suggèrent d’y reconnaître les initiales des deux filles aînées de 
François Ier, Louise (1515-1518) et Charlotte (1516-1524).

57  Fourrier Th. et Parot F., « L’enjeu dynastique… », art. cit., p. 168.

F ig . 9  – C yg n e  n a v ré  p o r t a n t  u n  m a n te l  a u x  a rm e s  d e  J e a n  d ’A n g o u lêm e , d a n s  P a r is , B n F, 
m s . L a t . 6 6 8 4 , G e o rg e s  L e  M a a lo t , Tra it é  s u r  l ’â m e , fo  1 ro , v e r s  1 4 5 0 -1 4 6 0 .



307L O U I S E ,  F R A N Ç O I S ,  C L AU D E  E T  L E S  AU T R E S

constaté que « les composantes de la “Trinité royale” étaient susceptibles de varier »58. 
Et, en effet, le décor de l’escalier de Blois révèle bien une autre Trinité mise en avant 
après l’accession au trône de François Ier : celle formée par Louise, François et son 
épouse Claude. C’est celle-ci qui a été mise en scène en mai 1517, lors de l’entrée à 
Paris de Claude de France, sur l’échafaud installé à la fontaine des Innocents, rue 
Saint-Denis. D’après les miniatures illustrant le récit de l’entrée, la scène montrait 
au centre « l’amour divin », entourée par « l’amour conjugal » et « l’amour naturel », 
c’est-à-dire maternel, sous la forme de trois allégories féminines réunies dans un 
cœur ouvert et surmontées par les écus du roi au centre, de sa mère et de la reine. 
Dans l’une des copies dont subsiste un feuillet conservé à Blois (Musée du château, 
inv. 73.7.90), une cordelière franciscaine s’enroule en outre autour des colonnes du 
cadre de la miniature (fig. 10)59. Ainsi, la miniature illustre-t-elle parfaitement la 

58  Lecoq A.-M., François Ier imaginaire…, op. cit., p. 400.
59  Girault Pierre-Gilles (dir.), François Ier, images d’un roi, de l’histoire à la légende, catalogue de l’exposition 

(Blois 2006), Paris, Somogy, 2006, num. 16, p. 63 et Charron Pascale, Gautier Marc-Édouard et Girault Pierre-
Gilles, Trésors enluminés des musées de France. Pays de la Loire et Centre, catalogue de l’exposition (Angers 2013-
2014), Angers-Paris, Ville d’Angers-INHA, 2013, num. 53a, p. 214-217 ; Crépin-Leblond Th. et Barbier M. (dir.), 
Une reine sans couronne…, op. cit., num. 35, p. 92-93.

F ig . 1 0  – R e p ro d u c t io n  d e  l ’é c h a fa u d  in s ta l lé  à  la  fo n ta in e  d e s  In n o c e n t s , 
ru e  S a in t -D e n is , p o u r  l ’e n t ré e  d e  C la u d e  d e  F ra n c e  à  P a r is  le  1 2  m a i 1 5 1 7 . 
B lo is , m u s é e  d u  c h â t e a u , in v . 7 3 .7 .9 0



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0308

concorde régnant au sein de la famille royale, en jouant simultanément sur les deux 
étymologies du mot (cordis/corda).

Au-delà de ce dernier exemple, la difficulté rencontrée à attribuer de façon 
formelle la cordelière60, le vol, le bouquet de lys, voire le cygne navré61 à l’un ou 
l’autre membre de la Trinité d’Angoulême traduit sans doute un usage moins 
individuel de ces emblèmes qu’on ne pourrait le croire de prime abord, pour leur 
prêter un caractère véritablement familial et dynastique. La confusion apparente qui 
règne dans l’utilisation de ces devises révèle probablement une pratique d’emprunts 
emblématiques et d’hommages réciproques, censée traduire, aux yeux de tous, la 
concorde et les « pardurable amour et inséparable union »62 supposés régner au sein 
de la famille royale.

60  Wilson-Chevalier K., « Trinités royales… », art. cit., p. 129 souligne ainsi à propos du Paris, BnF, ms. Fr. 
1993 : « Si la cordelière reliant les neuf cercles est sans ambiguïté possible celle de Savoie, la complexité foisonnante 
des cordelières (sans nœud) qui établissent le lien entre le Saint-Esprit qui plane au-dessus et les cercles latéraux 
de François et de Marguerite, peut indiquer conjointement les Valois/Angoulême et Claude ».

61  Le musée de Blois conserve (inv. 73.7.236) une targette, provenant probablement du château, dont la 
platine est ornée d’un cygne navré alors que le bouton du pêne porte une moucheture d’hermine.

62  Selon l’expression employée par Vienne, Österreichische Nationalbibliothek, codex 2645, Jean Thenaud, 
Troys résolutions et sentences…, fo 2, citée par Wilson-Chevalier K., « Trinités royales… », art. cit., p. 130.



Chacun a en tête l’archétype de la devise de François  Ier, le mot NUTRISCO ET 
EXTINGO et l’image de la salamandre aux caractéristiques qui semblent figées  : 
entourée de flammes et vomissant du feu, elle adopte une position en S, sa queue 
dessinant souvent un nœud en forme de 8. Or, la réalité est toute différente. Au-delà 
de l’image véhiculée par l’historiographie, l’animal est loin d’être aussi stéréotypé 
dans ses représentations originelles. Dans le cadre d’un vaste travail de recherche 
sur l’emblématique de François Ier, nous avons pu observer non seulement la grande 
variété formelle de la salamandre, mais également la diversité des attributs qui 
lui sont parfois associés et des mises en scène auxquelles elle se prête, véhiculant 
ainsi de nombreuses informations inédites1. Ce constat nous a obligés à revenir 
sur l’interprétation de cette devise qui suscite encore beaucoup d’hésitations 
quant à ses significations et ses origines, malgré les importants travaux de Marie 
Holban et d’Anne-Marie Lecoq, notamment2. Plus récemment, une étude de 
Mino Gabriele3 a semblé mettre un point final à tous ces doutes, en proposant la 
solution d’une salamandre unisémique « tempérante », influencée par la littérature 
néoplatonicienne, une devise « à l’italienne ». Tout prouve pourtant l’existence d’une 
salamandre bien « françoise » et chrétienne.

1  Fourrier Thibaud et Parot François, « Qu’est-ce que Chambord ? Étude du décor sculpté et nouvelles 
interprétations », Mémoires de la Société des Sciences et Lettres de Loir-et-Cher, 65, 2010, p. 21-55.

2  Holban Marie, « De la guivre des Visconti à la salamandre de François Ier », Archivelor, 3, 1939, p. 3-16 ; 
ead., « Autour de la salamandre », Revue historique du sud-est européen, 23, 1946, p. 196-216 ; Lecoq Anne-Marie, 
François Ier. Imaginaire, symbolique et politique à l’aube de la Renaissance française, Paris, Macula, 1987.

3  Gabriele Mino, « La tempérante salamandre. Aux origines de la devise de François Ier », dans Petey-Girard 
Bruno et Vène Magali (dir.), François Ier, pouvoir et image, catalogue de l’exposition (Paris 2015), Paris, BnF, 2015, p. 78-87.

La salamandre, devise de 
François d’Angoulême

Thibaud Fourrier

François Parot
CESR ‒ Université de Tours



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0310

Pour explorer ce dossier, nous avons choisi de nous concentrer ici sur le corpus 
des premières représentations de la devise de François d’Angoulême, depuis sa 
première apparition connue, pour les dix ans du prince (12 septembre 1504), jusqu’à 
l’accession de ce dernier au trône (1er janvier 1515)4. L’analyse de ce corpus initial, faible 
extrait de notre banque de données réalisée à partir de l’étude de nombreux supports 
(monnaies, manuscrits, tapisseries, décors sculptés, vitraux, etc.), nous a permis de 
découvrir non seulement des pistes interprétatives insoupçonnées, mais aussi de 
repérer les tâtonnements des concepteurs de cet emblème, reflétant quelques-unes 
de leurs intentions. Nous exclurons bien sûr les salamandres emblématiques qui ne 
sont pas associées à François d’Angoulême et que l’on retrouve antérieurement par 
exemple en Italie, dans l’emblématique des familles Sforza, Spannocchi, Bentivoglio, 
mais aussi chez les Habsbourg d’Autriche5. 

Les représentations de salamandres comme emblèmes de François d’Angoulême 
sont donc peu nombreuses (huit exemplaires identifiés sur une décennie), ce qui 
contraste avec le foisonnement postérieur à son avènement. Cette rareté s’explique 
par le contexte qui est celui de la mise en place d’une emblématique destinée à 
un tout jeune héritier présomptif. Cependant, nous savons par quelques sources 
que divers objets, aujourd’hui disparus, portaient également sa devise. Le compte 
des écuries du jeune prince pour 1514 mentionne par exemple le harnachement 
complet de sa mule, couvert de cordelières et de salamandres dorées6 ; les registres 
de la chambre des monnaies signalent pareillement des émissions de jetons non 
identifiés pour François d’Angoulême qui comportaient peut-être des salamandres7. 
À l’inverse, il subsiste un certain nombre de figurations du duc de Valois sur 
lesquelles, curieusement, n’apparaît pas sa devise. C’est le cas en particulier de la 
belle médaille italienne au profil lauré de 15128, qui ne comporte pas d’emblème, 
ou encore, datée de la même année, d’une illustration d’un manuscrit de François 

4  Nous nous réservons d’étudier l’intégralité de son spectre sémiotique, ses origines lointaines et son 
processus de mythification, dans un ouvrage en préparation : Fourrier Thibaud et Parot François, L’Encyclopédie 
emblématique de François Ier, à paraître.

5  Contrairement à ce qui est encore souvent affirmé, il n’existe aucune salamandre dans l’emblématique 
de Charles d’Angoulême, père de François Ier. En revanche, des médailles émises pour Ascanio Sforza et Antonio 
Spannocchi portent cet emblème. Le seigneur de Bologne Giovanni II Bentivoglio, marié avec Ginevra Sforza, 
ainsi que le cardinal Giovanni Berardi di Tagliacozzo, qui fut archevêque de Tarente, ont également cet animal 
comme emblème. Il existait d’autre part chez les Habsbourg d’Autriche un Ordre de la Salamandre. Son créateur 
était l’un des fils de Léopold III et de Viridis Visconti, dans les années 1390, mais il ne dépasse pas les années 1490. 
Nous reviendrons sur ces emblèmes dans notre ouvrage susmentionné.

6  Giraud Jean-Baptiste, « Comptes de l’écurie de François d’Angoulême (1514) », Bulletin Historique et 
philologique du comité des travaux historiques, 1-2, 1898, p. 58-81, à la p. 80, art. 274.

7  Voir « Mentions de jetons d’après les registres civils de la Chambre des monnaies, Z1b1 à Z1b10 (1380-
1545) », dans < http://www.archivesmonetaires.org/jetons/jetons.html > (cons. le 04/02/2022). Une émission de 
jetons mentionnée en 1506, année des fiançailles avec Claude de France, ne correspond pour l’instant à aucun 
exemplaire identifié.

8  Paris, BnF, département des Monnaies, Médailles et Antiques, série royale 2792. La médaille porte 
l’inscription Maximus Franciscus Francorum dux 1512.

http://www.archivesmonetaires.org/jetons/jetons.html


311L A  S A L A M A N D R E ,  D E V I S E  D E  F R A N Ç O I S  D ’A N G O U L Ê M E

de Moulins, l’éducateur du prince, sur laquelle l’emblème associé au duc est un coq 
(« Ales Mercurii »)9. Cette absence, sur des documents d’une telle importance, révèle 
peut-être la nature encore en devenir de la célèbre devise.

Quoi qu’il en soit, l’analyse de ce petit corpus permet d’assister à la mise en place 
stylistique et sémantique d’une devise appelée à un grand avenir. Dans l’univers 
médiéval, un emblème réussi, particulièrement une devise, doit être polysémique, 
jusqu’à devenir symbole, si sa forme aboutie (ici l’image et le mot) permet une 
projection non limitée d’interprétations, y compris contradictoires. Miroir de 
préoccupations politiques, religieuses, morales, personnelles, l’emblème doit être 
étudié dans son contexte d’insertion. La salamandre de François d’Angoulême 
offre donc un exemple particulièrement abouti et complexe d’inventio de devise. Ses 
créateurs, rhétoriqueurs chrétiens et humanistes, y font concorder de nombreuses 
sources au cours de ces dix années d’élaboration.

1. Le corpus : la devise de la salamandre en 1504-1514

Nous avons identifié à ce jour huit objets différents, certains uniques, d’autres 
produits en plus ou moins grandes quantités, sur lesquels est représentée la 
salamandre associée au jeune François d’Angoulême. Il s’agit de deux médailles, 
deux manuscrits, deux jetons, une marque typographique et une tapisserie. Nous 
verrons que tous ces objets sont étroitement liés au prince ou à son cercle proche. 
On peut donc considérer ces images comme ayant un caractère «  officiel  » et les 
informations qu’elles contiennent comme intentionnelles.

1.1 La médaille de 1504

À l’avers, cette médaille porte le portrait du jeune duc de profil et la légende  : 
FRANCOIS.DVC.DE.VALOIS.COMTE.DANGOLESME.AV.X.AN.D.S.EA. 
Au revers figure la salamandre dans les flammes et la légende  : NOTRISCO.
ALBVONO.STINGO.ELREO.MCCCCCIIII (fig. 1). Elle est connue en plusieurs 
exemplaires, dont un en bronze (diamètre 65 mm), ainsi qu’un autre en argent 
(diamètre 66 mm) conservés à la Bibliothèque nationale de France. Le mot de la 
devise, analysé par Anne-Marie Lecoq10, est en dialecte nord-italien et son sens 
précis est sujet à des interprétations différentes. Il sera étudié plus loin en détail. À 
ce stade, nous retiendrons les idées de nourrir et d’éteindre, de bon et de mauvais. 

9  Paris, BnF, ms. Latin 8775, François Demoulins de Rochefort, Libellus enigmatum, fo 4ro.
10  Lecoq A.M., François Ier…, op. cit., p. 40-44.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0312

Le prince fête ses dix ans le 12 septembre 1504. Cette médaille livre donc son 
premier portrait connu et la première apparition de sa devise. La fonte de cet objet 
est probablement liée aux circonstances du moment. En effet, Louis XII, dont la santé 
est fragile, n’a encore qu’une fille unique, Claude, héritière des duchés de Bretagne, 
de Bourgogne et de Milan. Or, par les traités de Blois du 22 septembre 1504, elle 
est promise à Charles d’Autriche. L’entourage de l’héritier présomptif du trône, 
François d’Angoulême, s’oppose alors violemment à cette décision qui amputerait 
gravement son héritage. La médaille frappée à ce moment fait probablement partie 
d’une campagne de promotion en faveur du jeune prince. Quelques mois plus tard, 
en avril 1505, Louis XII, que l’on croit mourant, rédige son testament dans lequel il 
accorde finalement sa fille au comte d’Angoulême.

1.2 La médaille réalisée vers 1504

À l’avers, cette médaille présente le portrait de profil du duc et la légende FRA.DUX.
VALESIE.COM.ENGOLESMEN. Au revers, apparaissent la salamandre dans les 
flammes et la légende VITA+ET+MORS+ (fig. 2).

Elle est de même type que la précédente11, mais moitié moins grande (diamètre 
31 mm pour l’exemplaire en bronze de la BnF) et non datée. L’enfant a apparemment 
le même âge. La salamandre et le portrait sont identiques, quoique de moindre 
qualité ; seule change la légende, désormais en latin. Le mot, beaucoup plus concis 

11  En tant que copie de la précédente, Anne-Marie Lecoq (ibid., p. 37) a écarté cette médaille et son motto 
dans son interprétation de la devise.

F ig . 1  – M é d a ille  d e  F ra n ç o is  
d ’A n g o u lê m e , 1 5 0 4 . P a r is , B n F, 
C a b in e t  d e s  M é d a ille s  e t  A n t iq u e s , 
s é r ie  ro y a le  6 3 .

F ig . 2  – M é d a ille  d e  F ra n ç o is  
d ’A n g o u lê m e , v e r s  1 5 0 4 . P a r is , B n F, 
C a b in e t  d e s  M é d a ille s  e t  A n t iq u e s , 
s é r ie  ro y a le  6 0 .



313L A  S A L A M A N D R E ,  D E V I S E  D E  F R A N Ç O I S  D ’A N G O U L Ê M E

que le précédent, prend la forme d’une antithèse, mais perd incontestablement son 
caractère énigmatique, notamment par le changement de langue. Il annonce le 
hiéroglyphe du second XVIe siècle12.

1.3 La Description des côtes, des îles et des ports de l’Océan Atlantique 
et de la Mer Méditerranée, Paris, BnF, ms. Fr. 2794 (vers 1504) 

Il s’agit d’un ouvrage éducatif de géographie anonyme, une sorte de portulan, 
destiné à la « petite école » de François d’Angoulême, tenue par François de Moulins 
de Rochefort au château d’Amboise. L’illustration du premier folio (fig. 3) présente 
les armes du jeune comte d’Angoulême, ainsi que deux salamandres et un portrait 

12  Voir les marques typographiques au scorpion avec la devise Mors et vita (Sylvius à Lyon, Chiquelles à 
Lausanne) ou au pélican de piété (En moy la mort, en moy la vie, marque des Marnef, à Paris) ; voir aussi l’emblème 
du phénix, avec le mot DE MORT À VIE, dans Scève Maurice, Délie, obiect de plus haulte vertu, Paris, chez 
Sulpice Sabon, 1544, p. 47. Ces exemples correspondent au modèle de l’emblème modernisant, mais le rapport 
avec le phénix sera activé dès le remariage du roi avec Eléonore d’Autriche, dont il était précisément l’emblème. 
L’encadrement de l’imprimé de dédicace de Budé Guillaume, De Transitu Hellenismi ad Christianismum, Paris, 
Robert Estienne, 1535 (Paris, BnF, Réserves des livres rares, Vélins 1147, fo A2ro) rassemble en une même 
illustration des salamandres et un phénix, avec une légende proche de notre médaille Morior et revivisco.

F ig . 8  – P a r is , B n F, m s . F r. 2 7 9 4 , D e s c r ip t io n  d e s  c ô t e s , d e s  î le s  e t  d e s  p o r t s  d e  l 'O c é a n  
A t la n t iq u e  e t  d e  la  M e r  M é d it e r ra n é e , fo  1 ro .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0314

sur le modèle des deux médailles précédentes. L’âge identique de l’enfant montre 
que les trois documents sont, à peu de chose près, contemporains, mais il est difficile 
de savoir lequel a précédé et a servi de modèle aux deux autres ou s’ils s’inspirent 
d’un quatrième portrait inconnu.

1.4 Le tresor de toutes choses, Paris, BnF, ms. Fr. 19088 (entre 1510 et 1514) 

Le manuscrit, qui reproduit l’œuvre célèbre de Brunetto Latini, est également un 
traité d’éducation à l’usage de François d’Angoulême. L’image au folio 1ro rassemble 
les armoiries de la «  Trinité d’Angoulême  » (fig.  4)  : Louise de Savoie (écartelé 
Angoulême, Savoie, Bourbon et Milan) et ses deux enfants, Marguerite (parti Alençon 
et Angoulême) et François (Angoulême). Elle peut être datée entre le 2 décembre 
1509 (mariage de Marguerite avec le duc d’Alençon) et le 1er janvier 1515 (mort de 
Louis XII) : donc dans l’intervalle 1510-1514. Les trois armoiries sont reliées par un 
lacs d’amour constitué d’une cordelière franciscaine avec un paraclet, sous forme 
d’une colombe, formant médaillon. Le tout est soutenu par une salamandre assise 
dans le feu et un lion tenant dans sa gueule une branche de grenadier à trois fruits. 
Aucun mot n’accompagne la salamandre. Le lion est peut-être issu de l’emblématique 
des Alençon, à moins qu’il ne provienne des armes des Armagnac, dont les Angoulême 
revendiquent les territoires à ce moment : le mariage de Marguerite entérine d’ailleurs 
cette possession. D’autre part, la grenade (symbole de fertilité) est un des attributs de 
Junon (représentant l’union). Il est donc possible que la réalisation du manuscrit soit 
proche du mariage de Marguerite, donc plutôt vers 1510.

F ig . 4  – A rm o ir ie s  d e  la  «  T r in it é  d ’A n g o u lê m e  ». P a r is , B n F, 
m s . F r. 1 9 0 8 8 , Le  t re s o r  d e  t o u te s  c h o s e s , fo  4 .



315L A  S A L A M A N D R E ,  D E V I S E  D E  F R A N Ç O I S  D ’A N G O U L Ê M E

1.5 Le jeton aux armes de François d’Angoulême de 1512

Il s’agit d’un jeton en laiton13, support diffusé bien plus amplement qu’une médaille, 
destiné sans doute aux gens de la chambre des comptes du prince (fig. 5). Les registres 
civils de la Chambre des monnaies mentionnent précisément trois autorisations 
d’émissions de jetons pour François d’Angoulême, le 1er juillet 1506 (1000 jetons), le 
16 septembre 1512 (600 jetons) et le 3 avril 1514 (1000 jetons), ainsi que l’autorisation 
de graver une pile et un trousseau aux armes du « duc de Valois et de Bretagne, 
comte d’Angoulême  » à la date du 9 décembre 1514, peut-être restée sans suite 
puisque quelques jours plus tard le duc devenait roi de France14.

Ce jeton présente, à l’avers, une salamandre couchée dans les flammes 
et la légende +IGNIS+ANTE+IPSVM+PRECEDET+. Au revers, trois F en 
majuscules romaines sont figurées  : il s’agit sans doute de la première apparition 
du F comme monogramme du prince. Les lettres sont accompagnées de six 
soleils (ou étoiles), entourant les armes d’Orléans-Angoulême, avec la légende 
+ET+INFLAMMARIT+INIMICOS+EIVS+.

Le sens de lecture du mot fait que la salamandre est devenue l’avers du jeton et 
l’emporte donc sur le blason, relégué au revers. La devise devient ainsi l’identifiant 
principal du duc, au détriment de ses armoiries. Le mot, extrait du Psaume 96 (97), 3, 
est clairement guerrier, martial : « le feu la précède et enflamme ses ennemis ». Nous 
émettons l’hypothèse que ce jeton a probablement été réalisé après que Louis XII 
ait confié à François son premier commandement militaire (septembre 1512). Il 
existe d’ailleurs une très belle médaille au portrait du comte d’Angoulême frappée 

13  Voir Feuardent Félix, Jetons et méreaux depuis Louis  IX jusqu’à la fin du consulat de Bonaparte, t. II, 
Provinces et villes, Paris, Rollin et Feuardent éditeurs, 1907, p. 286, num. 9162.

14  « Mentions de jetons d’après les registres civils…», art. cit.

F ig . 5  – J e t o n  d e  F ra n ç o is  d ’A n g o u lê m e  (1 5 1 2 ), F  9 1 6 2 . C o lle c t io n  p r iv é e .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0316

à cette occasion, mais sans salamandre15. Cette année 1512 correspond également à 
la dernière grossesse d’Anne de Bretagne, qui accouche d’un fils mort-né en janvier. 
Sa santé se dégrade alors et il devient clair qu’elle n’aura plus d’enfant  : François 
doit se préparer à régner. Nous proposons donc de dater ce jeton de cette époque, 
ce qui pourrait correspondre à la deuxième émission mentionnée plus haut, dont 
l’autorisation est datée précisément du 16 septembre 1512.

1.6 Le jeton aux armes de François d’Angoulême et de Milan de 1514

Ce jeton de compte est très proche du précédent et sans doute destiné au même 
usage16 (fig.  6). La légende sur les deux faces est la même et l’avers est identique. 
Cependant, quelques légères différences dans la position de l’animal montrent qu’il 
ne s’agit pas du même coin et que la frappe n’est donc pas simultanée. Cet exemplaire 
étant beaucoup plus lisible, l’allure agressive de la salamandre est confirmée par ses 
dents bien marquées. De même que sur le jeton précédent, elle n’est plus représentée 
« au naturel », comme sur la médaille de 1504, mais adopte maintenant la position 
hiératique de l’emblème royal bien connu.

Le revers est construit sur le modèle de celui de 1512, mais l’armoirie est écarte-
lée d’Orléans-Angoulême et de Milan, couronnée d’une couronne ducale et accostée 
de deux F, également couronnés. Ces couronnes, qui ne sont pourtant pas des cou-
ronnes royales, ont jeté le trouble sur la datation de cette pièce, qui est bien d’avant 
151517. La présence des armes de Milan, associée au message guerrier, n’est plus un 
simple rappel généalogique, comme dans les armes de Louise de Savoie du manuscrit 
déjà cité contenant le Trésor de Brunetto Latini, mais devient une véritable reven-
dication. Celle-ci est consacrée par le mariage de François avec Claude de France, 
héritière des droits de Louis XII sur le duché (18 mai 1514) et par les préparatifs 

15  Il s’agit de la susmentionnée médaille Paris, BnF, département des Monnaies, Médailles et Antiques, 
série royale 2792.

16  Feuardent F., Jetons et méreaux…, op. cit., p. 286, num. 9163.
17  Pour une mise au point sur cette question, voir Fourrier Thibaud et Parot François, « L’iconographie de 

Chambord et l’emblématique de François Ier », Réforme, Humanisme, Renaissance, 79, 2014, p. 225-246.

F ig . 6  – J e t o n  d e  F ra n ç o is  
d ’A n g o u lê m e  (1 5 1 4 ), F  9 1 6 3 . 
C o lle c t io n  p r iv é e .



317L A  S A L A M A N D R E ,  D E V I S E  D E  F R A N Ç O I S  D ’A N G O U L Ê M E

du roi pour une nouvelle expédition ita-
lienne, dans laquelle il jouera à coup sûr 
un rôle militaire. Ce jeton peut donc être 
rapproché de l’autorisation d’émettre 1000 
jetons datée du 3 avril 1514, en prévision 
du mariage le mois suivant.

1.7 Les triumphes messire Françoys 
Petracque, Paris, BnF, Rés. YD 81 (1514) 

Ce manuscrit constitue la première 
impression française des Triomphes de 
Pétrarque, réalisée à Paris, par Barthélémy 
Vérard, le 23 mai 1514 (fig. 7). La présen-
ce de salamandres associées aux armes de 
France pleines (fo 1ro) pourrait laisser 
penser à une erreur de date de l’imprimeur 
(1514 pour 1515), mais celle-ci est répétée 
plusieurs fois dans l’ouvrage.

Nous sommes donc bien en 1514 
et il s’agit du blason royal de Louis XII, 
tenu par deux anges. Les salamandres, 
emblèmes de l’héritier du trône sont indépendantes. Ici encore, il faut prendre en 
compte le contexte. Cinq jours plus tôt, le 18 mai 1514, François d’Angoulême a épousé 
Claude de France. C’est un événement majeur pour le royaume, l’aboutissement 
d’un long processus, depuis la rupture de la promesse de mariage de Claude avec 
Charles d’Autriche et les fiançailles de 1506. Les langues des salamandres, en forme 
de flèche, pointent sur un cœur chargé du monogramme de l’imprimeur, sa marque 
typographique, avec la sentence qui entoure la vignette (« Trop t’en deplaisait mais 
honneur te haydera. Et a toujours mais te vauldra  »), qui n’est donc pas un mot 
destiné à accompagner la salamandre18. 

Antoine Vérard comptait les Angoulême parmi ses principaux clients. Son fils 
Barthelemy lui succède en 1513 et remplace ici les deux aigles habituels de la marque 
paternelle, par deux salamandres, hommage au futur souverain, maintenant gendre 
du roi régnant. Il utilisera le même bois pour l’édition du premier et du second 
volume de la Bible en françoyz, non datés (Paris, BnF, Rés. A 273 et A 274)19.

18  Renouard Philippe, Imprimeurs parisiens. Libraires, imprimeurs, correcteurs et fondeurs de caractères, 
Paris, Librairie A. Claudin, 1898, p. 364.

19  Sur les rapports entre les Vérard et les Angoulême, voir Winn Mary-Beth, «  Books for a princess 
and her son : Louise de Savoie, François d’Angoulême and the Parisian libraire Antoine Vérard », Bibliothèque 

F ig . 7  – S a la m a n d re s  e t  é c u  a u x  a rm e s  d e  L o u is  X II 
t e n u  p a r  d e u x  a n g e s . P a r is , B n F, R é s . Y D  8 1 , L e s  
t r iu m p h e s  m e s s ire  F ra n ç o y s  P e t ra c q u e , fo  1 ro  (1 5 1 4 ).



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0318

1.8 La tapisserie aux armes de Louise et François d’Angoulême (peu avant 1515) 

Cette tapisserie (Boston, Museum of Fine Arts), composée de plusieurs fragments 
assemblés, faisait sans doute partie d’un ensemble beaucoup plus vaste, une 
«  chambre de tapisserie  », qui devait ressembler fortement au fameux «  ciel de 
Milan » cité par les sources20 (fig. 8). Elle fut tissée avant l’avènement de François Ier, 
puisque les armes d’Angoulême y figurent et non les armes de France. Cependant, 
l’armoirie du prince est entourée du collier de l’ordre de Saint-Michel, dans lequel il 
semble avoir été reçu peu de temps avant son accession au trône21.

Les quatre salamandres, entourées d’un « chapeau de triomphe », sont d’un 
type tout à fait nouveau, même si, au premier regard, elles adoptent l’attitude des 
précédentes. En effet, pour la première fois apparaît, dans un phylactère autour de 

d’Humanisme et Renaissance, 46, 1984, p. 603-617.
20  Monique Chatenet et Pierre-Gilles Girault, Fastes de cour, les enjeux d’un mariage princier à Blois, en 

1501, PUR, 2010, p. 90.
21  Il s’agit, semble-t-il, du seul exemple des armes de François d’Angoulême entourées du collier de l’ordre 

et il ne le porte sur aucun de ses portraits avant son règne. Avant d’en devenir le Grand Maître en montant sur le 
trône, l’héritier a dû le recevoir de Louis XII peu de temps avant, en 1513 ou 1514. D’autre part, notre étude de 
l’emblème de la cordelière nous incite également à dater cette tapisserie de l’extrême fin du règne de Louis XII. 
Fagnart Laure, La Fortune et la réception de Léonard de Vinci et de ses œuvres peintes en France, à la Renaissance et 
à l’âge classique, thèse de doctorat, Université de Tours, 2004, p. 202 et 206 situe cette tapisserie entre 1508 et 1514

F ig . 8  – Ta p is s e r ie  d it e  «  d e  B o s t o n  », d é t a il d e  la  d e v is e  e t  d u  m o t  d e  
F ra n ç o is  d ’A n g o u lê m e . B o s t o n , M u s e u m  o f  F in e  A r t s , in v . 3 6 .1 3 6



319L A  S A L A M A N D R E ,  D E V I S E  D E  F R A N Ç O I S  D ’A N G O U L Ê M E

l’animal, le mot NUTRISCO ET EXTINGO, clairement inspiré de la médaille de 
1504. Pour la première fois également, la salamandre a autre chose que sa langue 
dans sa gueule, en l’occurrence de l’eau et du feu. Ce détail est une innovation, 
notamment en ce qui concerne la présence de l’eau, sous forme de gouttes qui sortent 
de la gueule de l’animal et qui aspergent son corps, alors que les flammes étaient déjà 
présentes, même si elles n’étaient pas figurées dans la gueule de l’animal. Ici, le mot, 
mentionné dans sa forme réduite, perd une partie de son sens. Si l’idée de bien et de 
mal semble disparaître, elle est en réalité réintroduite sans doute par l’apparition de 
l’eau, comme contraire au feu. Image et mot se complètent et sont nécessaires l’un à 
l’autre : la devise semble parfaite.

Du fait du caractère abouti de la devise et de la présence du collier de l’ordre de 
Saint-Michel, nous proposons de situer cette tapisserie plutôt à la fin de la fourchette 
de datation avancée par Laure Fagnart, soit en 1513 ou en 1514.

2. La fixation des caractères physiques de la salamandre

Cette première analyse nous permet d’établir une chronologie. Nous pouvons ainsi 
distinguer deux périodes dans cet ensemble, marquant les étapes de l’ascension du 
prince vers le trône. Les salamandres représentées sur les trois premières occurrences 
de notre corpus (1.1-3) correspondent à la période amboisienne de l’enfance de 
François d’Angoulême, entre ses 10 et 14 ans (1504-1508). La devise est associée 
dans les trois cas au portrait du prince, selon un modèle répété à l’identique. Les 
occurrences suivantes (1.4-8) correspondent en revanche à la période de la jeunesse 
du comte d’Angoulême, à la cour de Louis XII, entre ses 15 et 20 ans (1509-1514). 
Les représentations de la salamandre sont détachées du modèle initial, et la devise 
prend de nouvelles caractéristiques. Ce qui frappe également dans cet ensemble 
est la nature instable du mot qui semble fluctuant. La figure de la salamandre, en 
revanche, paraît se stabiliser assez vite. Cependant, avant d’atteindre sa forme quasi 
hiératique (mais non immuable pour autant), la salamandre subit une évolution, 
discrète mais réelle.

Dans ses premières apparitions (1.1-3), la salamandre est représentée «  au 
naturel », à la fois proche de l’animal réel (peau lisse, absence d’oreilles) et conforme 
aux bestiaires médiévaux : couchée dans les flammes, elle paraît éteindre le feu de 
son corps. Sa queue amorce un nœud et de sa tête, tournée vers le haut, semble 
sortir sa langue. Sur le manuscrit Paris, BnF, Fr. 2794 (1.3) sa colonne vertébrale est 
semée d’étoiles, conformément au texte de Pline l’Ancien et elle est de couleur verte, 
comme il convient à la famille des dragons.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0320

Dans le Paris, BnF, ms. Fr. 19088 (1.4), la salamandre est en revanche 
pleinement traitée comme un dragon22, très éloignée de l’animal réel, notamment 
par sa tête : oreilles, crocs et langue. Si elle pourrait évoquer également une tête 
de chien, animal avec lequel on la confond parfois23, la bête reste cependant 
bien identifiable comme une salamandre, par le fait même qu’elle est assise 
dans les flammes. Ce n’est que dans la version du jeton de 1512 (1.5) et dans les 
modèles suivants que l’animal évolue vers ce qui sera l’archétype de la devise de 
François Ier. Il se rapproche du modèle « plinien » de 1504 dont il reprend grosso 
modo la position, mais acquiert des caractères propres au dragon : oreilles, dents, 
puis griffes et écailles, jusqu’à la langue en forme de flèche (1.7). Cet ajout de 
caractères « dragoniformes » vise probablement à écarter l’image peu explicite du 
lézard, au profit d’animaux plus riches de sens. La salamandre va alors partager 
de nombreux points communs avec le serpent, animal ambivalent lui aussi, entre 
le serpent de la Genèse et le serpent de prudence de l’Évangile (Mathieu 10, 16)24. 
La salamandre porte fréquemment la queue nouée, ce qui n’est pas sans évoquer le 
dragon-serpent vaincu, dans l’Apocalypse (20, 1). Le rapprochement peut être fait 
aussi avec la guivre des Visconti, dont la queue forme souvent un nœud ou une 
boucle, voire avec le dragon des Tudor25. 

Une autre nouveauté, déjà soulignée, intervient également dans la tapisserie 
de Boston (1.8) : la présence d’eau, sortant de la gueule de l’animal. Aucune source 
ancienne ne mentionne cette faculté de la salamandre de cracher de l’eau. Mais 
au-delà de ce détail, c’est l’importance de la bouche, de son usage et de ce qui 
s’y exprime, qui prend de l’ampleur au fil des représentations. Elle est d’abord 
pourvue d’une langue, puis de dents et enfin de flammes et/ou d’eau. La langue 
est bien visible sur la médaille de 1504 (1.1) et sur les modèles qui en découlent 
(1.2-3), de même pour la salamandre représentée dans le manuscrit du Trésor de 
Brunetto Latini (1.4). Si la langue n’est pas visible sur les deux jetons (1.5-6), les 
exemplaires de l’imprimé de 1514 (1.7) présentent une langue-flèche qui est celle 
que l’on attribue habituellement au serpent ou au dragon. Enfin, sur la tapisserie 
de Boston (1.8), l’eau et le feu prennent la place de la langue ; la présence conjointe 
des deux éléments peut donc aussi symboliser le pouvoir bénéfique et maléfique 

22  La similitude est totale avec les représentations de dragons : voir par exemple la miniature de Bourdichon 
dans les Heures de Frédéric d’Aragon (Paris, BnF, ms. Lat. 10532, fo 380ro).

23  Comme par exemple la devise à la salamandre de l’écossais James, neuvième comte de Douglas (1426-
1488) ou bien celle d’Antonio di Ambrogio Spannocchi (1474-1503).

24  Sur un chapiteau de Chambord, dans une allégorie de la Prudence, le serpent traditionnel, derrière la 
femme qui se mire, est remplacé par une salamandre, alors que sur un autre chapiteau on assiste au combat de la 
salamandre et du dragon.

25  Voir par exemple la devise quasi similaire d’Henri  VIII Tudor dans Oxford, Bodleian Library, ms. 
Ashmole 1504, fo 15vo.



321L A  S A L A M A N D R E ,  D E V I S E  D E  F R A N Ç O I S  D ’A N G O U L Ê M E

de la parole26. De nouveaux champs sémiotiques s’ouvrent donc, qui semblent bien 
avoir été ajoutés au cours des ans. La langue, les dents, le feu, l’eau, sont tous à 
double sens, nourriciers ou destructeurs. S’il y a un bon et un mauvais feu, il y 
a aussi des dents sources de vie et de mort, une bonne et une mauvaise langue, 
une bonne et une mauvaise eau : « Ainsi le feu par l’eau remédié / Garde que l’eau 
ne me face nuysance / Ostant par l’un à l’autre la puissance / Me donnant vie en 
plaisir trop nyé27 ». 

À partir du jeton de 1512, la salamandre a tendance à s’inverser par rapport au 
modèle initial de 1504, pour prendre la forme d’un S, lettre terminale elliptique du 
nom de François28 et lettre symbolique par excellence. Ce sera par la suite sa position 
privilégiée, dans la très grande majorité de ses représentations29. La lettre S, parfois 
barrée (symbole de « fermesse »), est un emblème particulièrement répandu depuis 
le Moyen Âge, qui charrie avec lui tout un fond de sédiments herméneutiques30. 
Charles  VIII, Claude de France, Henry  VIII, les Bourbon et bien d’autres en 
ont fait usage. Élision du mot ESPÉRANCE (comme la lettre E ou ε), cette lettre 
emblématique est rapprochée de la mère du Christ et souvent imagée par la ceinture 
de la Vierge, en forme de S. La thématique chrétienne et mariale qui s’invite ici n’est 
pas un hasard. Rappelons que le projet qui s’étaye autour du jeune prince, né sous 
le signe astrologique de la Vierge, doit l’amener un jour, par la grâce de Dieu, au 
trône du roi très-chrétien. Sans entrer dans une étude trop poussée de la sémiotique 
de la salamandre qui dépasserait notre cadre, il nous faut rappeler que cet animal a 
été rapproché, tout au long du Moyen Âge, du thème biblique des trois enfants juifs 
dans la fournaise31, du Christ dans le feu de la Passion32, et de la pureté virginale 
dans le feu33. Jean Thenaud lui-même, dans ses Triumphes de Vertuz, miroir destiné 

26  Après l’avènement au trône, nous voyons encore eau et feu mélangés dans la gueule du même animal, à 
Chambord ou Azay-le-Rideau. Ailleurs, ce sont plusieurs salamandres qui alternent eau et feu ; d’autres encore 
entretiennent volontairement l’ambiguïté, comme celles de la façade de Saint-Louis-des-Français, à Rome, pour 
lesquelles on hésite entre la bouche à feu ou la lance à incendie, ou encore à Villers-Cotterêts.

27  Paris, BnF, ms. Fr. 25452, Poésies et épitres de François Ier, fo 43vo.
28  Ainsi, la répétition de F et de S figurés par la salamandre, sur les centaines de caissons sculptés de 

Chambord, forme une élision très visuelle du prénom royal, selon une habitude médiévale. L’animal prendra 
parfois également la forme d’un F, comme lettrine de certains manuscrits (c’est le cas de celui figurant sur le traité 
d’Amiens du 18 août 1527 : Londres, The National Archives, E 30/1114) ou d’un ƒ, sur la façade de la cathédrale de 
Beauvais, où un jeu de lettres a lieu entre minuscule et majuscule, initiale et terminale du prénom royal.

29  C’est aussi la posture traditionnelle de l’agneau de Dieu, avec sa tête retournée vers l’arrière. La 
ressemblance visuelle est là aussi très forte, mais aussi sémiotique (l’agneau immolé par le feu).

30  Elle évoque aussi bien le serpent que le Spiritus sanctus, la Spes ou encore le Salve.
31  Voir par exemple, Hippeau Célestin (éd.), Le Bestaire divin de Guillaume Clerc de Normandie, Genève, 

Slatkine reprints, 1970, p. 281, v. 2666-2667 (chap. 33 « De la salemandre »). Le troisième fils de François Ier reçut 
le nom d’Abdenago, le troisième enfant de la fournaise.

32  Voir au XIVe siècle la salamandre alchimique et christique d’Arnaud de Villeneuve : Arnaldi de Villanova 
medici acutissimi opera…, Lyon, Scipione de Gabiano, 1532, p. 304 (et Kues, Bibliothek des St. Nikolaus-Hospitals, 
ms. 201, fos 21vo-22ro).

33  Schiphower Johannes, Tractatus de immaculatae Virginis conceptione, Lubeck, Steffen Arndes, 1495,  
fo 101. C’est un proche de François de Moulins, avec qui il défend Jacques Lefèvre d’Étaples dans l’affaire des trois 



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0322

au prince, associe François à la couleur blanche, celle de la Vierge, des séraphins et 
de l’amiante, qui se purifient dans le feu, comme la « soye de salmendre »34.

Cette forme en S peut aussi renvoyer à des références plus savantes, 
particulièrement vétérotestamentaires. En effet, cette lettre est importante pour les 
humanistes hébraïsants car elle correspond à la lettre hébraïque Shin, révélatrice de 
mystère. Avec Aleph et Mem, elle fait partie des trois « lettres-mères » de la mystique 
juive35. Ces deux dernières sont associées respectivement à l’essence divine et à la 
parole, à l’air et à l’eau ; Shin correspond à l’esprit et au feu, mais aussi aux dents, 
selon le Sepher Yetzirah. Saint Jérôme en fera le symbole du Verbe, puis les cabalistes 
chrétiens y verront le Saint-Esprit et croiront même découvrir avec cette lettre, qui 
rend prononçable le Tetragrammaton (nom de Dieu) et équivaut au nom de Jésus, 
l’incarnation unique de Dieu en Christ36. Nous assistons vers la même époque à 
l’introduction de la lettre Shin-S dans le chiffre de François d’Angoulême. Sa 
devise et son chiffre subissent peut-être, à peu près en même temps, l’influence de 
rhétoriqueurs chrétiens ayant étudié la cabale, comme le franciscain Jean Thenaud, 
l’un des éducateurs du prince37.

Il faut enfin s’intéresser aux couleurs de l’animal. La première représentation 
en couleur (1.3), qui reprend le modèle de la médaille initiale, figure un animal 
vert. L’exemplaire suivant (1.4) donne lui aussi un dégradé de teintes à dominante 
verte. Sur la tapisserie de Boston (1.8), malgré ses teintes fanées, les salamandres 
présentent encore du vert par endroits, notamment sur leur dos. Par la suite, après 
l’avènement du prince, une analyse rapide montre la prédominance très nette de 
la couleur verte, même si elle n’est pas exclusive38. Cependant, et l’on pourrait s’en 
étonner, cette figure ne porte jamais dans ses représentations les couleurs réelles 
de la salamandre commune en France, c’est à dire le noir ou le noir et le jaune. Il 
convient de rappeler qu’au Moyen Âge, et au début de la Renaissance encore, on 

Maries en 1510 (Tractatus de beata Maria Magdalena). Le milieu franciscain fait la promotion de l’immaculée 
conception à partir du XIVe siècle. C’est ainsi que Bernardin de Busti rédige, pour le pape Sixte IV qui souhaite 
légiférer sur le sujet, le premier office en l’honneur de la conception de la Vierge (vers 1480) où il compare Marie 
à la salamandre. C’est aussi pendant cette période que l’amiante ou asbestos, la pierre hyacinthe, la salamandre et 
la Vierge Marie vont se trouver associées, car toutes blanchissent (se purifient) dans le feu. Nous approfondirons 
particulièrement le cas de l’amiante dans notre Encyclopédie, puisque la découverte de filons d’alun en Italie (une 
variante d’amiante) est liée à l’apparition de l’emblème de la salamandre dans les grandes familles seigneuriales et 
ecclésiastiques les exploitant.

34  Paris, BnF, ms. Fr. 144, Triumphe de Tempérance, fo 53vo (le manuscrit est daté de 1518).
35  Il est d’ailleurs possible que ces trois lettres aient été associées à la « Trinité des Angoulême » : Aleph 

pour Louise, Mem pour Marguerite et Shin pour François. Sur ce sujet, voir notre Encyclopédie emblématique au 
chapitre consacré au chiffre de François Ier (à paraître). 

36  Reuchlin Johann, La Kannale. De Arte cabalistica, éd. Secret François, Milan, Archè, 1995, p. 274 et 308.
37  Fourrier Thibaud et Parot François, « La « Cabale » de Jean Thenaud : un éclairage sur le « chiffre » de 

François Ier » dans Fabre Isabelle et Polizzi Gilles (dir.), Jean Thenaud, voyageur et écrivain entre Moyen Âge et 
Renaissance, actes du colloque (Montpellier-Mulhouse 2014), Genève, Droz, 2020.

38  Par exemple sur la tapisserie dite « de la Cène » (vers 1516-1524) où les salamandres sont vertes ou bien 
chez Jean Thenaud, vers 1518-1519, dans son Triumphe de Justice (Paris, BnF, ms. Fr. 144, fo 57vo). Mais, il en 
existe des exemples dorés, marrons, bleus, bicolores (vert et rouge), etc. 



323L A  S A L A M A N D R E ,  D E V I S E  D E  F R A N Ç O I S  D ’A N G O U L Ê M E

ne cherche pas à donner une image réelle de l’animal, mais une image vraie, c’est-
à-dire qui reflète toutes les propriétés qu’on lui attribue. Ainsi, la couleur associée 
à la salamandre emblématique doit-elle, dès son origine, évoquer avant tout ses 
qualités morales, en référence à la symbolique des couleurs, ou encore établir des 
liens avec d’autres devises. Le cercle familial des ancêtres directs de François Ier 
fournit quelques pistes : le vert fait partie des couleurs du roi Charles V, comme 
du « Comte Vert », Amédée VI de Savoie, ou encore de Louis II de Bourbon. Ce 
dernier retient particulièrement notre attention, en ayant parfois associé la couleur 
verte à la vertu d’espérance dans le contexte de la devise dynastique de la ceinture 
« Espérance »39. Les travaux de Michel Pastoureau ont d’ailleurs montré que cette 
association symbolique existait déjà au XIVe siècle40. La couleur de l’animal vient 
ainsi conforter un des sens que l’on peut associer à sa forme en S.

3. La salamandre et son mot

Seules cinq salamandres sur huit sont associées à un mot emblématique. L’image 
semble donc parfois se suffire à elle-même, sans être nécessairement accompagnée 
d’explications. Ces mots peuvent d’ailleurs être réunis en trois ensembles, puisque 
deux d’entre eux sont absolument identiques (1.5 et 1.6), deux sont manifestement 
apparentés (1.1 et 1.8) et un dernier est isolé, sans lien évident avec les autres (1.2).

La légende de deux jetons de 1512 et de 1514 Ignis ante ipsum precedet et 
inflammarit inimicos eius s’apparente plus à une sentence qu’à une devise. Nous 
avons vu que la réalisation de ces deux pièces est probablement liée à la carrière 
militaire de François d’Angoulême, d’où la mise en avant d’un seul aspect de la 
salamandre : ses qualités guerrières. De ce point de vue, elle se comporte comme 
le porc-épic de Louis XII, emblème essentiellement belliqueux. Les deux animaux 
visent alors un même objectif, confirmé sur le jeton de 1514 par la présence des 
armes milanaises. Cependant, nous l’avons souligné, la formule est extraite des 
Psaumes, comme un rappel du bon droit de cette campagne militaire pensée comme 
une guerre juste. Cet aspect de la salamandre ne sera pas écarté après l’accession 
au trône puisqu’il est repris avec le même mot le 6 juin 1518, lors de l’entrée de 

39  Voir Hablot Laurent, «  Ceinture ESPERANCE (Louis II de Bourbon)  » <  https://devise.saprat.fr/
embleme/ceinture-esperance-1 > (cons. le 04/02/2022).

40  Pastoureau Michel, « Une couleur en mutation : le vert à la fin du Moyen Âge », Comptes-rendus des 
séances de l’académie des inscriptions et belles lettres, 151, 2, 2007, p. 705-731, notamment p. 727-728. Le vert peut 
être associé également aux animaux ambigus, à la fois bénéfiques et maléfiques. Cette ambivalence est l’indication 
de la puissance supposée de l’animal, censé maîtriser un large spectre de qualités qu’il peut articuler entre elles.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0324

François  Ier à Angers41. En effet, nous y reviendrons, par rapport à l’emblème de 
son prédécesseur, la salamandre ne présente pas cet aspect univoque agressif, qui 
constituait la limite de la devise du porc-épic42. 

Un deuxième groupe de devises met en revanche en exergue l’idée de nourrir 
et d’éteindre : NOTRISCO ALBUONO STINGO ELREO dans la médaille de 1504 et 
NUTRISCO ET EXTINGO dans la tapisserie de Boston (1.8). Les deux mots ne sont 
pas identiques, le second étant à l’évidence la contraction du premier43. Le fait de 
condenser la phrase originale en deux mots reliés par une conjonction correspond 
mieux aux règles de l’impresa, et le sens en devient encore plus énigmatique. La notion 
de bien et de mal semble s’effacer. Le latin mâtiné d’italien reste compréhensible, 
tout en conservant une certaine ambigüité. Qui nourrit qui ? Qui éteint qui, du feu 
ou de la salamandre ? De plus l’image, nous l’avons vu, s’est adaptée à la nouvelle 
formule : l’eau qui sort de la gueule de l’animal, dans la tapisserie de Boston, tend à 
expliciter l’idée d’éteindre. Pour être exhaustif, il faut ajouter que la notion de feu 
est seulement allusive dans les deux mots. Après tout, il n’y a pas que le feu qu’on 
éteint, mais aussi les dissensions, la discorde, les passions. C’est cependant l’idée 
de nourrir qui pose le plus de problèmes. Anne-Marie Lecoq, de son côté, a retenu 
l’interprétation « je me nourris (au bon feu purificateur) et j’éteins (le mauvais feu 
destructeur) », en écartant la fonction nourricière44.

L’allusion au feu et à l’eau, au bien et au mal et à l’acte nutritif (nourrir ou 
être nourri) oriente vers une herméneutique essentiellement chrétienne, même si 
des échos antiques et vétérotestamentaires y transparaissent aussi45. Foi, constance, 
ardeur, courage, charité, prudence, sont des vertus suggérées par la devise, comme 
l’ont montré Anne-Marie Lecoq et Marie Holban, Mino Gabriele insistant quant à 
lui sur la dimension néoplatonicienne, en proposant une salamandre essentiellement 
tempérante. Nous y ajouterons la vertu de Justice, exprimée par l’éloquence 
et le pouvoir de la langue, donc du Verbe et du Saint-Esprit, soulignant aussi la 

41  Entrée du tres chrestien et chevaleureux roy de France [...] et de la tres noble Royne en leur [...] cite d’Angiers 
[...], s.l., s.d. (mais 1518), fo Avo.

42  Louis XII dut recourir à d’autres emblèmes pour tempérer sa communication, en adoptant notamment 
la ruche d’abeilles (symbole de concorde et de clémence), lors de son entrée à Gênes en 1507. Voir Hochner 
Nicole, Louis XII, les dérèglements de l’image royale (1498-1515), Seyssel, Champ Vallon, 2006, p. 186-190 et aussi 
notre Encyclopédie emblématique (à paraître), particulièrement la notice consacrée aux emblèmes de Louis XII.

43  La version longue initiale de la sentence réapparaît dans un manuscrit quelques années après le sacre, 
sous une forme altérée qui permet de douter que l’auteur maîtrise le dialecte qu’il emploie : NVTISCO EL BOENO 
STINGVO EL REO. La salamandre a une position identique à celle de la médaille, mais n’en est pas la copie exacte, 
seulement approximative (BnF, ms. Fr. 10420, fo 8 vo).

44  Anne-Marie Lecoq, François Ier…, op. cit., p. 42.
45  Feu et eau, nourrir ou être nourri, se retrouvent dans le Traité de l’Âme d’Aristote (lib. II, chap. IV) et 

son commentaire par Thomas d’Aquin (Sentencia libri De anima, livre II, 416-21) : le feu se nourrit, alors que 
l’eau nourrit, ce qui nourrit est l’âme, ce qui est nourri est le corps. Saint Augustin a lui aussi mis en rapport la 
salamandre dans le feu et la purgation de l’âme (De civitate Dei XXI, chap. II, XXI, chap. II et IV). Quant au thème 
de l’amour profane et sacré, récurrent dans la poésie médiévale, a été associé très tôt à l’ardeur de la fournaise où 
vit la salamandre, (Pétrarque, Canzoniere, CCVII, 40-45, par exemple).



325L A  S A L A M A N D R E ,  D E V I S E  D E  F R A N Ç O I S  D ’A N G O U L Ê M E

dimension nourricière de la salamandre, trop vite écartée et son caractère marial, 
passé inaperçu. C’est finalement l’intégralité des vertus cardinales et théologales 
qui, à terme, c’est-à-dire au moment de l’accession au trône, se refléteront dans cet 
emblème. La version réduite deviendra en effet le mot « officiel » de la salamandre 
de François Ier. L’idée en était exprimée dès la première mention de 1504, bien qu’il 
semble qu’il se soit écoulé plusieurs années avant l’apparition de la formule courte. 
Encore faut-il noter que celle-ci connaîtra de nombreuses variantes, sous des formes 
passives, actives ou même déponentes : nutrisco, nutrio, nutrior, nutriscor, extingo, 
extinguo, extinguor, stingo, stinguo, estinguo…

Le troisième et dernier type de mot (VITA ET MORS) apparaît enfin sur 
la deuxième médaille produite en 1504 (1.2), trop vite écartée par A.-M. Lecoq, 
arguant de sa qualité inférieure à celle de 1504 et la jugeant bien postérieure. De 
plus, une mauvaise lecture du mot (Et mors vita : « et la mort, vie »), reprise par 
M. Gabriele (« la mort est vie ») lui retire tout son sens. Ce mot en latin, qu’il faut 
lire en réalité Vita et mors (« vie et mort »), devient plus (ou trop) compréhensible, 
réduit à une simple dualité (source de vie et de mort), qui l’appauvrit, comme nous 
l’avons vu. Ce mot associé à la salamandre n’est pas totalement isolé. Dès la fin du 
XVe siècle, la médaille pour Antonio Spannocchi, évoquée plus haut, présentait 
déjà une salamandre dans les flammes avec la légende Ignis ipsam recreat et me 
cruciat, où transparaît aussi l’idée de vie et de mort. Nous avons vu également 
que l’ouvrage susmentionné de Guillaume Budé, en 1535, unissait salamandre et 
phénix en un seul mot au sens très proche : MORIOR ET REVIVISCO46.

Cependant, cette sentence (VITA ET MORS) renvoie surtout à des citations 
bibliques connues : « Devant toi il a mis le feu et l’eau, selon ton désir, étends la 
main. Devant les hommes sont la vie et la mort, à leur gré, l’une ou l’autre leur est 
donnée » (Ecclésiaste, 15, 16-17). Eau et Feu, Vie et Mort, Bien et Mal deviennent 
ici synonymes, dans l’évocation du libre-arbitre de l’homme. Cette médaille est 
finalement tout à fait cohérente avec les autres mots. Dans le deuxième groupe 
(nourrir-éteindre), le bien et le mal (1.1) et l’eau et le feu (1.8) sont bien présents. 
Dans le premier groupe (Ignis ante ipsum precedet…), l’idée d’une guerre juste 
pour obtenir la paix, d’un mal pour un bien, vient parfaitement s’inscrire dans 
la même logique. La médaille « vita et mors » crée donc un lien entre les autres 
formules.

Une autre occurrence biblique, dans les Proverbes de Salomon (XVIII, 21), 
réintroduit le rôle de la langue et l’idée de nourrir : « Mort et vie sont au pouvoir de 
la langue, / Ceux qui l’aiment mangeront de ses fruits ». L’intégralité des Proverbes  
10-22 est consacrée à l’usage de la langue, de la bouche, du verbe, avec de nombreuses 
allusions au feu et à l’eau, au bien et au mal. François Ier, dont l’ascendance astrologique 

46  Budé G., De Transitu Hellenismi…, op. cit., fo A2ro.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0326

est Mercure, dieu de l’éloquence, est réputé pour ce don, qui fut un aspect important 
de son cursus éducatif. Il est également associé à l’« Hercule gallicque », qui charme 
les hommes par sa parole et les retient captifs par des chaînes d’or reliant sa langue 
aux oreilles des auditeurs47. Ainsi, Jean Thenaud consacre un long chapitre dans 
son Triumphe de Temperance (achevé en 1518) à la maîtrise du verbe, qui s’ouvre 
justement sur cette citation biblique : « Nous trouvasmes a l’entree desdicts maraiz 
ung monastere moult semblable a la Grande Chartreuse. Sur la porte d’icelluy estoit 
escript mors et vita in manu lingue48 ».

La continencia ou custodia linguae, cette « garde de la langue » ou « discipline 
des mots », contre les péchés de cet organe (à qui a été pourtant confiée la possibilité 
du Salut), est une des antiennes de l’éducation chrétienne. Saint Jacques, dans ses 
épîtres consacrées au péché de la langue, référence sans cesse reprise au Moyen Âge, 
ne déclare-t-il pas :

Voyez comme un petit feu allume une grande forêt ! Et la langue est un feu, 
le monde de l’injustice ; la langue est placée parmi nos membres comme celle 
qui tache le corps tout entier et enflamme le cours de l’existence enflammée 
qu’elle est par la géhenne. En effet, toute espèce de bête sauvage et d’oiseaux, 
de reptiles et d’animaux marins est domptée et a été domptée par l’espèce 
humaine, mais la langue, aucun des hommes ne peut la dompter ; mal sans 
repos, remplie qu’elle est d’un venin mortel. Par elle nous bénissons le Seigneur 
et Père et par elle nous maudissons les hommes qui ont été faits à l’image de 
Dieu ! De la même bouche sortent bénédiction et malédiction ! Il ne faut pas, 
mes frères, qu’il en soit ainsi. Est-ce que du même orifice la source fait jaillir 
le doux et l’amer ?49 

La dernière ligne citée peut être appliquée au cas de notre salamandre, dont 
la bouche peut ainsi exprimer concorde ou discorde, charité ou orgueil, qui peut 
être fertile ou stérile, édifiante ou destructrice. De nombreux auteurs du Moyen 
Âge comparent la langue, dont la puissance est ambivalente, à un animal féroce et 
venimeux, au feu inextinguible, à l’épée, à la flèche qui peut frapper « de près comme 
de loin ». La langue du Léviathan n’a-t-elle pas été crochetée par un hameçon faisant 
office de corde, comme le déclare Grégoire Ier dans ses Moralia in Job ? C’est ainsi 
que certaines catégories de serpents, comme les «  sereines » ou «  syrenes  », sont 

47  Voir notamment Tory Geoffroy Champ Fleury, Paris, Geoffroy Tory-Giles Gourmont, 1529 ou l’entrée à 
Paris de Henri II en 1559 : François Ier y est représenté en Hercule, enchaînant les états par sa parole.

48   Paris, BnF, ms. Fr. 144, op. cit., fo 61vo, sur lequel voir Schuurs-Janssen Titia J. et Stuip René E. V. (éd.), 
Le Triumphe des Vertuz, quatrième traité, Le Triumphe de Temperance, Genève, Droz, 2010, p. 145.

49  Jacques 3, 3-12.



327L A  S A L A M A N D R E ,  D E V I S E  D E  F R A N Ç O I S  D ’A N G O U L Ê M E

convoquées, par exemple dans La Somme le Roi50 ou les bestiaires, en rapport avec ce 
péché. Mais c’est dans le Speculum Morale de Vincent de Beauvais (livr. III, dist. 3), 
best-seller médiéval, que la salamandre est explicitement associée au péché de la 
langue qui corrompt tout. Il est intéressant de noter que la « discipline du Verbe » 
est particulièrement adaptée à l’éducation du prince comme à celle des religieux, 
particulièrement aux membres des ordres mendiants qui élaborent d’ailleurs toute 
une réglementation spécifique de la parole51. 

Remarquons pour finir que la citation des Proverbes réintroduit également la 
fonction nourricière de la salamandre. Non seulement elle se nourrit au feu, l’alimente 
de son corps –  thèmes aristotéliciens, en rapport avec l’âme et le feu (génération 
et nutrition)  – mais elle dispense aussi ses fruits. Cette fonction nourricière ne 
disparaîtra pas après l’avènement. Les sculptures de l’oratoire de François  Ier au 
château de Chambord (1540) en témoignent. Sur une série de six caissons de la 
voûte, les salamandres sont accompagnées d’une autre petite salamandre accrochée 
par sa gueule à un de leurs doigts, comme pour se nourrir de sa chair et de son 
sang, dans une évocation de l’eucharistie. À l’image du pélican de piété qui protège 
ses petits de ses ailes déployées, la salamandre protège en éteignant le mauvais 
feu : comme l’oiseau déchire son corps de son bec pour nourrir sa progéniture, le 
batracien se laisse dévorer par son rejeton. Dans ce château dynastique, il faut y voir 
aussi l’idée de transmission à la descendance. Il existe d’ailleurs une autre sculpture, 
dans la lanterne de Chambord, qui illustre le mot de manière littérale, comme un 
rébus  : deux salamandres se contorsionnent dans les flammes, l’une nourrissant 
l’autre d’une «  manne  » indéfinie, tout en crachant de l’eau pour éteindre le feu 
(NUTRISCO ET EXTINGO).

Guillaume Briçonnet, en 1521, dans sa correspondance avec Marguerite 
d’Angoulême52 dont il est le confesseur, rédige un véritable traité sur la Trinité 
que forment l’eau, le feu et la manne, « qui sont un » : « L’eaue povons attribuer au 
superceleste Pere eternel. Le feu au debonnaire Jesus. Le fruict au Sainct-Esperit, 
qui procede d’eulx comme le fruict de l’arbre, de l’eaue et du feu53 ». Il termine sa 
démonstration par l’évocation de la salamandre  : «  Je desire de tout mon cœur 
que soiez tous vraiz salamandres de Dieu et que l’effect soit selon la devise54 ». Ces 
vraies salamandres ne peuvent vivre en dehors de la fournaise de charité, unies 

50  Paris, BnF, ms. Fr. 938, Frère Laurent, La Somme le Roi, fo 32 le péché de la langue y est traité longuement 
aux fos 26-39.

51  Sur le sujet, voir Casagrande Carla et Vecchio Silvana, Les péchés de la langue, Paris, Cerf, 1991. À cette 
occasion nous remercions Carla Casagrande pour les indications qu’elle a bien voulu nous communiquer au sujet 
du rapport entre ce péché de la langue et les attributs de la salamandre (feu et eau dans, ou autour de la bouche).

52  Guillaume Briçonnet, Marguerite d’Angoulême. Correspondance 1521-1524, éd. Martineau Christine, 
Veissière Michel et Henry Heller, Genève, Droz, 1975, t. I, p. 76-128, lettres 18-21.

53  Ibid., lettre 19, p. 96.
54  Ibid., lettre 20, p. 113.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0328

avec les hiérarchies angéliques. Elles « enflambent autrui d’amour et feu éternel », 
se repaissent de la manne, « pain de vie et d’entendement » et s’abreuvent d’« eau 
évangélicque  », «  eau de purgation, illumination et perfection  ». La salamandre 
trinitaire de Guillaume Briçonnet témoigne clairement des différentes fonctions 
attribuées à la devise de François d’Angoulême.

La médaille portant la sentence VITA ET MORS nous permet ainsi d’éclairer 
le sens des autres mots et de les relier entre eux. Voilà confirmé le fait qu’elle 
participe bien aux tâtonnements autour de l’élaboration de l’emblème de François 
d’Angoulême et que la langue (le verbe) y est mise en exergue. Rappelons que la 
bouche a une double fonction, celle d’alimenter et de communiquer : l’une relève du 
corps l’autre de l’âme, l’une de la nature l’autre de la culture. 

Conclusions

Le projet emblématique et plus particulièrement le choix d’une devise pour François 
d’Angoulême, démarre en 1504, à la faveur de la réaction engendrée par le traité de 
Blois et le projet de mariage entre Claude de France et Charles d’Autriche. Cette 
première offensive emblématique se termine par les fiançailles de Claude et François 
en 1506, date à laquelle est frappé un jeton, malheureusement non identifié. L’année 
1512 marque une nouvelle accélération du processus. En effet, tout espoir d’héritier 
disparaît pour Anne de Bretagne et Louis XII, François entre au Conseil et obtient 
son premier gouvernement militaire. À partir de là, manuscrits, médailles, jetons, 
tapisseries se multiplient. Dans les deux dernières années qui le séparent du trône, 
non seulement la devise atteint sa forme définitive, mais la cordelière franciscaine 
prend une valeur emblématique dans la foulée de la béatification de François de 
Paule (1513) et le collier de l’ordre de Saint-Michel vient compléter les armes du 
prince55. Lorsque le décès attendu de Louis XII survient, François Ier dispose d’un 
arsenal emblématique parfaitement opérationnel.

L’inventaire des premières représentations de sa devise, correspondant à la 
genèse de l’emblème, met en évidence son processus d’élaboration. Dans un premier 
temps, différents matériaux, tant chrétiens que néoplatoniciens, convergent afin 
d’établir une base herméneutique. La médaille chargée du mot VITA ET MORS 

55  Ces différents sujets sont traités dans notre ouvrage à paraître L’Encyclopédie emblématique de François Ier. 
Sur le chiffre royal, voir Fourrier Th. et Parot F., « La cabale de Jean Thenaud… », art. cit.



329L A  S A L A M A N D R E ,  D E V I S E  D E  F R A N Ç O I S  D ’A N G O U L Ê M E

révèle que tout le processus de construction ne s’est pas arrêté là, comme si la 
première mouture s’était avérée insatisfaisante, insuffisante. Le travail se poursuit 
donc dans les années suivantes, en vue de faire concorder image et mot, dans 
différentes versions de la devise. Sa polysémie s’élargit, au-delà du bien et du mal, 
par l’adjonction d’une fonction nourricière, du don d’éloquence, du pouvoir de la 
langue ou encore le renvoi à la symbolique liée à la lettre S. Ce tâtonnement créatif, 
jusqu’au seuil de l’avènement au trône, permet d’identifier les thématiques que 
souhaitaient y inscrire ses concepteurs, sans doute dès l’origine.

Pour l’essentiel, il s’agit d’une herméneutique chrétienne, christique et mariale, 
conforme au projet de vie royal à inculquer à son destinataire56. Rappelons qu’une 
devise est un modèle à suivre tout au long de la vie (ce que confirme le discours 
de Guillaume Briçonnet). S’y ajoutent, parce qu’ils sont compatibles, des thèmes 
humanistes néoplatoniciens  : la tempérance antique se fait par exemple l’écho de 
l’attrempance chrétienne. De plus, la vertu de justice s’affirme progressivement à 
travers la promotion visuelle du pouvoir de la langue, de l’éloquence, donc du Verbe. 
La parole du Juste n’est-elle pas comparable « à une source vive qui console, rassasie, 
adoucit, nourrit, guérit  » déclare déjà au XIIIe siècle le De lingua57  ? À l’issue de 
ce processus d’inventio, les sept vertus, cardinales et théologales, seront lisibles à 
travers figure et mot58. 

La devise résume ainsi tout le programme éducatif, véritable miroir du prince 
aux dimensions morales, politiques et religieuses autour de la discipline de la parole 
qu’un Raimon Lulle, dans son De affatu, ira même jusqu’à qualifier de « sixième 
sens ». Elle est à l’image de François de Moulins de Rochefort et Jean Thenaud, ses 
probables inventeurs, les deux rhétoriqueurs chrétiens choisis par Louise de Savoie 
pour former son fils à la citoyenneté de la civitas Dei et à son futur rôle de monarque, 
durant cette décennie décisive.

Ce processus débouche donc, peu avant le sacre, sur une devise plus aboutie, 
non figée pour autant, comme le montreront ses nombreuses déclinaisons par la 
suite. Bien des représentations ultérieures de la devise de François Ier se trouveront 
éclairées par ces tâtonnements initiaux. Cette grande plasticité prouve l’excellence 
du choix, puisqu’il a été possible à ses inventeurs d’en améliorer l’herméneutique 
dans le temps, sans n’avoir recours ni à un changement d’emblème, ni même à 
une modification significative de ses caractéristiques essentielles. D’autre part, 

56  En ce sens, il s’agit bien d’une salamandre « francoyse ». Rappelons que la nation France, particulièrement 
consciente d’elle-même en ce début de la Renaissance, comme l’ont remarqué plusieurs chercheurs, ne s’est pas 
contentée de copier ses voisins, l’Italie en particulier. Ses emprunts, dans de nombreux domaines ont été source de 
transformations, d’adaptations, d’innovations. Ce que confirme également le domaine emblématique.

57  Oxford, ms. Lincoln 56, Robert Grosseteste, De lingua, fos 226ro-227vo.
58  Le franciscain Bonaventure, dans son Échelle d’or des vertus (chap.  V), déclare par exemple que la 

salamandre, « sage entre les sages » est le symbole de la Prudence, de « la diligence dans l’opération » : sans ailes, 
ses pattes sont cependant agiles et véloces. De même la diligence donne des ailes à l’homme prudent.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0330

l’élargissement et la complexification de sa polysémie finit par produire une image 
et un mot parfaitement conformes aux canons de l’emblématique médiévale. 
Cette devise incarne tout le savoir et la pédagogie du Moyen Âge, fondée sur 
l’encyclopédisme et la stratification à plusieurs niveaux. Elle précède le modèle 
du hiéroglyphe renaissant, dont la sémiotique sera réduite par une explicitation 
écrite.



L’étude des devises part généralement d’un individu ou d’une famille, parfois aussi d’un 
corpus d’images ou de mots1, mais pour ainsi dire jamais d’un contexte monumental 
spécifique. Une démarche emblématique peut-elle être liée à un type d’édifice, à une 
mode monumentale ? C’est cette question que j’aimerais poser à propos des Saintes-
Chapelles. Il n’y eut à l’origine qu’une seule Sainte-Chapelle  : celle que saint Louis 
fonda à Paris pour exalter les reliques de la Passion, qu’il venait d’acquérir à prix d’or. 
Mais dès le XIVe siècle, divers princes de la maison de France acquirent des parcelles 
de ces reliques et fondèrent à leur tour, dans leurs palais, des répliques symboliques 
du monument originel. En deux siècles, une douzaine de nouvelles Saintes-Chapelles 
virent ainsi le jour, et les Bourbons furent liés à la moitié d’entre elles – ce qui n’est 
évidemment pas anodin2. 

La première de ces chapelles est celle de Bourbon-l’Archambault, fondée par le 
duc Louis Ier en 1315 et très largement augmentée par Jean II dans les années 1480 – il 

1  Je renvoie naturellement ici à Hablot Laurent, La devise, mise en signe du prince, mise en scène du pouvoir. 
Les devises et l’emblématique des princes en Europe à la fin du Moyen-Âge, thèse de doctorat, Université de Poitiers, 
2001, ainsi qu’à la base Devise, qu’il a réalisée (< https://devise.saprat.fr >). 

2  Pour une réflexion d’ensemble sur le phénomène des Saintes-Chapelles princières, je me permets de 
renvoyer à mon article : « L’ érection des Saintes-Chapelles dans la France des XIVe et XVe siècles », dans Crouzet-
Pavan Élisabeth et Maire-Vigueur Jean-Claude (dir.), L’art au service du prince. Paradigme italien, expériences 
européennes (vers 1250-vers 1500), actes du colloque (Paris 2013), Rome, Viella, 2015, p.  115-139. Voir aussi 
Noblet Julien, Collégiales castrales et Saintes-Chapelles à vocation funéraire dans le royaume de France (1450-1560), 
thèse de doctorat, Paris IV, 2005 et id., En perpétuelle mémoire. Collégiales castrales et Saintes-Chapelles à vocation 
funéraire en France (1450-1560), Rennes, PUR, 2009. En revanche, on ne peut utiliser qu’avec la plus grande 
circonspection les travaux de Billot Claudine, « Les Saintes-Chapelles (XIIIe-XIVe siècles). Approche comparée 
de fondations dynastiques », Revue d’histoire de l’Église de France, 73, 191, 1987, p. 229-248 et ead., Les Saintes-
Chapelles royales et princières, Paris, éd. du Patrimoine, 1998.

Les Saintes-Chapelles des Bourbons 
(1315-1540) et leurs devises :

 exaltation et sanctification d’une lignée

Laurent Vissière
Université d’Angers

https://devise.saprat.fr


D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0332

fit même construire un second édifice juxtaposé au premier3. Charles Ier et le même 
Jean II investirent aussi la chapelle palatiale de Riom qui, fondée par le duc de Berry, 
acquit le statut de Sainte-Chapelle dans les années 14804. À la même époque, la branche 
cadette et rivale des Bourbon-Montpensier fonda celle d’Aigueperse (1475)5, puis celle 
de Champigny-sur-Veude (début du XVIe siècle), même si le bâtiment ne fut édifié 
que dans les années 1520-15406. On peut rattacher à cette famille, la Sainte-Chapelle 
de Thouars, fondée par Louis de La Trémoille et son épouse, Gabrielle de Bourbon-
Montpensier7. Du début du XVIe siècle date enfin la Sainte-Chapelle de Vic-le-Comte, 
fondée par Jean Stuart et Anne de La Tour, qui était une Bourbon-Vendôme par sa 
mère8.

Ces fondations furent donc le fait de parents très proches, et souvent en rivalité 
– c’est notamment le cas des Montpensier avec la branche aînée de la famille. Elles 
avaient pour point commun d’exalter, voire de sanctifier leur lignée, qui se rattachait 
directement au saint roi et, par l’intermédiaire des reliques de la Passion, au Christ 
lui-même. Il n’est donc pas inintéressant de s’attacher aux emblèmes et devises que les 
fondateurs ont puisés dans l’énorme arsenal emblématique des Bourbons et mis en 
avant dans ces nouveaux édifices de grand prestige.

3  Notre connaissance de cette Sainte-Chapelle aujourd’hui disparue doit beaucoup à la synthèse, riche 
mais souvent fautive, de Gélis-Didot Pierre et Grassoreille Georges, Le château de Bourbon-l’Archambault, Paris, 
Chamerot, 1887. Elle a été renouvelée par Gautier Marc-Édouard, Les ducs de Bourbon face à la mort : les élections 
de sépulture (fin XIIe-début XVIe siècle), thèse de doctorat, ENC, 2002, vol. I, p. 148-156, et par Mattéoni Olivier, 
Un prince face à Louis XI. Jean II de Bourbon, une politique en procès, Paris, PUS, 2012, p. 160-161 et 199-210. 
Contrairement à ce qu’avance Cl. Billot, il n’y a jamais eu deux Saintes-Chapelles au château, mais deux édifices 
(une chapelle vieille et une neuve), le chapitre canonial restant un. Sur cet édifice voir aussi Robin Antoine, 
«  Bourbon-L’Archambault, Sainte-Chapelle  » <  https://armma.saprat.fr/monument/bourbon-larchambault-
sainte-chapelle-ancienne-chapelle/ > (cons. le 24/02/2020).

4  Sur cette fondation, voir : Raynaud Clémence, « La Sainte-Chapelle de Bourges : le grand dessein du duc 
de Berry », Bulletin monumental, 162, 2004, p. 289-302 ; ead. et Chancel-Bardelot Béatrice (dir.), Une fondation 
disparue de Jean de France, duc de Berry. La Sainte-Chapelle de Bourges, catalogue de l’exposition (Bourges 2004), 
Paris, Somogy, 2004.

5  Sur la Sainte-Chapelle d’Aigueperse : Vissière Laurent, « Capitale malgré elle ? Aigueperse au temps des 
Bourbon-Montpensier (v. 1415-1505)  », dans Le duché de Bourbon, actes du colloque (Moulins 2000), Saint-
Pourçain, Bleu autour, 2001, p.  153-168  ; Hamon Étienne, «  La fondation de la Sainte-Chapelle d’Aigueperse 
en 1475 », dans Fournié Michelle (dir.), Les collégiales dans le Midi de la France au Moyen Âge, actes de l’atelier-
séminaire (Carcassonne 2000), Carcassonne, éd. du CVPM, 2003, p.  175-192  ; Hamon Étienne et Vissière 
Laurent, «  La Sainte-Chapelle d’Aigueperse  », Congrès archéologique de France, vol. CLVIII, Basse-Auvergne, 
Grande Limagne, Paris, Société française d’archéologie, 2003, p. 15-22.

6  Bossebœuf Louis-Auguste, Le Château et la Sainte-Chapelle de Champigny-sur-Veude, Tours, Bourez, 
1881 ; Noblet J., Collégiales castrales…, op. cit., p. 229-246.

7  Vissière Laurent, «  Sans poinct sortir hors de l’orniere  ». Louis II de La Trémoille (1460-1525), Paris, 
Champion, 2008, p. 380-394.

8  Sur Vic-le-Comte  : Fouilhoux Jean-Baptiste, Monographie d’une paroisse. Vic-le-Comte, Clermont-
Ferrand, Bellet, 1899-1909 ; Noblet J., Collégiales castrales…, op. cit., p. 488-503.

https://armma.saprat.fr/monument/bourbon-larchambault-sainte-chapelle-ancienne-chapelle/
https://armma.saprat.fr/monument/bourbon-larchambault-sainte-chapelle-ancienne-chapelle/


333L E S  S A I N T E S - C H A P E L L E S  D E S  B O U R B O N S  (1 315 -15 4 0)  E T  L E U R S  D E V I S E S

1. Les marqueurs emblématiques : l’individu ou le lignage ?

Destinées à exalter le lignage sanctifié des Bourbons, les Saintes-Chapelles devaient 
se présenter comme de véritables écrins emblématiques. Mais ces édifices, par leur 
outrance ostentatoire, furent aussi des victimes toutes désignées du vandalisme 
révolutionnaire, et la majeure partie de leur matériel héraldique et emblématique 
a disparu (Bourbon-l’Archambault fut même rasé). Ce qui ne facilite pas l’enquête.

Les devises récurrentes : la ceinture et le chardon

La première question qui se pose concerne, bien sûr, les devises communes. Dans 
leur compétition monumentale, les Bourbons conservaient-ils l’unité du lignage par 
l’emploi de quelques devises spécifiques ? 

De fait, on retrouve de manière récurrente la ceinture d’espérance et, dans une 
moindre mesure, le chardon. La devise de la ceinture, l’une des premières connues à la 
cour de France, aurait été adoptée par le duc Louis II à la Noël 1366 ; quant au chardon, 
il s’agit d’une devise plus tardive, probablement adoptée dans la seconde moitié du XVe 
siècle par Charles II, et largement utilisée par Pierre II9. De ce simple constat, il appert 
que la première Sainte-Chapelle de Bourbon, fondée au début du XIVe siècle, n’avait 
probablement pas reçu de décor emblématique très développé  ; il fallut attendre les 
travaux d’agrandissement et d’embellissement, menés par Jean II, et surtout par Pierre II  
et Anne de France, pour en voir apparaître un en ce lieu. Les descriptions anciennes 
montrent en effet l’omniprésence de la ceinture et des chardons sur les menuiseries 
et les vitres, en général associés au chiffre PA. Le couple ducal s’était notamment fait 
construire un petit oratoire en bois, tout orné d’écus, mais où se trouvait aussi « la ceinture 
d’esperance repliée à l’entour, elle [était] aussy seule et à part de couleur bleue à boucles et 
viroles d’or et le chardon à feuilles vertes, testes et fleurs bleuastres argentées », si l’on en 
croit la description de M. Dubuisson-Aubenay en 164610. Du décor emblématique de la 
Sainte-Chapelle d’Aigueperse ne subsiste que le vitrail de la rose carrée, et celui-ci offre 
de magnifiques chardons (fig. 1). Souvent datée de 1480 environ, cette rose est sans doute 
plus tardive et pourrait avoir été mise en place au début du XVIe siècle, dans le cadre 
des travaux entrepris par Charles de Bourbon. La ceinture se retrouve ponctuellement 
dans la Sainte-Chapelle de Thouars – notamment sur le portail principal (fig. 2) – et, de 
manière beaucoup plus appuyée, dans celle de Champigny (fig. 3). 

9  Sur ces devises  : Hablot Laurent, «  La ceinture Esperance et les devises des Bourbon  », dans Perrot 
Françoise (dir.), Espérance  : le mécénat religieux des ducs de Bourbon à la fin du Moyen Âge, catalogue de 
l’exposition (Souvigny 2001), Souvigny, Ville de Souvigny, 2001, p. 91-103. Voir aussi Hablot Laurent, « Ceinture 
esperance (Louis II de Bourbon) » < https://devise.saprat.fr/embleme/ceinture-esperance-1 > < https://devise.
saprat.fr/embleme/ceinture-esperance-1 > et id. « Chardon (Charles Ier de Bourbon) » < https://devise.saprat.fr/
embleme/chardon > (cons. le 24/02/2021).

10  Gélis-Didot P. et Grassoreille G., Le château de Bourbon-l’Archambault…, op. cit., p. 108.

https://devise.saprat.fr/embleme/chardon
https://devise.saprat.fr/embleme/chardon


D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0334

Confrontations emblématiques

La présence de devises récurrentes montre qu’il s’agissait bien de marqueurs lignagers. 
Mais elles se trouvaient, à l’occasion, associées ou confrontées à d’autres devises. 

La Sainte-Chapelle de Thouars en fournit une bonne illustration. L’édifice fut 
fondé au cœur du château nouvellement acquis par les La Trémoille. Louis II laissa 
sa femme Gabrielle en superviser le chantier, mais il entendait aussi affirmer son 
nouveau statut, quasi princier, et enraciner son pouvoir territorial dans la vicomté de 
Thouars, si longtemps convoitée par sa famille11. Du point de vue de l’emblématique, 
la Sainte-Chapelle se présente vraiment comme le monument de Louis II, car sa 
devise – la roue dentée de sainte Catherine, avec le mot SANS POINCT SORTIR 
HORS DE L’ORNIERE – se retrouvait absolument partout, à l’intérieur comme 
à l’extérieur, y compris sur son tombeau monumental12. Gabrielle de Bourbon-

11  Vissière L., « Sans poinct sortir hors de l’orniere »…, op. cit., chap. IX. 
12  « On voyait partout la devise du chevalier sans reproche, à savoir une roue avec des rasoirs, ce qui veut 

dire qu’il a tout taillé en pièces en toute hâte, comme tourne une roue, sans aucun reproche », note le voyageur 

F ig . 1  – A ig u e p e r s e , S a in t e -C h a p e lle , d é t a il d e  la  ro s e .



335L E S  S A I N T E S - C H A P E L L E S  D E S  B O U R B O N S  (1 315 -15 4 0)  E T  L E U R S  D E V I S E S

Montpensier avait conservé la ceinture d’espérance, mais en adoptant la devise de 
son mari ; on voit ainsi les deux devises sur un manuscrit de ses œuvres, qu’elle fit 
elle-même enluminer13. 

La Sainte-Chapelle de Champigny offre un cas de figure totalement différent, 
puisque le monument a été voulu par Louis Ier de Bourbon, prince de La Roche-
sur-Yon (†  1520) et sa femme Louise de Bourbon-Montpensier (1482-1561), dont 
le mariage réunissait plusieurs branches du lignage. Comme la Sainte-Chapelle 
a sans doute été construite entre 1520 et 1549, on peut supposer que c’est Louise 
qui en supervisa d’abord les travaux. Quand son mari mourut, en 1520, son fils 
Louis II (1513-1582) n’avait en effet que sept ans. Le monument reprend la ceinture 
d’espérance sous toutes ses formes, ainsi d’ailleurs que le cerf volant royal, que 
Pierre II et le connétable de Bourbon avaient un temps adopté14. Cela dit, l’animal 
apparaît plutôt comme un tenant d’écu que comme une devise à part entière (fig. 5).

La grande frise du fronton de l’édifice montre trois devises alternées  : la 
ceinture en S, l’aile couronnée (soit la lettre L, soit une véritable aile emplumée, qui 
constitue une devise parlante) et le bourdon du pèlerin, une devise, semble-t-il, de 
Jacqueline de Longwic (ou Longwy), mariée à Louis II en 1538 (et morte en 1561) 
(fig. 3) ; la frise intérieure montre des lances brisées jetant du feu, probablement une 
ancienne devise du connétable de Bourbon15, reprise par Louis II de Bourbon, avec 
le mot DIFFICULTAS FACILIS16 (fig. 4). Aucune de ces devises, sinon la ceinture, ne 
porte cependant de mot, et il faudrait pouvoir préciser exactement leur place dans 
le système emblématique de la Sainte-Chapelle. Une chose est sûre cependant, c’est 
que l’aile couronnée, sous ses deux formes, sert de devise principale, correspondant 
aussi bien à Louis Ier qu’à sa femme Louise et à leur fils Louis II. Elle est même, à 
l’occasion, associée à la ceinture d’espérance.

Elie Brackenhoffer en 1640 : Brackenhoffer Elie, Voyage en France, vol. I, 1643-1644, éd. H. Lehr, Nancy, Berger-
Levrault, 1925, p. 239. Sur la devise de Louis II de La Trémoille : Vissière Laurent, « Les signes et le visage. Étude 
sur les représentations de Louis II de La Trémoille », Journal des savants, 2009-2, p. 211-282.

13  Paris, AN, 1 AP 220, Gabrielle de Bourbon, Petit traicté sur les doulleurs de la Passion du doulx Jesus et de 
sa benoiste mere, fo 1vo (reproduit dans Vissière L., « Les signes et le visage… », art. cit., p. 261).

14  Voir à ce propos Hablot Laurent, « Cerf ailé (Pierre II de Bourbon) » < https://devise.saprat.fr/embleme/
cerf-volant > et id., « Cerf ailé (Charles III de Bourbon) » < https://devise.saprat.fr/embleme/cerf-aile > (cons. le 
24/02/2021).

15  Elle se retrouve par exemple dans une page de devises dessinées pour le connétable (Paris, BnF, ms.  
Fr. 24461, fo 140vo).

16  Cette devise a été utilisée lors de l’entrée de Louis II à Beaujeu le 13 juillet 1564. Sur le portail de l’hôpital, 
on lisait « DIFFICULTAS FACILIS, avec des lances brisées gectans feu » ; on voyait aussi « des barbacanes qui 
sont les devises qui sont painctes à Champigny » : Discours de l’entree de tres illustre et tres puissant prince Louis 
de Bourbon, deuxieme de ce nom, duc de Montpensier, en sa ville de Beaujeu, le tresieme jour de juillet MCLXIV, 
Beaujeu, Longin, 1564 (reprint Lyon, A. Rey, 1895). 

https://devise.saprat.fr/embleme/cerf-volant
https://devise.saprat.fr/embleme/cerf-volant
https://devise.saprat.fr/embleme/cerf-aile


D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0336

F ig . 2  – T h o u a r s , S a in t e -C h a p e lle , p o r t a il p r in c ip a l, d é t a il d e  l ’o r n e m e n t a t io n  h é ra ld iq u e  
e t  e m b lé m a t iq u e  (fo r t e m e n t  re s t a u ré e ).

F ig . 4  – C h am p ig n y -s u r-Ve u d e , S a in t e -C h a p e lle , 
f a ç a d e , d é t a il d u  p o r t a il d ’e n t ré e  a v e c  p o r t e  e n  
b o is  s c u lp t é e .

F ig . 3  – C h am p ig n y -s u r-Ve u d e , S a in t e -C h a p e lle , 
f a ç a d e .

F ig . 5  – A rm e s  B o u rb o n  t e n u e s  p a r  d e u x  c e r fs  a i lé s . C h a m p ig n y -s u r-Ve u d e , S a in t e -C h a p e lle , 
p o r t e  e n  b o is , d é t a il.



337L E S  S A I N T E S - C H A P E L L E S  D E S  B O U R B O N S  (1 315 -15 4 0)  E T  L E U R S  D E V I S E S

Place et association des emblèmes

Il convient de s’interroger sur la place occupée par ces devises dans le monument 
et sur la manière dont elles s’intégraient à un système emblématique plus général.

Dans un cadre de célébration lignagère, l’emblème pourrait accompagner 
l’écu. Ce n’est pourtant pas un cas de figure très fréquent. D’après un dessin ancien, 
il se pourrait qu’une clé de voûte de Bourbon-l’Archambault ait représenté l’écu 
familial ceint d’une couronne de chardons17. À Thouars, la ceinture accompagne 
l’écu de Louis de La Trémoille et de Gabrielle de Bourbon-Montpensier sur le portail 
principal (fig. 2). À Champigny, sur les arcs boutants, des écus se trouvaient liés à des 
devises, en particulier celui mi-parti de Jacqueline de Longwic, avec les bourdons 
croisés ; l’écu probable de son mari avec les lances brisées ; l’écu des Montpensier 
avec la ceinture d’Espérance ou les cerfs ailés.

La conjonction de la devise et du chiffre était en revanche assez usuelle  : elle 
avait le mérite de marquer plus nettement que l’écu l’individualité du donateur et, 
pour mieux dire, d’un couple de donateurs. Car le chiffre est en général double : les 
initiales du couple s’entremêlent avec des lacs d’amour et s’intègrent d’autant mieux 
au système emblématique que, depuis la fin du XVe siècle, régnait la mode de lettres 
ornementales sculptées. La coursière de la façade de Thouars, ainsi que le portail 
principal, montrent ainsi des L et des G entrelacés alternant avec des roues de La 
Trémoille (fig. 2). À Bourbon-l’Archambault, Pierre II et Anne de France associèrent 
le chiffre PA au chardon et à la ceinture sur la plupart des menuiseries et des vitraux18 ; 
Charles III, le connétable, et sa femme Suzanne rajoutèrent au moins sur l’une des 
verrières le chiffre KS, couronné de fleurs de lys d’or, avec toujours la ceinture. Dans 
le cas de Champigny, le chiffre et la devise se mêlent avec la lettre L et l’aile, simple ou 
double, désignant Louis et Louise, ainsi que la ceinture d’espérance (fig. 3).

Les devises sont plus rarement associées à un portrait figuré. La devise 
espérance apparaît cependant sur la statuaire, sur une statue de la duchesse Anne 
à Souvigny19 et sur un bracelet de celle de Jean II à Bourbon-l’Archambault20. La 
devise à la roue apparaît sur le tombeau des La Trémoille, mais parce qu’autour du 
gisant se déployait toute son emblématique21.

17  Gélis-Didot P. et Grassoreille G., Le château de Bourbon-l’Archambault…, op. cit., p. 104.
18  Les dessins que l’on conserve des vitraux ne donnent que les figures centrales et rien des motifs 

marginaux, connus seulement par des descriptions de voyageurs  : voir ibid., p. 94-95, 99. D’autres figurations 
de la panoplie emblématique subsistent, comme le panneau de bois peint conservé au Musée Anne de Beaujeu.

19  Hablot L., « La ceinture Esperance… », art. cit.
20  Gélis-Didot P. et Grassoreille G., Le château de Bourbon-l’Archambault…, op. cit., p. 93.
21  Les tombeaux de Thouars, détruits à la Révolution, sont connus par plusieurs séries de dessins, 

reproduites dans Vissière L., « Les signes et le visage… », art. cit., p. 246-259.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0338

2. Emblématique et commémoration

Dans une société aussi « suremblématisée » que la cour de France à la fin du Moyen 
Âge22, de telles combinaisons de devises et d’emblèmes n’ont rien de vraiment 
surprenant. Mais la fondation d’une Sainte-Chapelle, même si elle répond alors 
à une certaine mode, reste tout de même exceptionnelle et véhicule un message 
dynastique puissant. C’est pourquoi il convient d’étudier ces devises dans le cadre 
d’un programme iconographique global. 

22  Pastoureau Michel, « L’effervescence emblématique et les origines héraldiques du portrait au XIVe siècle », 
Bulletin de la société nationale des Antiquaires de France, 1985, p. 108-115.

F ig . 6  – P ie r re  e t  A n n e  d e  B o u rb o n -B e a u je u  e n  a d o ra t io n  d e v a n t  la  
c ro ix . D e s s in  p o u r  R o g e r  d e  G a ig n iè re s  d u  v it r a il a x ia l (d is p a ru ) 
d e  la  S a in t e -C h a p e lle  d e  B o u rb o n -l’A rc h am b a u lt . B n F, M s . 
C la ir a m b a u lt  6 4 0 , fo l. 2 1 9 r.



339L E S  S A I N T E S - C H A P E L L E S  D E S  B O U R B O N S  (1 315 -15 4 0)  E T  L E U R S  D E V I S E S

Fondation ou poursuite d’une lignée ?

La fondation d’une Sainte-Chapelle répondait avant tout à la volonté d’enraciner une 
lignée dans un terroir. Il s’agissait d’une collégiale, toujours richement dotée, où le 
chapitre était censé chanter pour le salut de la lignée. Elle revêtait le plus souvent une 
fonction funéraire (prévue, mais avortée à Bourbon, réelle à Aigueperse, Thouars, 
Vic-le-Comte et Champigny) qui n’était totalement absente qu’à Riom il s’agit d’un 
cas particulier, l’édifice n’ayant été transformé en Sainte-Chapelle que dans un second 
temps23. Dans tous ces cas, la fondation d’une Sainte-Chapelle correspondait aussi à 
une implantation nouvelle : Louis Ier voulait marquer son statut de premier duc de 
Bourbon ; les Montpensier à Aigueperse, les La Trémoille à Thouars, la seconde mai-
son de Montpensier à Champigny, les Stuart à Vic, les Bourbons à Riom entendaient 
consacrer et sacraliser une implantation ou une dignité nouvelle dans un lieu donné.

Les fondateurs regardaient vers l’avenir : ils espéraient faire souche dans tel lieu, 
mais tout en se rattachant à l’ancienne et prestigieuse lignée des Bourbons, issus de 
saint Louis. Les monuments devaient donc donner à voir une série de personna-
ges, par toute une succession de codes visuels. La nouvelle chapelle de Bourbon-
l’Archambault en fournit un premier exemple : le portail présentait, au trumeau, saint 
Louis et, sur les piédroits, le couple ducal formé par Jean II et Jeanne de France  ; 
sur l’un des principaux vitraux se trouvait le couple Pierre II et Anne de France, en 
adoration devant la croix (fig. 6). Sous les verrières, des panneaux donnaient le nom 
et les armes de tous les Bourbons passés depuis saint Louis24. Le couple fondateur 
apparaissait aussi à Riom, à Thouars et à Vic ; une généalogie des Bourbons était peut-
-être présente également sur les vitres d’Aigueperse25. C’est bien sûr à Champigny que 
toute la généalogie figurée des Bourbons apparaît avec le plus d’éclat. Les Bourbons, 
hommes et femmes, constituaient comme une chaîne reliant les ancêtres défunts à 
leurs descendants. Chacun est identifié par son nom et son écu, mais pas par une 
devise – tous n’en possédaient d’ailleurs pas. 

23  Jean de Berry fit construire la chapelle de Riom à partir de 1382, mais ce n’est qu’un siècle plus tard, vers 
1488-1491, qu’elle fut transformée en Sainte-Chapelle par Pierre et Anne de Bourbon-Beaujeu. Sur le monument, 
voir Teyssot Josiane, Riom : capitale et bonne ville d’Auvergne (1212-1557), Nonette, Éd. Créer, 1999.

24  Sur les vitraux de l’édifice voir : Luneau Jean-François, « Les vitraux de la Sainte-Chapelle de Bourbon-
l’Archambault  : un monument disparu », Nos églises bourbonnaises, 11, 1998, p. 9-20  ; Gatouillat Françoise et 
Hérold Michel, Les vitraux d’Auvergne et du Limousin, Rennes, PUR, 2011, p.  99-101. Voir également Robin, 
« Bourbon-L’Archambault, Sainte-Chapelle (chapelle nouvelle) », < https://armma.saprat.fr/monument/bourbon-
larchambault-sainte-chapelle-chapelle-nouvelle/ > (cons. le 24/02/2021).

25  D’après dom Hilaire Tripperet, qui visita la chapelle en 1748, on voyait sur les vitraux saint Louis et 
sa femme, ainsi que leurs descendants jusqu’à Jean Ier de Bourbon  ; la frise généalogique se poursuivait avec 
Gilbert, Charles III et Suzanne. Il est cependant impossible de préciser si le connétable de Bourbon l’avait ainsi 
complétée ou s’il était en réalité l’instigateur de l’ensemble du programme vitré. À ce sujet voir Paris, BnF, ms. 
NAF 3602, Tripperet Hilaire, Mémoires pour servir à l’histoire du prieuré Saint-Pierre et Saint-Paul de Souvigny…,  
fos 146-147, et Gatouillat F. et Hérold M., Les vitraux d’Auvergne…, op. cit., p. 122.

https://armma.saprat.fr/monument/bourbon-larchambault-sainte-chapelle-chapelle-nouvelle/
https://armma.saprat.fr/monument/bourbon-larchambault-sainte-chapelle-chapelle-nouvelle/


D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0340

Modèle christique : Passion et commémoration

Fondées pour l’avenir, les Saintes-Chapelles revêtaient une immense charge commé- 
morative.

Cette commémoration s’inscrivait largement dans la partie centrale des 
verrières, lieu traditionnel des scènes religieuses. Le choix des thèmes, quand on le 
connaît, n’est pas innocent. À Vic et à Thouars, les fondateurs étaient représentés 
au pied d’un arbre de Jessé, qui donne la généalogie du Christ, allusion symbolique 
probable à celle des Bourbons26. À Bourbon-l’Archambault se déroule un cycle de la 
Croix, depuis la crucifixion jusqu’à sa redécouverte par sainte Hélène27. Champigny 
met en avant un cycle de saint Louis : on le voit notamment fonder la Sainte-Chapelle 
de Paris et lui offrir toutes les reliques de la Passion28. L’idée généalogique imprègne 
donc le champ sacré des verrières. L’adoration de Dieu et des saints apparaît comme 
une autre manière d’exalter la lignée des Bourbons.

Les Saintes-Chapelles qui possèdent toutes des reliques de la Passion, et parfois 
aussi de saint Louis, se situent tout au bout du cycle de la Croix, qui poursuit celui 
du Christ par-delà la Passion. Les Bourbons se présentent ainsi en princes très 
chrétiens et revendiquent un statut quasi royal. L’emblématique monarchique s’avère 
d’ailleurs omniprésente. Le toit de Champigny porte saint Louis et saint Michel, 
ainsi que des pinacles fleurdelisés29 ; le collier de saint Michel accompagne nombre 
de personnages et d’écus.

Polysémie des devises et réinterprétation

Dans cet ensemble, les devises n’ont donc pas qu’une valeur strictement ornementale. 
Elles font sens. Mais elles gardent aussi une grande part de leur mystère, d’autant 
que l’image n’est presque jamais accompagnée du mot, même quand celui-ci existe. 
C’est un point à remarquer lorsque tout dans l’ornementation du bâtiment se voulait 
aussi farouchement ostentatoire. La compréhension du système emblématique 
restait en fait réservée aux happy fews.

26  Vissière L., « Sans poinct sortir hors de l’orniere »…, op. cit., p. 388. Le vitrail des fondateurs de Vic, 
aujourd’hui disparu, reste connu par une gravure publiée par Baluze Étienne, Histoire généalogique de la maison 
d’Auvergne, justifiée par chartes, titres, histoires anciennes et autres preuves authentiques, Paris, chez Antoine 
Dezallier, 1708, vol. I, en regard de la p. 358. Sur les vitraux de la chapelle : Luneau Jean-François, « Les vitraux de 
la Sainte-Chapelle de Vic-le-Comte : un programme typologique original », Revue de l’Art, 105, 1995, p. 17-26 ; 
Gatouillat F. et Hérold M., Les vitraux d’Auvergne…, op. cit., p. 180-184. L’arbre de Jessé se retrouvait aussi sur un 
vitrail de la collégiale Notre-Dame de Moulins : Noblet J., Collégiales castrales…, op. cit., p. 463.

27  Luneau J.-Fr., « Les vitraux de la Sainte-Chapelle de Bourbon-l’Archambault… », art. cit.
28  Riviale Laurence, « Les verrières de la Sainte-Chapelle de Champigny-sur-Veude (Indre-et-Loire ) », Congrès 

archéologique de France, vol. CLV, Monuments en Touraine, Paris, Société française d’archéologie, 2003, p. 55-76.
29  Bossebœuf L.-A., Le Château et la Sainte-Chapelle de Champigny…, op. cit., p. 67-68.



341L E S  S A I N T E S - C H A P E L L E S  D E S  B O U R B O N S  (1 315 -15 4 0)  E T  L E U R S  D E V I S E S

Il est tentant néanmoins d’en proposer certaines interprétations. En 
commençant avec la devise la mieux représentée, la plus « Bourbon » en quelque 
sorte : la ceinture d’espérance. C’est l’exemple même d’une devise polysémique, 
à la fois courtoise (elle est très proche de la jarretière anglaise) et religieuse 
(elle renverrait à la ceinture de la Vierge)30. Elle peut prendre localement des 
connotations nouvelles : Thouars se situe ainsi près du Puy-Notre-Dame, où l’on 
vénérait une des ceintures de la Vierge que les La Trémoille faisaient venir dès 
qu’une femme de la maison allait accoucher31. Mais la ceinture est un meuble 
symbolique fort riche  : nouée, elle peut évoquer la famille unie  ; dénouée, elle 
serait plutôt une image de la lignée. C’est un objet à la fois linéaire et unificateur, 
et son mot ESPÉRANCE tend vers l’avant : espérance céleste, bien sûr, en une vie 
meilleure, mais espérance terrestre aussi, en une lignée qui se perpétuerait sans 
fin ni rupture. Le chardon lui est souvent lié, car il revêt aussi une signification 
courtoise (cher don), éventuellement guerrière, et une autre mariale ; il pourrait 
même posséder une dimension parlante, dans la mesure où la plante portait 
également le nom de barbon en ancien français32. D’autres devises pourraient 
se rattacher à la même idéologie. La roue des La Trémoille est à la fois morale 
(l’ornière) et religieuse (l’attribut de sainte Catherine), mais elle évoque dans 
tous les cas une marche en avant33. Quant à l’aile couronnée de Champigny, 
simple ou double, elle renvoie au prénom le plus porté de la lignée (Louis), 
faisant la liaison entre saint Louis et Louis, duc de La Roche-sur-Yon, mais ces 
ailes volant dans quelque ciel emblématique symbolisent plus que la continuité, 
l’espérance. Bref, on passerait ainsi d’une série de devises polysémiques à une 
certaine monosémie.

Œuvres de commémoration dynastique, les Saintes-Chapelles des Bourbons 
représentent à la fois les individus et la lignée, du point de vue de l’héraldique, de 
l’emblématique et du portrait figuré. Re-contextualiser les devises dans un ensemble 
monumental plus vaste, plus complexe permet de mieux saisir la richesse de ces 
fondations. Une recherche similaire serait certainement possible dans d’autres 
collégiales castrales ou palatiales de la même époque, mais les Saintes-Chapelles ont 
l’intérêt d’intégrer à leur fondation un lien très fort avec saint Louis d’une part et le 
Christ de l’autre. 

30  Quand Louis II l’adopte, elle semble fonctionner avec la devise de la colonne (Foi) et de l’écu d’or 
(Charité) pour symboliser les trois vertus théologales.

31  Vissière L., « Sans poinct sortir hors de l’orniere »…, op. cit., p. 440-441.
32  Le chardon faisait alors partie du vocabulaire symbolique religieux par référence au Cantique des 

Cantiques, où la Vierge est comparée au lis au milieu des épines ; le chardon, et le chardon argenté en particulier, 
est devenu, avec le lis, un symbole marial. On peut supposer aussi un jeu de mot courtois sur cher don / chardon 
(suggestion fournie par Michel Pastoureau, que je tiens à remercier ici).

33  Sur la devise de la roue : Vissière L., « Les signes et le visage… », art. cit., p. 224-230.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0342

Il est vraisemblable qu’aux yeux des contemporains, ces fondations 
très prestigieuses, très richement dotées et ornées, constituaient un symbole 
extrêmement fort et que les Saintes-Chapelles apparaissaient en fait comme la 
marque d’un lignage, qui se voulait autant royal que sacré. De fait, pendant un 
siècle, les Saintes-Chapelles firent en soi partie de l’arsenal emblématique des 
Bourbons.



Chapitre IV
Devises: diffusion et 

perspective





Nous sommes en 1405. Niccolò III d’Este, marquis de Ferrare, fait à son fidèle 
Giovanni Francesco Panciatichi, « in signum societatis », trois concessions : sa livrée, 
à porter sur les chausses (« divisam calligarum nostrarum, unius totius rubee, et 
alterius azurre et albe »), le mot Worbas (encore, avant !) (« arma nostra Worbas ») 
et son cimier (« cimerium nostrum de capite aquilae cum una ala supereminente »)1. 

Comme on le voit, les armoiries des Este, ne sont pas concernées ici2. Elles sont 
en effet l’emblème cristallisé de la dynastie, plutôt que l’enseigne personnelle du 
marquis. La familiaritas est un lien plus fluide du rapport juridique de vassalité 
et, pour marquer une relation de cette nature, il faut des signes qui se déclinent 
au pluriel, plus souples que l’armoirie. À cette époque, les devises sont en pleine 
diffusion dans les cours de l’Italie du nord, annonçant ce monde « suremblematisé », 
évoqué par des chefs-d’œuvre comme les Heures Visconti, les décors du Castello 
Sforzesco à Milan, les médailles de Pisanello, la Bible de Borso d’Este, le Studiolo 
d’Urbin et tant d’autres sources. 

Avec leur dynamisme politique et social, les principautés et les villes italiennes 
sont un laboratoire où plusieurs langages visuels sont exploités pour identifier, 
séparer, dire l’appartenance à une cour, un parti, une famille, un groupe. 

1  Modène, Archivio di Stato, Leggi e decreti, BIII, fo 193ro ; cf. Spaggiari Angelo et Trenti Giuseppe, Gli stemmi 
estensi ed austro-estensi, Modena, Aedes Muratoriana, 1985, p. 113. Pour le contexte voir Dean Trevor, Land and 
power in late medieval Ferrara. The rule of the Este, 1350-1450, Cambridge, Cambridge University Press, 1987, p. 149.

2  Des exemples de concessions des armes des Este sont toutefois connus. Voir sur le sujet Spaggiari Angelo, 
« Stemmi di concessione estense », dans Brisures, augmentations, changements d’armoiries, actes du colloque (Spolète 
1987), Bruxelles, E. Guyot, 1988, p. 291-301 et Hablot Laurent, Affinités héraldiques. Concessions, augmentations et 
partages d’armoiries en Europe au Moyen Âge, mémoire HDR, École Pratique des Hautes Études 2015, p. 376-378.

« Divise » et « imprese » :
les emblèmes dans l’Italie 

du Nord (XIVe-début du XVIe siècle). 
Un bilan sommaire

Luisa Gentile
Archiviste d’État, Turin



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0346

1. Un problème de termes... 

Divise, imprese  : ces termes désignent des combinaisons emblématiques liées 
aux mécanismes du paraître et leur étymologie renvoie à un propos, une valeur, 
une pensée, choisis personnellement par un individu pour se représenter3. Ces 
combinaisons traversent l’histoire des cours et des aristocraties italiennes, dès la 
moitié du XIVe siècle et jusqu’au gothic revival troubadour du XIXe siècle.

Un problème de terminologie et de concept distingue toutefois les regards 
posés sur cet objet par le médiéviste et le moderniste. Ainsi, le terme divisa avec 
ses variantes (divixia, devissa...) est médiéval. Pour désigner ces signes, on peut 
également utiliser le mot emblema, dans le sens large de « signe d’identification », 
tout en sachant qu’il s’agit d’un terme moderne à ne pas confondre avec celui, très 
spécifique, d’emblema, codifié par les traités du XVIe et XVIIe siècle4. Ces migrations 
sémantiques reviennent dans toute discipline historique. Le terme impresa, parfois 
utilisé par les sources de la fin du Moyen Âge comme synonyme de « devise » 5, 
connaît lui aussi une acception moderne. Il faudra attendre le XVIe siècle pour qu’en 
Italie il devienne synonyme immédiat de « devise personnelle ». Il est donc vrai, si 
l’on veut faire de la philologie, que l’expression impresa est plutôt anachronique pour 
indiquer des signes appartenant au siècle précédent. Mais ceux qui l’utilisent dans ce 
sens soulignent ainsi une continuité entre la fin du Moyen Âge et la modernité : le 
modèle graphique est plus ou moins le même. Ce qui change est la portée des imprese 
proprement dites, qui évolue vers l’allégorie : elles sont essentiellement le fruit de la 
pensée de la Renaissance et du Baroque. Un fruit diffusé grâce au livre imprimé. 
En revanche, les théoriciens du XVIe siècle posent une différence conceptuelle, très 
nette, entre impresa et emblema. L’une appartient aux individus, l’autre renvoie à un 
concept.

3  Cf., en ancien français, les termes devise et emprise ; en italien, Dante et Boccace utilisent le terme divisare 
– pour imaginer, penser, distinguer (Vocabolario degli accademici della Crusca, Venice, presso Iacopo Sarzina, 
1623, p. 293) – et imprendere pour entreprendre, commencer (Vocabolario degli accademici della Crusca, Florence, 
presso Domenco Maria Manni, 1729-1738, vol. II, p. 752 : < www.lessicografia.it >, cons. le 24/02/2021). Voir 
aussi le moyen latin devisamentum, divisa dans Du Cange Charles, Glossarium Mediae et Infimae Latinitatis, Graz, 
Akademische Druck und Verlagsanstalt, 1954, vol. II, p. 89 et 150, num. 6 et 7. Sur cette question terminologique 
voir aussi la thèse de Hablot Laurent, La devise, mise en signe du prince, mise en scène du pouvoir, thèse de doctorat, 
Université de Poitiers, 2001, p. 36-43.

4  Pour le terme « emblème » au sens allégorique, voir l’introduction de Laurent Hablot dans ce volume.
5  En 1474 ce terme apparaît en relation avec l’ordre de l’Hermine du roi de Naples, pour désigner l’ordre, 

dont l’enseigne est, en fait, une devise. Voir Mantoue, Archivio di Stato, Archivio Gonzaga, busta 845, lettre de Gian 
Pietro Arrivabene à Ludovico Gonzaga du 1 octobre 1474. Cf. aussi Boulton D’Arcy Jonathan Dacre, « Insignia of 
power. The use of heraldic and paraheraldic devices by Italian princes, c. 1350-c. 1500 », dans Rosenberg Charles 
M. (dir.), Arts and politics in late medieval and renaissance Italy, 1250-1500, Notre-Dame, Ind.-London, University 
of Notre Dame Press, 1990, p. 103-127, à la p. 122, note 20. 

http://www.lessicografia.it/


347« DIVISE » ET « IMPRESE » : LES EMBLÈMES DANS L’ITALIE DU NORD (XIVE-DÉBUT DU XVIE SIÈCLE)

2. ...et de modes historiographiques

La connaissance des devises médiévales cisalpines reste assez confuse dans les 
travaux italiens. Les historiens de l’art et de la littérature ont presque toujours 
limité leur attention aux imprese et aux emblèmes de la période moderne, des 
signes appartenant à un genre rhétorique et littéraire codifié à partir des traités 
d’Andrea Alciato et de Paolo Giovio. Ces études, aussi érudites soient-elles6, ne 
tiennent cependant pas compte des aspects emblématiques antérieurs, sauf pour les 
considérer comme une sorte de « préhistoire » des devises de la Renaissance. Parmi 
les historiens de l’art demeure l’idée reçue, tout à fait erronée, que la mode des devises 
était arrivée en Italie dans le sillage des armées de Charles VIII et de Louis XII. Cette 
lecture, hélas consacrée par Mario Praz7, est fondée sur une mauvaise interprétation 
d’un passage du Dialogo dell’imprese militari e amorose de Paolo Giovio (1555) :

Ma a questi nostri tempi, dopo la venuta del re Carlo VIII e di Lodovico XII in 
Italia, ognuno che seguitava la milizia, imitando i capitani francesi, cercò di 
ornarsi di belle e pompose imprese, delle quali rilucevano i cavalieri, apparati 
compagnia da compagnia con diverse livree, perciò che ricamavano d’argento, 
di martel dorato i saioni e le sopraveste, e nel petto e nella schiena stavano 
l’imprese de’ capitani.8

Les «  nostri tempi  » dont Giovio parle coïncident avec les Guerres d’Italie, 
un évènement qui est considéré tracer une ligne de démarcation dans l’usage de 
l’emblématique dans la péninsule. Pour Giovio (comme pour Machiavelli ou 
Guicciardini) les français sont responsables de cette transformation, parce que 
leur venue est vécue comme un moment de fracture9. Il y a bien en effet une mode 
vestimentaire nouvelle à l’origine de la fascination esthétique de Giovio et de ses 
contemporains : l’armée française en parade était habillée de sayons luxueux et de 
cottes, brodés des devises des capitaines, d’une richesse jusqu’alors jamais vue10. 
Mais cette fracture est en fait plus profonde : c’est l’horizon culturel des emblèmes, 

6  Par exemple, Bolzoni Lina et Volterrani Silvia (dir.), Con parola brieve e con figura. Emblemi e imprese fra 
antico e moderno, actes du colloque (Pise 2004), Pise, Edizioni della Normale, 2008 ; Arbizzoni Guido, « Un nodo 
di parole e di cose ». Storia e fortuna delle imprese, Rome, Salerno editrice, 2002.

7  Praz Mario, Studies in seventeenth-century imagery, Rome, Edizioni di storia e letteratura, 1964, vol. I, 
p. 55-56. Parmi les rares exceptions, Della Latta Alessandro, « Dar forma alle imprese : epica, parole e immagini 
per gli scudi del Cinquecento », dans Bolzoni L. et Volterrani S. (dir.), Con parola brieve…, op. cit., p. 229-254, 
et Maffei Sonia, « « Iucundissimi emblemi di pitture ». Le imprese del Museo di Paolo Giovio a Como », ibid., 
p. 135-184, en part. p. 150-152.

8  Giovio Paolo, Dialogo dell’imprese militari e amorose, éd. Doglio Maria Luisa, Rome, Bulzoni, 1978, p. 37.
9  Cf. Melani Igor, « Di qua e di là da’ monti » : sguardi italiani sulla Francia e sui francesi tra XV e XVI secolo, 

Florence, Firenze University Press, p. 507-509.
10  Vissière Laurent, «  Dialogue des devises et devises en dialogue à l’occasion des premières Guerres 

d’Italie  », dans Turrel Denise et al. (dir.), Signes et couleurs des identités politiques du Moyen Âge à nos jours, 
Rennes, PUR, 2008, p. 421-435, en part. p. 424-425.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0348

et leur perception par rapport au passé, qui est en train de changer. La chevalerie 
et la culture médiévale ont été revisitées tant par l’humanisme que par le biais de la 
redécouverte des classiques et de leurs enseignements moraux. À partir de Giovio 
ou Alciato, ce sont les mythologies grecque et romaine qui se taillent la partie du lion 
dans la conception des imprese. Par ce biais est reprise et développée une nouvelle 
symbolique qui avait fait ses premiers pas dans certaines représentations typiques 
de l’art italien, à partir des années 1440, telles les médailles de Pisanello.

Le XIXe siècle voit malgré tout un retour d’attention pour l’emblématique 
médiévale porté par deux courants parallèles. D’une part, c’est l’intérêt pour l’art 
gothique, montré par les historiens de l’art et les architectes, dans la mouvance de 
la culture néo-médiéviste qui intéresse toute l’Europe. L’étude de Luca Beltrami, 
architecte restaurateur des principaux monuments médiévaux lombards (dont le 
Castello Sforzesco), intitulée Divixia Vicecomitum (Milan, 1900), offre un premier 
exemple du genre et se pose comme un ancêtre des travaux de Gastone Cambin 
(1987) et Carlo Maspoli (2001)11 sur l’emblématique des Visconti-Sforza, qui, grâce 
à ces ouvrages fondateurs, est maintenant la mieux connue parmi celles des cours 

11  Cf. notes 22 et 18.

F ig . 1  – R e c o n s t ru c t io n  d e  la  fa ç a d e  d e  la  m a is o n  m ila n a is e  d e s  M is s a g lia , a rm u r ie r s  d e s  d u c s  
d e  M ila n  (fi n  d u  X Ve  s iè c le , d é t ru it e  e n  1 9 0 2 ) : o n  y  v o it  le s  a rm e s  e t  m o n o g ra m m e s  d ’A n to n io  
M is s a g lia  e t  le s  d e v is e s  d e s  S fo r z a , d o n t  d e s  d e v is e s -liv ré e s  (à  g a u c h e ) (lit h o g ra p h ie  A lfi e r i  &  
L a c ro ix , d ’a p rè s  M a la g u z z i Va le r i  F ra n c e s c o , L a  c o r t e  d i  Lo d o v ic o  i l  M o ro , v o l.  I , M ila n , H o e p li , 1 9 1 3 ).



349« DIVISE » ET « IMPRESE » : LES EMBLÈMES DANS L’ITALIE DU NORD (XIVE-DÉBUT DU XVIE SIÈCLE)

d’Italie du nord, même s’il reste encore beaucoup à étudier (fig. 1). D’autre part, 
à partir du XIXe siècle, se développe également une érudition « para-héraldique » 
et nobiliaire qui manque hélas souvent d’esprit critique et observe les emblèmes 
médiévaux à travers le philtre des répertoires d’emblèmes de la Renaissance. 
Ce type de travaux est représenté par le manuel de Jacopo Gelli –  un officier 
passionné des codes chevaleresques modernes – intitulé Divise, motti, imprese di 
famiglie e personaggi italiani (Milan, 1916). Fort heureusement, la recherche sur les 
documents et les témoignages figurés a aussi produit récemment des bons résultats, 
quoiqu’encore dispersés dans des études de cas. Une première tentative de synthèse 
a été proposée en 1990 par Jonathan D’Arcy Boulton qui a accompli un remarquable 
effort pour resituer les princes italiens dans un contexte européen12. Cette ouverture 
d’horizons est désormais acquise par les travaux des médiévistes et des historiens 
de l’art qui, s’inscrivant dans la démarche de la « nouvelle héraldique », ont touché à 
l’emblématique italienne. C’est, entre autres, le cas de Laurent Hablot qui a consacré 
à l’emblématique médiévale européenne sa thèse de doctorat et rendue publique 
la base de connaissances Devise, qui compte déjà plusieurs entrées dédiées aux 
princes italiens et intègre progressivement son corpus13. D’ailleurs, la bibliographie 
sur les usages emblématiques de différentes cours de la péninsule, s’est largement 
étoffée ces dernières années, s’élargissant à celles de Mantoue, de Ferrare, de Urbin 
et de Savoie, mais aussi aux cours plus petites ou moins connues comme celles de 
Montferrat, Saluces ou Padoue14. 

12  Boulton J.D., « Insignia of power… », art. cit. ; voir les remarques de Larner John, « Commentary on 
Gardner and Boulton », dans Rosenberg C.M. (dir.), Arts and politics…, op. cit., p. 128-134, surtout p. 133 et 134. 
Pour la place des tournois dans la société italienne, sous-estimée par Boulton, voir infra.

13  Voir dans <  https://devise.saprat.fr/  > (cons. le 24/02/2021) notamment les dossiers consacrés aux 
familles Aragon-Naples, da Carrara, Savoie, Visconti, Bianchini, Rossi, Villa, etc. (et ceux à venir sur les familles 
Gonzaga, Este, Anjou-Naples, Malatesta, Médicis, Montefeltro, Sforza).

14  Des exemples à partir des années 1990 : pour les Gonzaga, cf. Malacarne Giancarlo et Signorini Rodolfo, 
Monete e medaglie di Mantova e dei Gonzaga dal XII al XIX secolo, vol. II, Stemmi, imprese e motti gonzagheschi, 
Milan, Electa, 1996-1997. Pour les Este : Di Pietro Lombardi Paola, « Le imprese estensi come ritratto emblematico 
del principe », dans Iotti Roberta (dir.), Gli Estensi. La corte di Ferrara, Modène, Il Bulino, 1997, p. 183-231  ; 
Galvani Irene, La rappresentazione del potere nell’età di Borso d’Este : « imprese » e simboli alla corte di Ferrara, 
thèse de doctorat, Università di Ferrara, 2009 ; Torboli Micaela, Diamante ! Curiosità araldiche nell’arte estense del 
Quattrocento, Ferrare, Cartografica, 2010. Pour les da Carrara : Saccocci Andrea, « L’héraldique et l’iconographie 
des Carrara de Padoue sur les monnaies, les sceaux, les miniatures et les fresques (1338-1405) », dans Loskoutoff 
Yvan (dir.), Héraldique et numismatique II. Moyen Âge-Temps modernes, Mont-Saint-Aignan, PURH, 2014, p. 181-
204. Pour les Montelfeltro, voir : Ceccarelli Luciano, « Non mai ». Le imprese araldiche dei duchi di Urbino, Urbin, 
Accademia Raffaello, 2002 ; Fenucci Fabrizio, « Notes on Federico da Montefeltro’s emblems », dans Simonetta 
Marcello (dir.), Federico da Montefeltro and his library, Milan, Y Press, 2007, p.  81-87. Pour Savoie, Saluces 
et Montferrat, voir  : Andenmatten Bernard, Paravicini Bagliani Agostino et Vadon Annick (dir.), Héraldique 
et emblématique de la Maison de Savoie (XIe-XVIe  s.), Lausanne, Université de Lausanne, 1994  ; Gentile Luisa 
Clotilde, Riti ed emblemi. Processi di rappresentazione del potere principesco in area subalpina (XIII-XVI secolo), 
Turin, Zamorani, 2008 ; ead., Araldica saluzzese. Il Medioevo, Coni, Società per gli Studi Storici, Archeologici e 
Artistici della Provincia di Cuneo, 2004 ; Debernardi Lea, Lo specchio della famiglia. Cultura figurativa e letteraria 
al castello della Manta, Rome, Viella, 2019, p. 127-135.

https://devise.saprat.fr/


D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0350

3. A l’origine : des princes chevaliers et des cours

En Italie, comme partout, la mode des emblèmes est davantage un phénomène 
princier, qui prend son essor dans le cadre d’une civilisation de cour internationale. Le 
monde italien avait déjà une certaine familiarité avec des signes d’identification qui 
n’appartenaient pas au langage des armoiries et qui se prêtaient à une représentation 
stylisée et collective (le Marzocco de Florence, la louve de Rome et de Sienne...), 
renvoyant à un saint protecteur ou à une légende de fondation. Avec les devises, les 
choses sont toutefois différentes : celles-ci sont des signes qui expriment l’individu ; 
leur langage commun est celui de la chevalerie, qui fournit un code culturel partagé 
aux aristocraties européennes.

Selon Boulton, les Visconti-Sforza ont fait usage des devises plus de n’importe 
quelle autre dynastie européenne15. Les procédés de représentation du pouvoir mis 
en place par les cours, tout d’abord par celle de Milan, ont en effet donné un exemple 
stimulant, dans l’Italie du nord, pour le renouvellement du système emblématique. En 
l’état actuel des connaissances, dans la « Lombardie » médiévale (bien plus étendue 
que la région actuelle), les premières devises apparaissent peu après 1350. Il n’est 
pas surprenant qu’elles appartiennent à Galeazzo II et Bernabò Visconti, et au beau-
frère de Galeazzo, Amédée VI de Savoie (celui-ci, à vrai dire, très peu italien...). Les 
trois étaient liés par des alliances matrimoniales et avaient partagé dès leur jeunesse 
la vie des cours transalpines, en France, en Angleterre et en Allemagne, à savoir 
dans des régions qui étaient également des centres de propagation de la nouvelle 
mode emblématique. Nous n’évoquerons que les itinérances du jeune Galeazzo, qui, 
en 1343-1344, part de Milan pour accompagner Guillaume II d’Avesnes, comte de 
Hainaut, à Jérusalem, où il est adoubé. Il revient par Venise, d’où il part faire sa 
Preussenreise16. Entre 1346 et 1349, poursuivi par Luchino Visconti, il s’enfuit avec 
Bernabò au-delà des Alpes, en France et en Avignon17. Bon gré, mal gré, les deux 
frères reçoivent très tôt une parfaite formation internationale. En 1350, Galeazzo 
se marie avec Blanche de Savoie. Cette alliance donne une dimension nouvelle, 
proprement européenne, aux stratégies matrimoniales des Visconti. 

En raison de ces liens, le rôle que la maison de Savoie a joué dans la diffusion 
de la mode des devises dans l’Italie du nord a été toutefois surestimé, attribuant à la 
dynastie « piémontaise » un poids qu’elle n’exercera sur la scène politique italienne 
qu’à partir des années 1420. À l’époque, les seigneurs de Milan sont beaucoup plus 

15  Boulton J. D., « Insignia of power… », art. cit., p. 119. 
16  Ou «  Voyage de Prusse  », expédition militaire au service de l’ordre teutonique qui jouait un rôle 

d’ « initiation » à la vie chevaleresque pour plusieurs jeunes aristocrates européens.
17  Cf. Cognasso Francesco, I Visconti, Milan, Dall’Oglio, 1966, p. 195-196  ; le voyage à Jérusalem dans 

Nys Ludovic, « Diplomazie collaterali. Scambi di doni tra i Visconti e i conti di Hainaut, Olanda e Zelanda della 
casa di Baviera (1373-1399) », Artes. Periodico annuale di storia delle arti, 15, 2010-2014, p. 7-24, à la p. 8. La 
bibliographie sur l’exil est fournie par Vergani Graziano Alfredo, L’arca di Bernabò Visconti al Castello Sforzesco di 
Milano, Milan, Silvana, 2001, p. 20 et 37, note 38.



351« DIVISE » ET « IMPRESE » : LES EMBLÈMES DANS L’ITALIE DU NORD (XIVE-DÉBUT DU XVIE SIÈCLE)

puissants que les comtes de Savoie et leur constellation politique s’étend sur la plus 
grande partie de l’Italie du nord : ils sont donc des acteurs décisifs dans la création 
de la mode et du goût courtois. 

Si l’alliance et la proximité des Visconti avec Amédée VI, prince chevalier par 
excellence, influencèrent sans doute de façon importante cette culture emblématique, 
il est très difficile d’en mesurer l’importance et de déterminer le cheminement 
suivi par la mode des emblèmes. Par exemple, entre 1371 et 1383, Amédée fit usage 
dans son sceau d’une composition originale  : un lion portant l’écu de Savoie sur 
l’épaule, la tête couverte par un heaume au cimier du comte (un mufle de lion ailé). 
Or cette figure semble très proche des devises de Galeazzo et Bernabò, le léopard 
et le lion assis dans les flammes, apparemment antérieures à celle d’Amédée18 puis 
qu’elles apparaissant déjà dans les fresques héraldiques du château de Pandino, 
résidence préférée de Bernabò (1360-1361 env.)19, et sur son monument équestre, 
sculpté avant 1363. Le lion casqué de Galeazzo, est attesté, entre autres sources, par 
les enluminures des Heures de Blanche de Savoie, sa femme (1375-1380 env.)20. On 
peut d’ailleurs observer que des lions (ou griffons) coiffés d’un heaume avec cimier 
se retrouvent dans l’héraldique des pays du Nord, en Angleterre et en Flandre par 
exemple21. Existe-t-il un modèle commun, plutôt qu’un rapport d’imitation, entre 
Visconti et Savoie ? 

Galeazzo II utilisa également un autre emblème, que l’on voit représenté sur 
ses monnaies dès la période 1360-1370, parmi les premières pièces portant des 
devises22  : le bâton écoté et enflammé supportant deux seaux d’eau, emblème de 
la tempérance. D’après Paolo Giovio et d’autres auteurs modernes, son adoption 
remonterait à une joute23. Cependant, en règle générale, dans la littérature sur le 
sujet, les dates d’apparition, les raisons du choix et les interprétations des devises 
sont assez obscures, sinon légendaires, et parfois en contradiction les unes avec les 
autres24.

18  Maspoli Carlo, «  Stemmi ed imprese viscontee e sforzesche  », dans id. (éd.), Stemmario trivulziano, 
Milan, Orsini De Marzo, 2000, p. 27-44, aux p. 31-32.

19  Romano Serena, « Palazzi e castelli dipinti », dans ead. et Zaru Denise (dir.), Arte di corte in Italia del 
Nord. Programmi, modelli, artisti (1330-1402 c.a.), Rome, Viella, 2013, p. 251-274, à la p. 259 et pl. 21.

20  Roman Nathalie, « Savoie, France, Milan : les choix artistiques de Blanche de Savoie », ibid., p. 321-347, 
à la p. 332. 

21  Voir, vers la fin du siècle, dans l’armorial Bellenville (fos 36ro, 46vo), les armes du comte de Flandre et 
du duc de Gueldre : Pastoureau Michel et Popoff Michel (éd.), L’armorial Bellenville, Lathuile, éditions du Gui, 
2004, vol. II, pl. 36ro et 46vo.

22  Hablot Laurent, « La pièce et la devise : formes et fonctions du discours emblématique sur les émissions 
monétiformes à la fin du Moyen Âge », dans Loskoutoff Y. (dir.), Héraldique et numismatique II…, op. cit., p. 57-
73, à la p.  60  ; les monnaies de Galeazzo dans Cambin Gastone, Le rotelle milanesi, bottino della battaglia di 
Giornico (1478). Stemmi, imprese, insegne, Fribourg, Société Suisse d’Héraldique, 1987 p. 399-400.

23  Maspoli C., « Stemmi ed imprese… », art. cit., p. 29.
24  Hablot Laurent, «  Concevoir et créer la devise du prince », dans Cassagnes-Brouquet Sophie (dir.), 

Poètes et artistes : la figure du créateur en Europe du Moyen Age à la Renaissance, Limoges, Presses universitaires 
de Limoges, 2007, p. 205-219. 



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0352

Certes, le contexte de l’adoption des devises était parfois défini par les tournois, 
lieux essentiels de manifestation de l’identité chevaleresque. Ainsi, il est avéré 
qu’Amédée VI de Savoie jeta les bases de l’emblématique familiale à l’occasion d’une 
série de tournois organisés en Savoie entre 1353 et 1354. Il y adopta la livrée verte, 
qui lui donna son sobriquet de Comte Vert, et le lac d’amour, ou nœud de Savoie, 
qu’il associa, avec le mot FERT, à l’ordre du Collier fondé en 1364 en prévision de la 
croisade25. Il faut toutefois savoir que, dans leur dimension ludique et courtoise, les 
tournois étaient également couramment pratiqués dans les villes d’Italie dès le XIIIe 
siècle. Boncompagno da Signa dans son Cedrus (écrit entre 1194 et 1203) rappelle 
déjà la diffusion «  in multibus partibus Ytalie  » de «  iuvenum societates  » tirant 
leur nom d’animaux emblématiques (les Faucons, les Lions) et même de la Table 
ronde. Ces sociétés, qui rappellent les Turniergesellschaften allemandes, avaient 
comme but l’organisation de fêtes chevaleresques théâtralisées, où l’on pratiquait 
le déguisement26. La complexité et l’abondance des sources permettent de contester 
donc l’opinion de Thomas Szabó, selon lequel, entre 1158 et 1328, le tournoi était 
peu pratiqué dans une Italie « bourgeoise » et encore peu intéressée à la matière de 
Bretagne27. Héritières en partie de cette culture urbaine, les cours seigneuriales et 
princières de la plaine du Pô étaient en général des lieux de consommation avide 
de littérature chevaleresque  ; elles adhéraient également à cette «  civilisation du 
tournoi », civique et courtoise, dans laquelle le paraître jouait un rôle important. 
Le contexte favorise aussi le développement du cimier, autre formule emblématique 
dont on connait la valeur de signe personnel, parfois occasionnel, par rapport à la 
fixité du blason familial28. 

Au-delà des Alpes la diffusion des devises est également favorisée par le biais 
des ordres de chevalerie, un autre phénomène typique des cours, qui est toutefois 
presque inconnu en Italie, et notamment dans l’Italie du nord. Dans la péninsule, les 
seules exceptions – toutes de courte durée – se retrouvent dans le royaume de Naples 
où nous avons, par exemple, l’ordre du Saint-Esprit du Droit Désir, ou Compagnie du 
Noeud, fondé par Louis de Tarente en 1353, et l’ordre de la Nef, initié par Charles III 

25  Gentile L.C., Riti ed emblemi…, op. cit., p. 204-205. Nous rappellerons que, au fils des siècles, de différentes 
interprétation ont été données à la devise FERT qui a été lue, à partir de la Renaissance, comme un acronyme.

26  Gasparri Stefano, I milites cittadini. Studi sulla cavalleria in Italia, Rome, Istituto Storico Italiano per il 
Medio Evo, 1992, en part. p. 35-36 ; Zug Tucci Hannelore, « Insegne individuali e insegne di gruppo nel gioco 
militare », dans La civiltà del torneo (sec. XII-XVII). Giostre e tornei tra medioevo ed età moderna, actes du 
colloque (Narni 1988), Narni, Centro di Studi storici, 1990, p. 123-135, à la p. 131.

27  Szabó Thomas, «  Das Turnier in Italien  », dans Fleckenstein Josef (dir.), Das ritterliche Turnier im 
Mittelalter, Göttingen, Vandenhoeck & Ruprecht, 1985, p. 344-370 avec les précisions de Gasparri S., I milites…, 
op. cit., p. 53.

28  Pastoureau Michel, « Le cimier : un bilan », dans Le cimier. Mythologie, rituel, parenté des origines au 
XVIe siècle, Bruxelles, Académie Internationale d’Héraldique, 1990, p.  349-360  ; Hablot Laurent, Manuel de 
héraldique-emblématique médiévale, Tours, PUFR, 2019, p.  178-208. Voir aussi Ferrari Matteo, «  Il cimiero  : 
espressione dell’identità, insegna dinastica, simbolo di rango (Lombardia e Veneto, XIV secolo) », Mélanges de 
l’École française de Rome, 131, 1, 2019 < https://journals.openedition.org/mefrm/4833 > (cons. le 24/02/2021).

https://journals.openedition.org/mefrm/4833


353« DIVISE » ET « IMPRESE » : LES EMBLÈMES DANS L’ITALIE DU NORD (XIVE-DÉBUT DU XVIE SIÈCLE)

d’Anjou-Durazzo en 1381. Comme Boulton l’observe29, si leurs membres portaient 
déjà une devise –  respectivement le nœud ou lac d’amour et la nef –, il s’agissait 
cependant d’institutions nées et bientôt disparues dans le contexte méridional, sans 
lien apparent avec le reste de la domination angevine dans l’Italie septentrionale. 
D’ailleurs, on ne peut pas non plus considérer comme proprement italien l’ordre 
savoyard du Collier déjà mentionné qui, à cette époque, ne compte parmi ses 
membres que des sujets savoyards ou francophones30. Il faut donc exclure les ordres 
chevaleresques institués du dossier sur la genèse de l’emblématique médiévale 
italienne. Comme les travaux de Laurent Hablot l’ont précisé, il convient toutefois de 
ne pas ignorer des formes moins formelles de partage de l’emblématique princière : 
broches, colliers ou livrées vestimentaires permettent déjà souvent de marquer une 
clientèle dans et hors de la cour ou dans les contextes spécifiques du tournoi ou de 
la compagnie militaire sans que ces dons emblématiques n’aboutissent à des sociétés 
chevaleresques ordonnées, régies par des statuts ou des règles instituées. 

4. Un mode de représentation et de légitimation 
princier, des Visconti aux Montefeltro

Bernabò Visconti était renommé pour sa passion immodérée pour les joutes et 
pour la littérature chevaleresque31. Le célèbre monument équestre qu’il s’était fait 
préparer de son vivant, avant 1363, et qui fut placé tout près du maître-autel de 
l’église San Giovanni in Conca est un catalogue de plusieurs types d’emblématique. 
Nous y retrouvons des :

a) devises figurées, comme le léopard avec le cimier à la guivre, assis dans les 
flammes, sculpté sur la selle du cheval ; ou le lévrier – la chasse était la grande 
passion de Bernabò – assis sous un pin32, représenté sur le phylactère tenu par 
la statue de la Force ; 
b) devises verbales : Soufrir m’estuet me sans vo(l)ter (il me faut souffrir, mais 
sans me détourner)33, mot lié au léopard dans les flammes, allusion peut-être à 
l’exil, et qui court tout autour de l’armure du prince ;

29  Boulton J.D., « Insignia of Power… », art. cit., p. 111 et 115.
30  Ripart Laurent, « Du Cygne Noir au Collier de Savoie : genèse d’un ordre monarchique de chevalerie 

(milieu XIVe -début XVe siècle  », dans Bianchi Paola et Gentile Luisa Clotilde (dir.), L’affermarsi della corte 
sabauda. Dinastie, poteri, élites in Piemonte e Savoia fra tardo Medioevo e prima età moderna, Turin, Zamorani, 
2006, p. 93-113. 

31  Vergani G.A., L’arca di Bernabò Visconti…, op. cit., p. 28-30.
32  Cf. Cambin G., Le rotelle milanesi…, op. cit., p. 423  ; Maspoli C., « Stemmi ed imprese… », art. cit., 

p. 39-40.
33  Dans le manuscrit Paris, BnF, ms. Lat. 7323, Alfodhol de Merengi, Liber iudiciorum et consiliorum, fo 9ro 

la devise termine par le mot « face ». Une étude de Guido Gentile sur la devise de Bernabò, ses variations, ses 



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0354

c) lettres «  onomastiques  », c’est-à-dire renvoyant au nom et aux titres du 
titulaire de l’écu (les D et B de Dominus Bernabos couronnées, qui côtoient la 
devise du léopard sur la base du monument) : cet usage, assez précoce chez les 
Visconti, sert soit à individualiser l’écu familial, soit à souligner les titres et les 
aspirations politiques des individus34 ;
d) lettres isolées, ayant un sens symbolique, comme les S rayonnants qui 
ornent la veste de la Force35  ; elles reviennent sur les vêtements d’un jeune 
homme en prière, figuré sur la base du monument – ajoutée hâtivement à la 
mort de Bernabò, en 1385 – qu’on identifie avec l’un de ses fils, Marco († 1382) 
ou Ambrogio († 1373)36 ;
e) monogrammes, qui ornent la veste de la statue de la Justice. Il s’agit de 
formules déjà connues dans le monde italien : on peut rapprocher ces vêtements 
de ceux des femmes florentines sanctionnées par les lois somptuaires des 
années 1343-1345, coloriés et parsemés d’animaux, fleurs, figures héraldiques, 
cimiers mais, également, de lettres37.

Bref, l’arca de Bernabò témoigne d’un système emblématique déjà développé 
dans son potentiel expressif et dans la transmission familiale des emblèmes. A la 
génération suivante, celle de Gian Galeazzo Visconti (premier duc de Milan en 
1395), les devises sont un moyen acquis d’expression de l’idéologie princière. Gian 
Galeazzo met ainsi en place une propagande complexe à l’aide des artistes de la cour 
(tels l’enlumineur Anovelo da Imbonate et Giovannino de Grassi), pour légitimer son 
pouvoir et exprimer ses visées hégémoniques sur le reste de l’Italie, moyennant une 
pluralité d’emblèmes sur lesquels nous allons revenir. La mode des devises s’étend 
rapidement à d’autres familles seigneuriales, comme les Carraresi  : Francesco I, 
seigneur de Padoue, utilise sur ses monnaies une comète (« une croix pattée dans un 
disque enflammé, inséré dans une queue flamboyante »)38, en souvenir de la comète 
qui avait annoncé en 1337 la ruine des Scaligeri haïs et la renaissance des Carraresi. 
La devise est reprise par Francesco II (1390-1405), qui y ajoute le mot Pour moy 
auxy39, suivant un mécanisme assez commun. Il se peut en effet que, dans la vie 
d’une devise, la partie verbale, le mot, soit ajouté à celle figurée dans un deuxième 
temps, parfois après plusieurs générations. Nées comme signes individuels, les 

sources est en préparation. La première partie de la devise était déjà connue dans d’autres domaines.
34  Voir l’article de Matteo Ferrari dans ce même volume.
35  Dans d’autres contextes (cf. l’emblématique de la maison de Lancastre), ce S est associé à la Vierge Marie 

« Souveraine » du Ciel.
36  Vergani G.A., L’arca di Bernabò Visconti…, op. cit., p. 151. 
37  Gérard-Marchant Laurence (éd.), Draghi rossi e querce azzurre. Elenchi descrittivi di abiti di lusso (Firenze 

1343-1345), Florence, Sismel-Edizioni del Galluzzo, 2013.
38  Voir Hablot Laurent, « Comète (Francesco I da Carrara) » < https://devise.saprat.fr/embleme/comete > 

(cons. le 24/02/2021).
39  Saccocci A., « L’héraldique et l’iconographie… », art. cit., p.191 et s.

https://devise.saprat.fr/embleme/comete


355« DIVISE » ET « IMPRESE » : LES EMBLÈMES DANS L’ITALIE DU NORD (XIVE-DÉBUT DU XVIE SIÈCLE)

devises deviennent en effet bientôt héréditaires, sans que l’on renonce pour autant à 
les personnaliser par des variantes. 

L’exemple des Carraresi permet d’introduire dans ce dossier ces dynasties 
mineures, mais ayant un fort potentiel de mécénat artistique, qui utilisent les devises 
vers ces années 1380, telles les Este, les Gonzaga et les Rossi de Parme40. Ces seigneurs 
doivent souvent se mettre en rapport avec des états plus puissants (avec, ou contre, 
Milan), pour exister. La mise en place d’une emblématique personnelle fait partie 
intégrante de leurs stratégies de représentation : Paola Di Pietro Lombardi a parlé 
des devises des marquis d’Este comme de « portrait emblématique du prince »41. 

Les seigneurs de Milan, Mantoue, Ferrare, Padoue, Cremone, Parme, qui 
ont édifié leurs États en utilisant les structures politiques des anciennes villes 
communales, ressentent tous ce besoin d’affirmer la légitimité de leur pouvoir, 
par tous les moyens possibles, notamment juridiques et visuels. Les successeurs de 
Niccolò III d’Este, lui-même un bâtard, Leonello (1407-1450) et Borso (1413-1471) 
sont des bâtards légitimés, qui, selon la volonté du père, deviennent marquis de 
Ferrare à grand prix et en dépit de leurs frères légitimes. Ces deux hommes, qui 
comme nombre de bâtards princiers portent des noms arthuriens (un autre frère, 
Meliaduse est un typique « chevalier errant » du XVe siècle), mettent en place une 
«  auto-représentation égomaniaque42  » allant presqu’à la divinisation du prince. 
Ce sont des consommateurs avides de devises (dans la fabuleuse Bible de Borso on 
en compte une vingtaine), qu’ils font régulièrement représenter sur les médailles 
commanditées à Pisanello43. Il en va de même avec Francesco Sforza, mari de Bianca 
Maria Visconti – bâtarde légitimée de Filippo Maria –, qui, à côté de ses propres 
devises, affirme sa continuité avec les Visconti en reprenant leurs emblèmes. 

40  Pour Francesco I Gonzaga (1382-1407) cf. Bazzotti Ugo, « Impresa del Logoro ; impresa della Cervetta », 
dans Negrini Franco (dir.), Palazzo del Capitano, Medioevo e Rinascimento. Riapertura di un percorso museale, 
catalogue de l’exposition (Mantoue 1986), Canneto sull’Oglio, Eurograf, 1986, p. 20-21. Nicolò II et Alberto d’Este 
utilisent le mot Worbas, tantôt avec la devise de la roue, tantôt avec des lions (Spaggiari A. et Trenti G., Stemmi 
estensi…, op. cit., p.  39). Pour Betrando Rossi voir Hablot Laurent, «  Anneaux entrelacés (Bertrand Rossi)  » 
< https://devise.saprat.fr/embleme/anneaux-entrelaces > (cons. le 24/02/2021).

41  Di Pietro Lombardi P., « Le imprese estensi… », art. cit. Voir aussi Hablot Laurent, « Se dire en signes à la 
fin du Moyen Âge. Emblématique et autoreprésentation », dans Gaucher Rémond Elisabeth (dir.), L’autoportrait et 
représentation de l’individu, Louvain-la-Neuve, De Boeck Supérieur, 2016 (Le Moyen Âge, 122, 1, 2016), p. 67-81.

42  Slanicka Simona, « La fonction distinctive des ordres et du portrait noble dans les sociétés de cour (XIVe-
XVIIe siècles) », dans Turrel D. et al. (dir.), Signes et couleurs…, op. cit., p. 313-332, à la p. 326 ; ead., « L’art d’être 
bâtard. La bâtardise et la légitimation artistique à la Renaissance (Maisons de Bourgogne et d’Este, vers 1450) », 
dans Bousmar Eric et al. (dir.), La bâtardise et l’exercice du pouvoir en Europe du XIIIe au début du XVIe siècle, Lille, 
Université de Lille 3, 2015 (Revue du Nord, hors-série, 2015), p. 451-478.

43  Pour les devises de la Bible de Borso, cf. Galvani I., La rappresentazione del potere…, op. cit. Sur 
l’emblématique des bâtards en général, cf. Hablot Laurent, « L’emblématique des bâtards princiers au XVe siècle. 
Outil d’un nouveau pouvoir ? » dans Bousmar E. et al. (dir.), La bâtardise…, op. cit., p. 439-450.

https://devise.saprat.fr/embleme/anneaux-entrelaces


D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0356

5. Artistes, hommes de lettres et devises

Les devises, comme tout élément représentant le pouvoir princier, ont stimulé très 
tôt la créativité artistique, littéraire et même musicale. Le problème de leur création 
reste toutefois ouvert. Si le choix du prince est indispensable, le concours des 
poètes et des artistes l’est aussi pour l’idéation de « toute devise dont on souhaite 
l’efficacité »44.

Un exemple italien des plus connus est celui de Francesco Petrarca, qui aurait 
conçu pour Gian Galeazzo adolescent la devise de la radia magna avec la colombe, 
ou tourterelle, et le mot A bon droit45. L’attribution de cette création provient d’une 
lettre de l’humaniste Pier Candido Decembrio au fils de Gian Galeazzo, Filippo 
Maria, datant de 1430, soit plus d’un demi-siècle après. Il est probable que Decembrio 
était bien informé par son père, Uberto, homme de cour et pré-humaniste ami de 
Petrarca46. En effet des étoiles, ou des radianti, paraissent dans l’emblématique des 
Visconti dès Bernabò, comme en témoigne le décor du vêtement de la Force sur 
son tombeau. Vers 1389, en tout cas, Francesco di Vannozzo dédia une Canzone 
morale fatta per la divisa del conte di Virtù à la radia avec la colombe : l’esprit de son 
ami Petrarca lui explique la signification de la devise, « che la sentenza mia tutta 
contene » (« qui contient tout mon dit »). L’exemple de Vannozzo fut suivi par maître 
Jacopo Allegretti da Forlì († 1393), auteur des Carmina divise illustrissimi Virtutum 
comitis incliti Galeaz, scilicet de turture47. Ces compositions se situent à l’essor d’un 
genre littéraire – le poème célébrant une devise ou des armoiries – qui jouira d’une 
grande faveur à la Renaissance et à la période baroque. Au XVIe siècle, époque de la 
mode du pétrarquisme, non seulement les compositions de Petrarca seront utilisées 
pour créer des imprese, mais des légendes circuleront selon lesquelles le poète avait 
composé des emblèmes de goût tout à fait moderne, pour ses propres anneaux et 
cachets48.

On connaît également un important corpus de madrigali à thème héraldique 
et emblématique, composés en Italie du nord entre le milieu du XIVe siècle et les 
premières années du XVe, pour (ou contre) les Visconti, les Della Scala, les da Carrara. 
Des compositeurs/poètes chantent le léopard et/ou le mot Soufrir m’estuet de Bernabò 
Visconti avant 1385 (les chercheurs discutent encore du rôle de Filippotto di Caserta 

44  Hablot L., « Concevoir et créer… », art. cit., p. 214.
45  Cf. ibid., p. 210-211. La tourterelle, habituellement toujours en couple, est retenue seule, associée au mot 

A BON DROIT, allusion probable à l’éviction de Bernabo, jusque-là coseigneur de Milan avec Gian Galeazzo. Les 
premiers témoignages artistiques connus de cet emblème remontent aux années 1380 : Carleton Sarah, Heraldry 
in the Trecento madrigal, thèse de doctorat, University of Toronto, 2009, p. 129. 

46  Novati Francesco, « Il Petrarca ed i Visconti », dans F. Petrarca e la Lombardia. Miscellanea di studi storici 
e ricerche critico-bibliografiche, Milan, Hoepli, 1904, p. 11-84, aux p. 56-57. 

47  Ibid., p. 73-81 et 82-84.
48  Torre Andrea, « Petrarca in emblema. Il manoscritto W476 del Walters Art Museum di Baltimora », dans 

Bolzoni L. et Volterrani S. (dir.), Con parola brieve…, op. cit., p. 51-86, en part. p. 54-55.



357« DIVISE » ET « IMPRESE » : LES EMBLÈMES DANS L’ITALIE DU NORD (XIVE-DÉBUT DU XVIE SIÈCLE)

et Paolo Tenorista, tandis que Niccolò del Proposto et Bartolino da Padova rentrent 
assurément dans ce genre)49, ou le phénix d’Antonio Della Scala, seigneur de Vérone 
entre 1381 et 1387 (Donato da Cascia50, Gidino da Sommacampagna51). À partir des 
années 195052, les musicologues et les philologues italiens ont redécouvert ce genre, 
suivis par des chercheurs français et américains53. Certes, les rapports de filiation 
entre compositions et emblématique ne sont pas toujours évidents  : dans certains 
cas on peut se demander si un poème était vraiment inspiré par une devise, ce qui lui 
aurait donné une connotation politique, ou plutôt si certaines expressions littéraires 
et musicales trouvaient des débouchés parallèles dans la lyrique amoureuse et dans 
les devises.

Parmi les créateurs des emblèmes des princes on doit donc compter les 
intellectuels de la cour, comme les humanistes, ou les princes qui en lisaient les 
œuvres. Christian de Mérindol a souligné que le mot du prince savant qu’était 
René d’Anjou (Arco per lantare, piaga non sana) trouvait son origine dans le vers 
de Petrarca «  piaga, per allentar d’arco, non sana  » (Canzoniere, 90)54. Les mots 
emblématiques en grec sont aussi de précieux indicateurs de cette culture humaniste, 
comme l’Amomos (sans tâche, impeccable) adopté par Federico I Gonzaga dans les 
années 1460.

Ces devises montrent donc une première différence avec l’emblématique 
«  gothique  », qui avait comme références culturelles la civilisation chevaleresque 
et chrétienne, les matières de France et de Bretagne, les bestiaires. Les cercles 
néoplatoniciens des humanistes du XVe siècle développent ainsi un intérêt nouveau 
pour les langages symboliques, comme les hiéroglyphes55 ou les chiffres, qui 
préparent le terrain pour les emblèmes de la Renaissance. Vers la fin du siècle, les 
savants et les hommes de lettres reçoivent continuellement les sollicitations des 

49  Carleton S., Heraldry…, op. cit., p. 33.
50  Ibid., p. 11 et 146.
51  Le poème est edité par Levi Ezio, Francesco di Vannozzo e la lirica nelle corti lombarde durante la seconda 

metà del secolo XIV, Florence, Galetti, 1908, p. 154 et Carleton S., Heraldry…, op. cit., p. 107.
52  Pirrotta Nino, « Il codice di Lucca III », Musica disciplina, 5, 1951, p. 115-142 ; Becherini Bianca, « Le 

insegne viscontee e i testi poetici dell’Ars Nova », dans Van den Linden Albert (dir.), Liber amicorum Charles Van 
den Borren, Anvers, Loyd Anversois, 1964, p. 17-24.

53  Thibault Geneviève, « Emblèmes et devises des Visconti dans les oeuvres musicales du Trecento », dans 
Gallo Franco Alberto (dir.), L’Ars Nova italiana del Trecento, III, actes du colloque (Certaldo 1969), Certaldo, 
Centro di studi sull’Ars Nova italiana del Trecento, 1970, p. 131-160 ; Carleton S., Heraldry…, op. cit., p. 85. Voir 
aussi « Motto di Bernabò Visconti », dans RIALFRI-Repertorio informatizzato antica letteratura franco-italiana 
< http://www.rialfri.eu/rialfriWP/opere/motto-di-bernabo-visconti > (cons. le 24/02/2021).

54  Mérindol Christian de, Le Roi René et la seconde Maison d’Anjou. Emblématique, Art, Histoire, Paris, Le 
Léopard d’Or, 1987, p. 172. Le vers est tiré du sonetto « Erano i capei d’oro a l’aura sparsi ».

55  Considérés un langage sapientiel et ésotérique, les hiéroglyphes furent découverts par les humanistes 
par le biais du Corpus Hermeticum et des Hierogliphyca d’Horapollon (fin du IVe sec.)  ; à commencer de 
l’Hypnerotomachia Poliphilii de Francesco Colonna, en passant par Pierio Valeriano et Andrea Alciato, ils 
exercèrent une grande influence sur la théorie des images allégoriques de la Renaissance et du Baroque (cf., 
entre autres, Marrone Caterina, « Dizionari figurativi del secolo XVI : ‘lessici’ di emblemi e ‘lessici’ geroglifici », 
Cuadernos de Filologia Italiana, 19, 2012, p. 213-230).

http://www.rialfri.eu/rialfriWP/opere/motto-di-bernabo-visconti


D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0358

élites ou des princes, qui leur demandent de composer des devises pour telle ou 
telle occasion : c’est par exemple le cas d’Angelo Poliziano (1490) et du condottiero 
humaniste Niccolò da Correggio (1491)56. La contribution des artistes n’est pas 
moins importante, car ils doivent donner une forme graphique aux emblèmes, 
sinon les concevoir : rappelons les célèbres esquisses du Taccuino de Giovannino de 
Grassi († 1398)57, qui montrent des modèles de devises ; ou encore, les patrons dont 
fut chargé un autre artiste de cour, Boso, qui en 1391 « certas desguisas portraxit 
seu depinxit super duobus foliis papiri magne forme  » pour le prince d’Achaïe, 
seigneur du Piémont58. Songeons aussi à l’effort des médailleurs comme Pisanello 
pour l’individualisation de l’iconographie à travers la création de portraits associés 
à des emblèmes. On sait que certains de ses élèves introduisirent entre 1460-1470 le 
modèle de la médaille à portrait armorié à la cour d’Anjou et que des médailleurs 
romains firent de même en Bourgogne. Cette pratique, courante en Italie, n’est pas 
restée sans impact sur le goût emblématique au-delà des Alpes59.

Lorsqu’il ne crée pas la devise, l’intellectuel peut aider le prince à l’interpréter. 
C’est ce qui advient par exemple à Ferrare, quand le célèbre architecte Biagio Rossetti 
réalise pour Sigismondo d’Este, frère du duc Ercole, la résidence connue sous le nom 
de Palazzo dei Diamanti. Les façades sculptées à pointes de diamants (« bugnato a 
diamante ») n’étaient pas inconnues en Italie et en Europe, le motif décoratif venant 
du Proche-Orient : le choix de Rossetti et de son maître consiste toutefois à l’utiliser 
en lien à la devise bien-aimée des Este, le diamant. Ce choix, qui renvoie au genre 
du palais-emblème60, leur permet de puiser dans le potentiel symbolique de la pierre 
précieuse appliqué à l’architecture, élaboré par l’Antiquité, la Bible, les pères de 
l’Église, Dante et bien d’autres auteurs « modernes »61.

56  Angeli Politiani, Opera quae quidem extitere hactenus omnia, Basileae, apud Nicolaum Episcopium 
Iuniorem, 1553, p. 26, cité et commenté par Della Latta A., « Dar forma alle imprese… », op. cit., p. 230-231 ; 
Porçal Peter, «  Due lettere sulle imprese di casa Gonzaga. Contributo alla prassi preaccademica delle prime 
imprese italiane », Mitteilungen des Kunsthistorischen Institutes in Florenz, 40, 1-2, 1996, p. 232-235, à la p. 232.

57  Bergame, Biblioteca Civica Angelo Mai, Cod. Cassaf. 1.21.
58  Gentile L.C., Riti ed emblemi…, op. cit., p. 255.
59  Cf. Pastoureau Michel, «  Naissance d’une image nouvelle. La médaille au Quattrocento  », dans id., 

Couleurs, images et symboles. Etudes d’histoire et d’anthropologie, Paris, Le léopard d’or, 1989, p. 159-184 ; Rugolo 
Ruggero, «  Les médailles  », dans Puppi Lionello (dir.), Pisanello, Paris, Hazan, 1996, p.  138-193  ; Hablot L., 
« Concevoir et créer… », art. cit., p. 212 ; Femélat Armelle, « Cheval et héraldique sur les revers des médailles 
italiennes du Quattrocento  », dans Loskoutoff Yvan (dir.), Héraldique et numismatique I. Moyen Âge-Temps 
modernes, Mont-Saint-Aignan, PURH, 2013, p.  145-165  ; Villela-Petit Inès, «  Le portrait armorié dans les 
médailles françaises du XVe siècle  », ibid., p.  29-49  ; Jones Tanja, «  Vivified heraldry. On Pisanello’s medallic 
imagery », dans Hablot Laurent et Hiltmann Torsten (dir.), Heraldic artists and painters in the Middle Ages and 
early modern times, Ostfildern, Thorbecke, 2018, p. 193-206.

60  On pourrait à ce propos citer d’autres exemples d’édifices qui puisent leurs formes dans l’emblématique 
(armoiries ou devises) du commanditaire, comme l’église de Sant’Ivo alla Sapienza de Rome qui épouse la forme 
de l’abeille des armes Barberini. 

61  Torboli M., Diamante !..., op. cit.., p. 166-188.



359« DIVISE » ET « IMPRESE » : LES EMBLÈMES DANS L’ITALIE DU NORD (XIVE-DÉBUT DU XVIE SIÈCLE)

6. Signes d’alliance et de clientèle. Migrations et imitations 

Les devises ont un potentiel énorme comme signes d’alliance. Elles peuvent même 
devenir des signes de ralliement militaire et politique, communs à tous ceux qui 
soutiennent le titulaire de l’emblème. À Ferrare, en 1476, lors des combats pour la 
succession entre les partisans d’Ercole d’Este et de son neveu Niccolò, « Diamante !» 
est le cri de guerre des uns, alors que « Vela ! » est celui des autres (la voile était l’une 
des devises de Leonello, père de Niccolò)62.

En Italie, la faible participation des femmes à la mode des emblèmes 
individuels – la plupart des princesses portent les devises de leurs pères et de leurs 
maris  – confirme le lien étroit entre emblématique et représentation politique63. 
Les exceptions viennent du champ vestimentaire et ont une signification courtoise, 
morale ou amoureuse : les filles de Niccolò III d’Este, Isotta, Beatrice, Bianca Maria 
faisaient broder sur leurs manches des devises en français, comme Loiaument voil 
finir ma vie, Ainsi doit il, Nul bien sans paine64.

Le besoin de légitimation des princes italiens a déjà été rappelé plus haut. 
Ceux-ci la cherchent avant tout dans la reconnaissance par l’empereur, en marges 
de concessions héraldiques65 : Wenceslas et Sigismond de Luxembourg leur donnent 
ainsi leurs propres devises, exhibées dans des combinaisons de formes variables, 
que les princes octroient à leur tour à leurs fidèles. Le capitergium cum gassa (le 
voile noué) utilisé par Gian Galeazzo en relation avec l’investiture ducale de 139566 
est en réalité une devise de Wenceslas, comme sa définition de divixia imperatoris 
l’indique.

Les Visconti, les Este, les Saluces utilisent également des motti en allemand, 
la langue de l’empereur, peut-être en signe de ralliement. Mais il s’agit parfois 
simplement de donner un ton « exotique » à une devise réservée à un cercle étroit67. 
Pourtant, l’utilisation d’une langue mal connue peut parfois entraîner la perte de 
la forme et de la signification originelle de la devise. Quelle qu’ait été l’intention 

62  Zambotti Bernardino, Diario ferrarese dall’anno 1476 sino al 1504, éd. Pardi Giuseppe (Rerum Italicarum 
Scriptores, XXIV/VII), Bologne, Zanichelli, 1934-1937, p. 20 ; Torboli M., Diamante !..., op. cit., p. 127.

63  Pour une mise en perspective voir Hablot Laurent, « Les princesses et la devise. L’utilisation politique 
de l’emblématique par les femmes de pouvoir à la fin du Moyen Âge  », dans Santinelli Emmanuelle et  
Nayt-Dubois Armel (dir.), Femmes de pouvoir et pouvoirs de femmes dans l’Europe occidentale médiévale et 
moderne, Valenciennes, Presses Universitaires de Valenciennes, 2009, p. 163-183.

64  Bertoni Giulio, « Motti francesi su maniche e vestiti di principesse estensi nel Quattrocento », dans id., 
Poesie, leggende e costumanze del Medio Evo, Modène, Orlandini, 1927, p. 243-250.

65  Voir sur le sujet Hablot L., Affinités héraldiques…, op. cit.
66  Cambin G., Le rotelle milanesi…, op. cit., p. 423 ; Maspoli C., « Stemmi ed imprese… », art. cit., p. 32 ; 

Medvedev Mikhail, « The towel as a badge of Wenceslas, king of Germany and Bohemia, and its transformations », 
dans Vachon Auguste, Boudreau Claire et Cogné Daniel (dir.), Genealogica & Heraldica, actes du colloque 
(Ottawa 1996), Ottawa, University of Ottawa Press, 1998, p.  407-412, à intégrer avec Hablot L., La devise…,  
op. cit., p. 235 et s.

67  Idée codifiée plus tard par Giovio Paolo, Ragionamento sopra i motti e disegni d’arme e d’amore, Venice, 
appresso Giordano Ziletti, 1556.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0360

d’Antonio de Montefeltro († 1404) dans le choix de la devise de l’autruche, avec 
le mot Ich kann verdauen ein grosses Eisen (« je peux avaler un grand morceau de 
fer  »), celui-ci devient presque méconnaissable, tellement il est mal transcrit68, 
dans les panneaux du célèbre studiolo d’Urbin, exécutés pour son neveu, Federico 
(1476)69.

Un autre signe renvoyant au pouvoir impérial de la maison de Luxembourg 
pourrait être les trois anneaux entrelacés (ou l’anneau seul) avec le diamant  : 
pourtant, jusqu’à présent les attestations directes font défaut, tandis que les sources 
sont postérieures et, parfois, fautives. On a ainsi prétendu que les anneaux étaient 
représentés sur une monnaie de Cabrino Fondulo, seigneur de Crémone et vicaire 
impérial pour cette ville en 1413, mais la pièce en question a été réalisée bien plus 
tard pour Francesco Sforza70. Ces anneaux constituaient certainement une devise de 
Niccolò III d’Este, marquis de Ferrare. Selon certains auteurs, Niccolò aurait donné 
un étendard à sa devise au condottiero Muzio Attendolo Sforza, qui était à son 
service, en 140971. Ainsi les anneaux seraient devenus l’un des emblèmes préférés 
de Francesco Sforza, fils d’Attendolo, et de ses successeurs. Troisième migration, 
cette-fois ci certaine : les ducs de Milan de la maison Sforza concèderont la devise 
des anneaux aux grandes familles de la cour72. Plus sûr encore est le don fait par le 
marquis à Muzio d’un pennon semé d’anneaux au diamant en 141873. Il n’est donc 
pas improbable que Francesco ait hérité de son père une devise qui à l’origine venait 
des Este74. 

Quoiqu’il en soit, ce motif des trois anneaux entrelacés était un emblème animé 
par toute une symbolique et une tradition théologique antérieures à sa dimension 
politique. Que l’on rappelle notamment les mystères de Dieu, un et trine, dans les 
vers de Dante « parvemi tre giri di tre colori e d’una contenenza » (Par. XXXIII, 
116-117) : les trois couleurs – le blanc (le Père et la foi), le vert (le Fils et l’espérance), 
le rouge (l’Esprit Saint et la charité)75 – seront reprises dans la version de la devise de 
Niccolò III peinte dans la « Sala degli anelli » de la Rocca di Vignola. Cette richesse 

68  « Ih can vordait en crocis em » ; « ih can vordait en grosso » : voir Fenucci F., « Notes on Federico da 
Montefeltro’s… », art. cit., p. 82 ; Hablot Laurent, « Autruche  (Federico III da Montefeltro) » < https://devise.
saprat.fr/embleme/autruche > (cons. le 24/02/2021).

69  On pourrait comparer ce type d’évolution avec le mot en français Tant que serais sculpté dans les décors 
des chapelles imparfaites de Batalha et progressivement déformé en de multiples variantes sans aucun sens.

70  Fenti Germano, La zecca di Cremona e le sue monete. Dalle origini nel 1155 fino al termine dell’attività, 
Crémone, Linograf, 2001.

71  Maspoli C., « Stemmi ed imprese… », art. cit., p. 35-36.
72  Par exemple, les Borromeo, les Birago, les Cavazzi della Somaglia, les Trivulzio.
73  Franceschini Adriano, Artisti a Ferrara in età umanistica e rinascimentale, vol. I, 1341-1471, Ferrare-

Rome, Cassa di Risparmio di Ferrara, 1993, doc. 482.
74  C’est la thèse de Torboli M., Diamante !..., op. cit., p. 40, 42 et s.
75  Trois anneaux de couleurs différentes sont utilisés déjà par Gioacchino da Fiore pour évoquer la Trinité 

dans le Liber figurarum de Reggio Emilia, 1130 env. (Reggio Emilia, Biblioteca del seminario, ms. R1, fo 12ro). Ces 
trois couleurs sont aussi souvent associées aux vertus théologales : Foi (blanc), Espérance (vert), Charité (rouge). 
Les deux significations sont unifiées par Dante, Par., XXXIII, 116-117.

https://devise.saprat.fr/embleme/autruche
https://devise.saprat.fr/embleme/autruche


361« DIVISE » ET « IMPRESE » : LES EMBLÈMES DANS L’ITALIE DU NORD (XIVE-DÉBUT DU XVIE SIÈCLE)

symbolique d’un objet qui est en plus couramment utilisé comme signe d’alliance 
et d’investiture peut bien expliquer la diffusion – et les variations sur le thème – de 
l’anneau ou des anneaux parmi plusieurs princes et nobles italiens, sans qu’on doive 
nécessairement rechercher un lien politique commun.

7. Les ordres de chevalerie, des devises pour les ambassadeurs 

Parmi les «  signes de l’entente  » et de l’échange diplomatique qui circulent dans 
l’Italie de la fin du Moyen Âge se retrouvent également les ordres de chevalerie 
princiers76. Il n’est pas rare en Italie que ces devises se mêlent, sur le support qui les 
figure, à l’emblématique propre du bénéficiaire.

À Milan par exemple, dans le Musée de la basilique Sant’Ambrogio, la face du 
sarcophage de Giacomo Della Croce, homme d’armes et diplomate77, fut sculpté 
dans les années 1420 par Jacopino da Tradate. En haut, une succession d’écus figure 
les armes et le cimier des Della Croce, la radia magna et la colombina des Visconti, 
une devise d’origine peut être aragonaise78, le collier anglais des SS des Lancaster, 
l’ordre castillan de la Bande, l’ordre de l’Épée de Chypre79. Les rassemblements 
diplomatiques –  comme les conciles de Constance et de Bâle  – étaient autant 
d’occasions de distribution de ces distinctions qui contribuaient au rayonnement 
des cours européennes80. Des chevaliers-ambassadeurs, comme Giacomo, en 
faisaient collection (fig. 2). 

Son sarcophage témoigne donc de la coexistence, même en Italie, de deux 
types de distinctions visuelles signifiant la proximité au prince  : les devises de ce 
dernier, portées en signe d’hommage ou par concession, et les ordres ou colliers, 
reproduisant une devise, mais doués d’un statut plus précis, souvent institutionnalisé. 
Il arrive parfois que la devise ou l’ordre reçu d’un prince étranger soit utilisé en 

76  Voir aussi sur le sujet Hablot Laurent, « Les signes de l’entente. Le rôle des devises et des ordres dans les 
relations diplomatiques entre les ducs de Bourgogne et les princes étrangers de 1380 à 1477 », Revue du Nord, 
345-346, 84, 2002, p. 319-341.

77  Petrucci Franca, « Della Croce, Manfredo », dans Dizionario Biografico degli Italiani, vol. XXXVI, Rome, 
Istituto Treccani, 1988 ; [s.a.], « Jacopino da Tradate », ibid., vol. LXII, Rome, Istituto Treccani, 2004. 

78  On y voit, dans une seule combinaison, une couronne rayonnante (qui peut dériver de la corona doble 
aragonaise) et une tête de maure. Voir à ce propos la contribution de Joan Domenge dans ce même volume.

79  Cf. Cambin G., Le rotelle milanesi…, op. cit., p. 238-239. Pour les devises des ordres cités, cf. Boulton 
J.D., « Insignia of Power… », art. cit., p. 119 et 126, note 69 ; id., The knights of the crown. The monarchical orders 
of knighthood in late medieval Europe, 1325-1520, Woodbridge, The Boydell Press, 2000.

80  Hablot Laurent, «  «  Pour contemplacion d’icelui  ». Formes et fonctions de la délégation des ordres 
et devises dans les cours européennes, XIVe-XVe siècle », dans Moeglin Jean-Marie (dir.), Relations, échanges, 
transferts en Europe dans les derniers siècles du Moyen Âge, actes du colloque (Paris 2008), Paris, Académie des 
Inscriptions et Belles Lettres/De Boccard, 2010, p. 427-442, à la p. 433 ; Paravicini Werner, « Signes et couleurs 
au Concile de Constance : le témoignage d’un héraut d’armes portugais », dans Turrel D. et al. (dir.), Signes et 
couleurs…, op. cit., p. 155-187.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0362

qualité d’emblème personnel, proprement réapproprié par le nouvel utilisateur81. 
Gianfrancesco Gonzaga s’approprie ainsi du collier des SS (un collier chargé de 
lettres S) de la maison de Lancastre, reçu d’Henri V avant 1416 (en 1436, il obtint 
de le concéder à 50 personnes de sa suite) et l’utilise comme emblème personnel, 
en alternance avec sa devise de la marguerite, dans les fresques de Pisanello au 
Palais ducal de Mantoue82. Dans l’emblématique de Federico da Montefeltro, on 
constate une superposition de sa propre devise de l’hermine, avec les mots Non mai 
ou Decorum, et de l’emblème de l’ordre de ce nom, reçu du roi de Naples en 1474, 
qu’on voit clairement – avec le collier de la Jarretière, reçu la même année – dans les 
panneaux du studiolo du Palais ducal d’Urbin83.

 

81  Voir à ce sujet Hablot L., « Pour contemplacion d’icelui »…, art. cit, p. 4.
82  Toesca Ilaria, « Lancaster ad Gonzaga : the collar of SS at Mantua», dans Chambers David et Martineau 

Jane (dir.), Splendours of the Gonzaga, catalogue de l’exposition (Londres 1981-1982), Londres, Victoria and 
Albert Museum, 1981, p. 1-2.

83  Sur ces emblèmes voir Hablot Laurent, « Montefeltro (Federico III da Montefetro) » : < https://devise.
saprat.fr/personne/federico-iii-da-montefeltro > (cons. le 24/02/2021).

F ig . 2  – Ia c o p in o  d a  T ra d a t e , s a rc o p h a g e  d e  G ia c o m o  D e lla  C ro c e  a v e c  d e v is e s  d e s  V is c o n t i, a rm e s  e t  c im ie r  d e  
G ia c o m o  e t  d e v is e s  d ’o rd re s  e u ro p é e n s . M ila n , M u s e o  d e lla  B a s ilic a  d i  S a n t ’A m b ro g io , v e r s  1 4 2 0 .

https://devise.saprat.fr/personne/federico-iii-da-montefeltro
https://devise.saprat.fr/personne/federico-iii-da-montefeltro


363« DIVISE » ET « IMPRESE » : LES EMBLÈMES DANS L’ITALIE DU NORD (XIVE-DÉBUT DU XVIE SIÈCLE)

8. Transmission informelle et concession par écrit

La circulation des emblèmes parmi les princes, en tant qu’objets d’échanges et dons 
d’honneur, est un système au cheminement compliqué, qui rend souvent difficile la 
traçabilité des devises et la reconstitution de la chronologie précise de leur origine 
et de leur adoption. Il arrive souvent qu’à défaut de preuves documentaires, des 
historiens rapprochent, sur la seule base formelle, des devises identiques qui n’ont 
pourtant historiquement rien en commun. Les migrations de devises répondent en 
tout cas à des pratiques coutumières de la diplomatie, au gré des mariages et des 
alliances, souvent sans pour autant susciter d’actes écrits ou de preuves juridiques. 
Dans une lettre de 1467 adressée par Ludovico il Moro, alors âgé de quinze ans, à sa 
mère Bianca Maria, on apprend que la scopetta, sa devise favorite, était à l’origine un 
don gracieux – probablement oral – de la duchesse84.

Le phénomène « vertical » de lettres de concession d’armoiries et d’emblèmes 
par les princes italiens à leurs sujets demande encore des études approfondies, à 
partir des jalons importants maintenant posés par Laurent Hablot85. Comme nous 
l’avons vu, assez tôt, en 1405, le marquis Niccolò III d’Este marque la familiaritas 
– un concept répandu dans les cours italiennes – de son fidèle Giovanni Francesco 
Panciatichi par la concession de sa livrée, de la devise Worbas et de son cimier86. La 
terminologie est fluide : divisa vaut pour livrée, alors que la devise proprement dite 
– ici le mot – rentre dans le concept d’arma (armoiries). En 1442, c’est au tour d’une 
communauté de bénéficier d’une concession ducale  : le marquis Leonello donne 
au bourg de Montecchio, qui lui avait demandé des armoiries, un écu d’argent à 
la devise dynastique de l’anneau (de gueules, chargé de rosettes de vert et d’azur) 
avec le diamant. Le caractère personnel de la donation se retrouve dans les initiales 
L(eonellus) M(archio) d’or, au centre de l’anneau87. Alors que la concession des armes 
d’Este (d’azur à l’aigle d’argent) avait plutôt comme bénéficiaires des familles et des 
individus fidèles à la dynastie, le prince préfère concéder sa devise, signe plus souple 
et lié à son choix individuel, à une communauté  : «  ut plane intelligatis ita erga 
nos vestram fidem et devotionem solidam, prestantem et inconcussam esse ac fore, 
ut adamas ipse inter ceteros lapides pretiosos duricia prestat, et pene infrangibilis 
perhibetur  ». La fidélité de Montecchio à l’égard du marquis doit être presque 
infrangible, comme le diamant parmi toutes les autres pierres précieuses (fig. 3).

84  Milan, Archivio di Stato, Carteggio interno, Cremona, 786, cité par Maspoli C., « Stemmi ed imprese… », 
art. cit., p. 38.

85  Hablot Laurent, Affinités héraldiques. Concessions, augmentations et partages d’armoiries au Moyen Âge, 
mémoire HDR, 2015, p. 320 et s.

86  Cf. supra, note 1.
87  Modène, Archivio di Stato, Cancelleria marchionale, Leggi e decreti, vol. V, fo 27ro, 15 novembre 1442. 

Cf. Torboli M., Diamante !..., op. cit., p. 94-95.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0364

Les Archives d’État de Milan et quelques autres archives de l’Italie du nord 
conservent un certain nombre d’actes de concessions des Visconti-Sforza à leurs 
fidèles, dispensés plus régulièrement à partir de Filippo Maria (1412). Ces concessions 
sont presque toutes subordonnées à des investitures féodales, souvent associées à 
l’octroi du titre de comte, que le duc est désormais habilité à conférer en signe du 
pouvoir délégué par l’empereur. Dans ce contexte, la concession des devises se place 
donc à la croisée de deux phénomènes sociaux : d’un côté, la « reféodalisation » de 
la société lombarde88, de l’autre, un rapport de « clientèle » personnel, qui dépasse la 
vassalité. Un exemple de cette pratique se retrouve dans cinq diplômes, tous adressés 
à Vitaliano Borromeo, le trésorier des ducs de Milan : l’investiture de Palestro (3 
août 1437), de Arona (14 septembre 1439), des terres de Cannobio, Lesa, Vergante et 
Castellanza di Meina (9 février 1441), la procuration ducale à Francesco Piccinino 
Visconti pour la concession du titre de comte d’Arona à Vitaliano (27 avril 1445) 

88  Voir Cengarle Federica, Le investiture feudali di Filippo Maria Visconti (1412-1447), tesi di dottorato, 
Università degli Studi di Milano, 2005.

F ig . 3  – L e t t re  d e  c o n c e s s io n  d e  L e o n e llo  d ’E s t e , m a rq u is  
d e  F e r ra re , à  la  c o m m u n a u té  d e  M o n te c c h io  d e s  
a rm o ir ie s  p o r t a n t  s a  d e v is e  d e  l ’a n n e a u , 1 5  n o v e m b re  
1 4 4 2 . M o d è n e , A rc h iv io  d i  S t a t o , C a n c e l le r ia  m a rc h io n a le , 
L e g g i  e  d e c re t i , v o l. V , fo  2 7 r.



365« DIVISE » ET « IMPRESE » : LES EMBLÈMES DANS L’ITALIE DU NORD (XIVE-DÉBUT DU XVIE SIÈCLE)

et, enfin, l’investiture comtale qui suivit (26 mai)89. Ces quatre chartes, enluminées 
par le même atelier (le nom d’un enlumineur lombard bien connu, le maître des 
Vitae imperatorum, a été proposé), sont décorées avec les armes et les devises du 
duc et de Vitaliano Borromeo. Dans les actes de 1445 un cadre au centre du texte 
montre une panoplie de l’emblématique ducale, dont Vitaliano est gratifié par le 
duc. Dans les marges enluminées de l’investiture, en plus de l’écu héraldique du 
bénéficiaire, se retrouvent trois de ses devises personnelles, « héraldisées » dans un 
écu : le dromadaire, le mot Humilitas couronné, la moraglia (fig. 4).

89  Isola Bella, Archivio Borromeo (ABIB), Cassettiere, p. 83 ; Milan, Archivio Storico Civico e Biblioteca 
Trivulziana, Pergamene miniate, 9, 10, 11. La procuration du 27 avril est reproduite dans Giulini Alessandro, « Lo 
stemma dei Borromei », Verbania, 2, 12, 1910, p. 284-286, à la p. 285. Voir Buganza Stefania, Palazzo Borromeo : la 
decorazione di una dimora signorile milanese al tramonto del gotico, Milan, Scalpendi, 2008, p. 68-71 ; Morandotti 
Alessandro (dir.), Le isole incantate. Vedute dei dominii Borromeo da Gaspar Van Wittel a Luigi Ashton, Milan, 
Scalpendi, 2015, p.  25-26. Voir aussi les fiches publiées sur le site Monasterium.net, collection Illuminierte 
Urkunden/Lombardei (dir. Martin Roland) : < https://www.monasterium.net/mom/IlluminierteUrkundenItalien/
collection > (cons. le 24/02/2021). 

F ig . 4  – L e t t re  d ’in v e s t it u re  d e  F ilip p o  M a r ia  V is c o n t i, d u c  d e  M ila n , 
à  V it a lia n o  B o r ro m e o  d e  C a n n o b io , L e s a , Ve rg a n te  e t  C a s te lla n z a  
d i M e in a , 9  fé v r ie r  1 4 4 1  (d o c u m e n t  o rn é  d e s  a rm e s  d u c a le s , d e s  
a rm e s  d u  B o r ro m e o  e t  d e s  d e v is e s  d e  l’H u m ilita s , d u  m o rs  e t  d u  
d ro m a d a ire ). Is o la  B e lla , A rc h iv io  B o r ro m e o  (A B IB ), C a s s e t t ie re , P. 8 3 .

https://www.monasterium.net/mom/IlluminierteUrkundenItalien/collection
https://www.monasterium.net/mom/IlluminierteUrkundenItalien/collection


D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0366

Par ce biais, des familles de premier plan comme les Borromeo, les Trivulzio, 
les Birago, les Cavazzi passent des Visconti aux Sforza en collectionnant des 
devises. Entre le XVIe et le XVIIe siècle ces signes seront associés avec les armoiries 
de la famille, dans des combinaisons d’armoiries très compliquées, écartelées et 
contre-écartelées. Mais l’héraldisation des devises, nées à l’extérieur de l’écu et en 
concurrence avec celui-ci, est manifeste déjà dans l’armorial Trivulziano (vers 1471), 
où de nombreux écus contiennent déjà des emblèmes ou des combinaisons propres 
aux livrées des condottieri90 (l’ondé ou le chevronné des Sforza)91.

9. L’adoption des devises par l’aristocratie

Certaines devises ne naissent pas d’une concession, mais d’une libre adoption. Dès 
la fin du XIVe siècle et le début du XVe, à l’instar des princes, les familles du patriciat 
des villes et de l’aristocratie seigneuriale se créent des emblèmes, reflets parmi 
d’autres signes d’un mode de vie chevaleresque et courtois. 

Dans l’Italie du nord-est, à Padoue, comme nous l’avons vu, les da Carrara 
adhérent assez tôt à la mode des devises et donnent l’exemple à leurs fidèles. L’un 
des conseillers les plus écoutés de Francesco il Vecchio, le miles Francesco Dotti, fit 
doter en 1380 la chapelle de famille dans l’église des Eremitani, comme en témoigne 
une inscription sculptée portant la devise du défunt : une chouette perchée sur trois 
monts, avec le mot Bon pensiero. L’oiseau de Minerve faisait allusion au nom du 
donateur (doctus), alors que le mot s’adaptait bien aux fonctions de gouvernement 
que Dotti exerça, tant comme conseiller du seigneur que comme podestat de 
Bologne, Florence, Trévise92. 

Les professionnels italiens du droit (Bartolo de Sassoferrato en est un exemple 
célèbre) étaient d’ailleurs très sensibles à toute innovation dans la mise en scène du 
pouvoir et de la prééminence, y compris l’héraldique et l’emblématique. Le même 
engouement des juristes pour les emblèmes est en effet manifeste dans un petit 
état princier du nord-ouest, le marquisat de Saluces, où, dans les années 1460, les 
gentilshommes de la cour concurrencent le prince adoptant des motti en allemand 
et en français. En particulier les Cavassa, juristes et vicaires du marquis, adoptent 

90  Cette question de l’emblématique des condottieri attend encore son historien. Ces combinaisons – le plus 
souvent un écartelé avec des quartiers à figures géométriques colorées (ondé, chevronné, vivré) et des quartiers 
à la devise –, entre héraldique et devise, progressivement associées aux autres formules héraldiques, constituent 
pourtant un passionnant dossier.

91  Cf. Maspoli C. (éd.), Stemmario Trivulziano…, op. cit., par exemple : p. 81 (Bochi), 149 (Fregoso), 233 
(Melegnano), 234 (Mozanega), 276 (Passalacqua), 329 (Soren), 334 (Scrosati et Scarognini), 349 (Torelli). 

92  Franco Tiziana, « Dentro e fuori la corte : note sulla pittura a Padova e sulla committenza della famiglia 
Dotti nel Trecento », dans Romano S. et Zaru D. (dir.), Arte di corte…, op. cit., p. 123-146, aux p. 133-134 et  
fig. 112 et 15  ; Kohl Benjamin, « Dotti, Francesco », dans Dizionario Biografico degli Italiani, vol. XLI, Rome, 
Istituto Treccani,1992, p. 538-540.



367« DIVISE » ET « IMPRESE » : LES EMBLÈMES DANS L’ITALIE DU NORD (XIVE-DÉBUT DU XVIE SIÈCLE)

la devise Droit quoi qu’il soit93. Cependant, ce ne sont pas les seuls exemples d’un 
idéal professionnel : Giovanni Bianchini, astrologue de la cour de Ferrare, reçut de 
l’empereur Frédéric III en 1452 le titre de noble, une augmentation d’armoiries et la 
devise de la sphère armillaire ailée94.

Le choix d’une devise puise souvent dans un répertoire emblématique déjà 
existant, dans un jeu de renvois idéaux ou simplement iconographiques. Un exemple 
très significatif est fourni par la Rocca de Vignola, une résidence féodale de la plaine 
du Pô, dans le diocèse de Modène. Son seigneur, Uguccione de’ Contrari († 1448), 
était un puissant collaborateur de Niccolò III d’Este95. Sa devise, peinte dans les 
années 1410-1420 sur les murs de la « Sala dei leoni e dei leopardi » et dans la voûte 
de la « Sala degli anelli », est un léopard couché, lié à un tronc d’arbre. L’animal tient 
un phylactère avec le mot Chocyr m’esstuet (il me faut choisir). Si l’ensemble n’est 
pas sans rappeler le léopard assis dans les flammes avec la devise Soufrir m’estuet 
de Bernabò Visconti, son modèle direct est l’enseigne du marquis  : le lion avec le 
mot allemand Worbas96, utilisé par les Este dès les années 1380 au plus tard (fig. 5). 
Dans la « Sala degli stemmi », les deux animaux sont couchés l’un en face de l’autre, 
les phylactères portant leurs mots entrelacés pour souligner l’alliance entre les deux 
familles. Toute la décoration de la Rocca est d’ailleurs un hymne à cette alliance. On 
voit partout les couleurs et les fleurs emblématiques de la dynastie (marguerites et 
ne-m’oubliez-pas) et les armes des deux familles, parfois écartelées. Vignola apparaît 
aujourd’hui encore comme un haut lieu de l’emblématique italienne et de ses enjeux, 
mais il convient de se demander si cette mise en signe exceptionnelle n’est pas un 
effet de source et si ce genre de décors n’était pas en réalité beaucoup plus diffusé 
dans les résidences aristocratiques que ce qu’on voit de nos jours.

Dès la moitié du siècle, l’adoption des devises par la noblesse, ancienne ou 
nouvelle, devient plus fréquente. C’est le cas des Lombards, les prêteurs d’argent 
piémontais qui parsèment toute l’Europe nord-occidentale de leurs petites banques. 
Ces hommes font parfois des carrières éclatantes et achètent souvent au Piémont des 
fiefs, des châteaux et des demeures urbaines. Claudio Villa, banquier à Ypres, vers 
1470 commande à un sculpteur bruxellois un retable magnifique pour l’église San 
Domenico de Chieri, sa patrie (maintenant au Musée Royal d’Art et d’Histoire de 
Bruxelles). Sur l’estrade il fait mettre sa devise, un voile noué à une flèche avec les 
mots Droit et avant. Son écu timbré du cimier de la licorne et la devise reviennent 

93  Cf. Gentile L.C., Araldica saluzzese…, op. cit., p. 102 et s., en part. p. 112-114.
94  Hablot Laurent, « Sphère armillaire (Giovanni Bianchini) » < https://devise.saprat.fr/embleme/sphere-

armillaire-2 > (cons. le 24/02/2021). 
95  Cf. Trenti Giuseppe, Lodovisi Achille et Dameri Debora, Stemmi e imprese nella Rocca di Vignola, 

Vignola, Fondazione di Vignola 2008 ; Lanza Manfredi, Due imprese con motti in tedesco e in francese nelle pitture 
murali della Rocca di Vignola, Vignola, Libreria de’ Contrari, 2000 ; Torboli M., Diamante !..., op. cit., p. 55 et s.

96  Peut-être équivalent de l’allemand fürbass (avant, encore). 

https://devise.saprat.fr/embleme/sphere-armillaire-2
https://devise.saprat.fr/embleme/sphere-armillaire-2


D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0368

sur des manuscrits, commandés vers 1450-146097. Son frère Pietro en utilisait une 
variante, avec la flèche transperçant un listel et un jeu de mots anagramme de son 
nom  : Priere Vaille98. La différenciation des devises des frères Villa rappelle les 
brisures appliquées aux armoiries proprement dites, qui, cependant, n’étaient pas 
utilisées par l’aristocratie piémontaise. 

97  Passoni Riccardo, « Opere fiamminghe a Chieri », dans Di Macco Michela et Romano Giovanni (dir.), 
Arte del Quattrocento a Chieri per i restauri del Battistero, Turin, Allemandi, 1988, p. 67-97, en part. p. 78-82; la 
devise de Claudio est reproduite dans Turin, Biblioteca Reale, ms. Varia 186, Missale Fratrum Minorum, fo 8ro. 
Voir aussi : Hablot Laurent, « Flèche et voile noué (Claude Villa) » < https://devise.saprat.fr/embleme/fleche-et-
voile-noue > (cons. le 24/02/2021) ; id., « Le mot Priere vaille (Pierre Villa) » < https://devise.saprat.fr/embleme/
le-mot-priere-vaille > (cons. le 24/02/2021).

98  Cf. Montanari Mira, « Dalla terra al denaro : un caso esemplare, i De Villa di Chieri », dans Bordone 
Renato et Spinelli Franco (dir.), Lombardi in Europa nel Medioevo, Milan, Franco Angeli, 2005, p. 196-206. Pour 
la devise de Pietro voir Cannella Anne-Françoise, Gemmes, verres colorés, fausses pierres précieuses au Moyen 
Âge. Le quatrième livre du « Trésorier de Philosophie naturelle des pierres précieuses » de Jean d’Outremeuse, Liège, 
Université de Liège, 2006, p. 33-35.

F ig . 5  – D e v is e  d ’U g u c c io n e  C o n t ra r i  (lé o p a rd  lié  a v e c  le  m o t  C h o c y r  m ’e s s o e t  d a n s  u n e  g u ir la n d e  d e  
m a rg u e r it e s  e t  u n  s e m é  d e  t ro is  a n n e a u x  ro u g e s , b la n c s  e t  v e r t s  e n la c é s , d e v is e  d e s  E s t e ). R o c c a  d i  V ig n o la , 
S a la  d e g li  a n e lli , 1 4 1 0 -1 4 2 0  .

https://devise.saprat.fr/embleme/fleche-et-voile-noue
https://devise.saprat.fr/embleme/fleche-et-voile-noue
https://devise.saprat.fr/embleme/le-mot-priere-vaille
https://devise.saprat.fr/embleme/le-mot-priere-vaille


369« DIVISE » ET « IMPRESE » : LES EMBLÈMES DANS L’ITALIE DU NORD (XIVE-DÉBUT DU XVIE SIÈCLE)

10. En l’absence de la cour. La mode des devises à Gênes et Venise

A Gênes et à Venise, républiques aristocratiques où le prince est pro tempore et 
où il n’y a pas de cour, les emblèmes sont moins diffusés, même si les familles les 
plus influentes font tout de même usage de représentations symboliques, parfois 
octroyées par quelque prince étranger. 

Les membres de la famille génoise Fregoso utilisent ainsi plusieurs devises 
et cimiers, qui sont à l’origine de sobriquets pour chaque branche de la famille99. 
Proches des Sforza au moment où ceux-ci exercent leur protectorat sur la 
République, ils adoptent les devises des ducs de Milan. Les Fregoso Semprevivi, par 
exemple, adoptent le semprevivo (joubarbe des toits), une devise des Sforza100. Les 
Fregoso dal Sesto sont identifiés en revanche par le compas (en italien ancien : sesto) 
parfois avec les mots Per non falir101. Ces signes peuvent marquer une faction, un 
parti politique, comme l’indique le surnom de gatteschi donné aux partisans des 
Fieschi, qui avaient un chat (gatto) pour cimier. Le phénomène est particulièrement 
évident en 1506-1507, lorsque le gouvernement génois interdit l’emblématisation du 
parti « populaire » des Capelazzi, qui s’oppose à d’autres familles nobles avec ses 
armoiries, livrées et chausses102.

Une tentative pour limiter les conflits urbains dont on trouve des exemples 
frappants à Venise. Entre la moitié et le troisième quart du siècle, des condottieri au 
service de la République portent des emblèmes personnels, comme Erasmo da Narni 
dit Gattamelata, le noble Antonio Martinengo de Brescia, Bartolomeo Colleoni103. 
En revanche, les grands diplomates, qui sont des juristes, comme Gianfrancesco 
Capodilista dans la première moitié du siècle, ou les grands fonctionnaires, comme 
Giovanni Emo dans la deuxième moitié, utilisent seulement les devises et les ordres 
qu’ils ont reçu des souverains européens104. Cette réticence à l’expression emblématique 

99  Bernabò di Negro Gian Francesco, L’araldica a Genova. Origine e significati di una realtà storica e sociale, 
Gênes, Sabatelli, 1983, p. 104-105.

100  Sur le clocher de l’église San Saturnino à Moneglia on voit un écu Fregoso (première moitié du XVIe 
siècle), flanqué par deux semprevivi (signalé par Andrea Lercari).

101  Maspoli C. (éd.), Stemmario Trivulziano…, op. cit., p. 149. Le compas est aussi sur les monnaies de 
Battista Fregoso, doge de Gênes (1478-1483).

102  Pandiani Emilio, Un anno di storia genovese (giugno 1506-1507). Con diario e documenti inediti, Gênes, 
tip. L. Sambolino e figlio, 1905 (Atti della Società Ligure di Storia Patria, 37), p. 332.

103  La devise du Gattamelata, une tête de chatte, est représentée dans le célèbre monument de Donatello 
(1447-1453), à Padoue, tandis que celle de Martinengo (un objet qui rappelle le logoro du fauconnier) l’est 
dans l’église San Cristo à Brescia, où Antonio fut inhumé en 1473 ; celle de Colleoni († 1475), sculptée sur son 
sarcophage dans la Cappella Colleoni à Bergame, est formée d’une bande engoulée par deux têtes de lion, qu’on 
serait tenté de rapprocher à l’ordre castillan de la Banda (mais « Co’ leoni » signifie « tête de lion » !).

104  Dans le magnifique manuscrit Capodilista (1434), Giovan Francesco est représenté avec les badges de 
la milicia aurata, des ordres du Dragon de l’empereur, des SS du roi d’Angleterre, de la Jarre du roi d’Aragon : 
Padoue, Biblioteca Civica, ms. BP 954, De viris illustribus familiae Transelgardorum Forzatè et Capitis Listae, 
fo 32ro. Cf. Blason Berton Mirella (éd.), De viris illustribus familiae Transelgardorum, Forzatè et Capitis Listae, 



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0370

de l’individu est peut-être liée au contrôle exercé par les autorités de la Sérénissime 
sur les enjeux politiques des signes de faction et des armoiries exposés dans des lieux 
publics. Ces pratiques sont considérées comme un facteur potentiel de déstabilisation, 
de désordre populaire ou d’affirmation d’un individu, au détriment de l’intégrité des 
structures de l’État  : en 1486 le doge Marco Barbarigo intervint ainsi dans les luttes 
entre les factions des Castellani et des Nicolotti, avec l’ordre d’enlever des maisons des 
patriciens l’aigle (impérial) des uns, et celui, terrassant un dragon (guelfe) des autres105.

Pourtant, entre les années 1430-1440 et 1530, la création des devises et l’usage 
des livrées sont un phénomène socio-culturel reconnu et toléré dans un cadre bien 

Rome, Edindustria, 1972. La dalle aux armes Emo, avec les enseignes de la Milice dorée du Pape, du Dragon, de 
la Jarre et de la Cosse de Genêt (?), est conservée aux Musei Civici de Trévise : Gubitosi Roberta, « Lapide Emo », 
dans Barbero Alessandro et Merlotti Andrea (dir.), Cavalieri. Dai templari a Napoleone. Storie di crociati, soldati, 
cortigiani, catalogue de l’exposition (Venaria Reale 2009-2010), Milan, Electa, 2009, p. 285.

105  Da Mosto Andrea, I Dogi di Venezia nella vita pubblica e privata, Milan, Martello, 1966, p. 253 ; Zug 
Tucci Hannelore, «  Un linguaggio feudale  : l’araldica  », dans Storia d’Italia. Annali, vol. I, Dal feudalesimo al 
capitalismo, Turin, Einaudi, 1987, p. 811-879, à la p. 855.

F ig . 6  – V it t o re  C a rp a c c io , H is to ire s  d e  s a in t e  U rs u le . 
R e n c o n t re  e t  d é p a r t  d e s  fi a n c é s , d é t a il a v e c  d e u x  
c o m p a g n i d e l la  c a lz a , l ’u n  p o r t a n t  le  c h a p e a u  d e s  
F ru t t u o s i  o u  S e m p it e rn i, l ’a u t re  l ’e m b lè m e  d e  la  
c o m p a g n ie  d e s  F ra t e lli  Z a rd in ie r i  s u r  s a  m a n c h e . Ve n is e , 
G a lle r ie  d e ll ’A c c a d e m ia , c a t . 5 7 5 , 1 4 9 5 .



371« DIVISE » ET « IMPRESE » : LES EMBLÈMES DANS L’ITALIE DU NORD (XIVE-DÉBUT DU XVIE SIÈCLE)

précis  : celui des Compagnie della Calza. Ces associations de droit privé à finalité 
ludique devaient renforcer les liens entre les clans nobiliaires, et avaient des fonctions 
officielles de représentation, à l’occasion des visites d’ambassadeurs étrangers106. 
Chaque compagnie avait un nom inspiré d’une vertu ou d’un métier symbolique, 
traduit par une devise et des couleurs qui étaient brodés sur les manches, les manteaux 
ou les chausses (calze). Ludovico Zorzi107 a attiré l’attention sur un détail de l’œuvre 
de Vittore Carpaccio, qui avait déjà frappé Proust dans La Fugitive  : les devises 
des compagnies portées vers 1495 dans les Storie di sant’Orsola (Venice, Museo 
dell’Accademia) par les jeunes hommes, en particulier celles des Fratelli Zardinieri 
(le van) et des Ortolani. Cette dernière, visible dans Le départ des fiancés, montre une 
dame coiffée d’un hennin qui, à l’intérieur d’un hortus conclusus, cultive les vertus 
à la chaleur du soleil (Dieu). Plus que d’emblèmes médiévaux, il s’agit de figurations 
allégoriques raffinées et compliquées, d’esprit humaniste, accompagnées par des mots 
qui annoncent le passage de la devise à l’impresa de la Renaissance (fig. 6).

11. Des chausses du marquis de Ferrare aux 
sayons français : livrées et couleurs

Les Compagnie della Calza évoquent un aspect particulier de l’emblématique médié-
vale : les livrées, vêtements portant des couleurs individuelles, puis héréditaires, sou-
vent différentes des couleurs des armoiries familiales. Il n’est pas rare que les livrées 
soient ornées de devises. Signe d’un lien vertical ou horizontal, destiné à marquer le 
groupe, elles sont portées par les princes, les hommes de la cour, les serviteurs, les 
soldats, les factions, les associations108. 

Le lien horizontal est bien représenté, dans le contexte urbain, par les partis 
politiques, comme par les sociétés des jeunes, des groupes à base aristocratique. 
Déjà dans la chronique de Giovanni Sercambi († 1424), les « brigades » florentines 
des jeunes, s’opposant entre elles, s’identifiaient aux couleurs vestimentaires de leur 
faction. Dès les années 1410, toujours à Florence, les brigades portent des livrées 
coloriées avec un emblème renvoyant à leur nom (la sphère, la fleur...) brodé de perles 
sur la manche109. Vers la moitié du siècle précédent, les chausses étaient devenues une 
partie fondamentale de leur tenue ; on pouvait les porter l’une et l’autre de couleurs 
différentes, ou bien rayées de plusieurs couleurs. Ces tenues étaient arborées 

106  Casini Matteo, I gesti del principe. La festa politica a Firenze e Venezia in età rinascimentale, Venice, 
Marsilio, 1996, p.  337, note 150, avec bibliographie  ; id., «  Les brigades des jeunes en Italie et leurs signes 
vestimentaires (XIVe-XVIe siècles) », dans Turrel D. et al. (dir.), Signes et couleurs…, op. cit., p. 333-344, à la p. 339.

107  Zorzi Ludovico, Carpaccio e la rappresentazione di sant’Orsola. Ricerche sulla visualità dello spettacolo 
nel Quattrocento, Turin, Einaudi, 1988, p. 76-80.

108  Pour le contexte européen, voir Hablot L., La devise…, op. cit., p. 366-403.
109  Casini M, « Les brigades… », art. cit., p. 335, 339.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0372

pendant les bals et les béhourds. Dans le cas spécifique des Compagnie della Calza 
vénitiennes, les chausses n’ont pas de significations politiques, mais sont « un objet 
rituel qui vient exalter les rites d’association et de dissociation » : elles sont données 
aux nouveaux membres des compagnies et aux visiteurs étrangers de prestige, ou 
parfois déchirées en signe de protestation110. Comme un affrontement ludique peut 
changer très vite de nature, l’habillement emblématisé peut tomber sous le coup des 
articles des lois somptuaires visant à combattre les tenues « politiques ». On a vu que 
les législateurs de Gênes et, surtout, de Venise veillaient avec grande attention à ces 
aspects. À Brescia, ville sous la domination de la Sérénissime, en 1477 on interdit de 
porter les chausses ou la tenue d’une autre personne, tout en permettant de porter sa 
propre livrée et de la faire porter à sa familia111.

Le lien vertical renvoie naturellement à la société princière et à la vie de cour. 
Des livrées vestimentaires différentes permettaient parfois de qualifier des fonctions 
distinctes. Une lettre de Galeazzo Maria Sforza permet de mieux comprendre le 
passage sémantique successif de la « divisa »/emblème à la « divisa »/uniforme. Le 18 
mars 1475, le duc ordonne à Gottardo Panigarola, expenditor ducalis, que les chefs 
des squadre (brigades) de sa famille militaire portent leurs cottes d’armes (giornee) 
de velours à la devise sforzesca (c’est-à-dire, écartelées, au 1 et 4 fascé ondé d’azur et 
d’argent, au 2 et 3 de gueules plain) avec des couronnes dans les quartiers de gueules ; 
les chefs des squadre tout court portent la sforzesca simple ; les chefs des lance spezzate, 
la devise du semprevivo (joubarbe des toits) et les gens des frères du duc leurs devises 
personnelles112. Au début, pourtant, les couleurs des hommes au service de la cour 
milanaise étaient simplement celles héraldiques du seigneur : il en est ainsi chez les 
Savoie, princes d’Achaïe, seigneurs du Piémont. Dès les années 1380, les vêtements 
avec la devise du prince brodée sur la manche y apparaissent113. Quelques décennies 
auparavant – dans un contexte qui était encore très peu « italien », mais toutefois 
proche de la Lombardie – le cousin du prince d’Achaïe, le comte de Savoie, est connu 
pour être parmi les premiers des princes à adopter des couleurs emblématiques non 
héraldiques. Amédée VI, le Comte Vert, jeune chevalier de dix-huit ans, avait en fait 
adopté ses vêtements verts à l’occasion d’un tournoi en 1353, se faisant l’égal des 
chevaliers verts de la littérature arthurienne. Son fils Amédée VII, toujours dans 
un tournoi, devint le Comte Rouge114  : rouge comme Perceval, qui était devenu le 
chevalier Vermeil après avoir tué un autre chevalier à la même couleur.

110  Ibid., p. 342.
111  Ibid., p. 335.
112  Beltrami Luca, Il castello di Milano durante il dominio dei Visconti e degli Sforza (1368-1535), Milan, 

Hoepli, 1894, p. 715 ; Maspoli C., « Stemmi ed imprese… », art. cit., p. 38.
113  Gentile L.C., Riti ed emblemi…, op. cit., p. 254.
114  Ibid., p. 59-60 et 203.



373« DIVISE » ET « IMPRESE » : LES EMBLÈMES DANS L’ITALIE DU NORD (XIVE-DÉBUT DU XVIE SIÈCLE)

La mode des couleurs de livrée se répandit dans les autres cours de l’Italie 
du nord. En 1405 le marquis d’Este, nous l’avons vu, concédait des chausses 
emblématiques (« divisa calligarum nostrarum ») à son fidèle Giovanni Francesco 
Panciatichi. Elles étaient mi-parties selon l’usage à la mode  : l’une rouge, l’autre 
bleue et blanche115. Plus de soixante ans après, l’habillement des jeunes dans Le mois 
d’avril peint au palais de Schifanoia montre que cette combinaison chromatique était 
encore réservée aux chausses, et coexistait avec la livrée principale, verte, blanche 
et rouge. Au long du siècle, la cour de Milan disposait ses couleurs non héraldiques 
dans des motifs géométriques tirés du blason – le chevronné en fasce des Visconti ou 
le fascé ondé et les quartiers des Sforza116 – qui se prêtaient bien à la décoration des 
étoffes. Au terme de cette évolution à la fois emblématique et vestimentaire, lors des 
guerres d’Italie, les sayons français, ornés des couleurs et des devises des capitaines, 
frapperont l’imagination de Paolo Giovio.

12. Vert, blanc et rouge... avant le drapeau tricolore italien

Il y a donc tout un groupe de dynasties italiennes qui, à la fin du Moyen Âge, ont 
porté les trois couleurs vert, blanc et rouge. Les marquis d’Este les donnent, dès le 
début du siècle, à leurs collaborateurs les plus fidèles, comme les Contrari, et les 
arborent partout, comme on le voit dans les fresques de Schifanoia117. Les Gonzaga 
les portent eux-aussi118 et, dans la deuxième moitié du XVe siècle, les marquis 
de Montferrat119 et les Medici font de même120. Il est possible, dans certains cas, 
que cette combinaison de couleurs ait été introduite en Italie pour des raisons de 
prestige diplomatique : elle formait la livrée du roi de France, de Charles V jusqu’à 
Charles VII121. Les occasions diplomatiques justifiant cet échange ne faisaient pas 
défaut, mais ce ne sont que des épisodes  : Este et Gonzaga avaient adhéré avec le 
roi de France au traité de Paris contre les Visconti (1396, avec concession du collier 
français de la Cosse de Genêt à Gian Francesco Gonzaga)122 ; les Visconti, les Este, 

115  Cf. supra, note 1.
116  Cambin G., Le rotelle milanesi…, op. cit., p. 432.
117  Torboli M., Diamante  !..., op. cit., p.  60. Pour Schifanoia voir Newton Stella Mary, «  Gli abiti negli 

affreschi di palazzo Schifanoia », dans Atlante di Schifanoia, Modène, Panini, 1989, p. 229-233.
118  Par exemple dans les fresques de Pisanello au Palazzo ducale de Mantoue (1436-1444 env.).
119  Gentile L.C., Riti ed emblemi…, op. cit., p. 209, note 142.
120  Fumi Cambi Gado Francesca, notice 8.7 (« Tre anelli con diamante intrecciati »), dans Morelli Timpanaro 

Maria Augusta, Manno Tolu Rosalia et Viti Paolo (dir.), Consorterie politiche e mutamenti istituzionali in età 
laurenziana, catalogue de l’exposition (Florence 1992), Milan, Silvana, 1992, p. 226-229. Sur l’emblématique des 
Médicis, peu mentionnée ici, voir prochainement aussi la base DEVISE : < https://devise.saprat.fr/devises > (cons. 
le 24/02/2021).

121  Sur le sujet voir Hablot L., La devise…, op. cit. passim.
122  Pour cette concession voir Hablot Laurent, « L’ordre de la Cosse de genêt de Charles VI, la mise en scène 

d’une devise royale », Revue française d’héraldique et de sigillographie, 69-70, 1999-2000, p. 131-148 et Hablot 



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0374

les Medici et de nombreuses familles reçurent des rois de France le droit d’arborer 
les fleurs de lis entre la fin du XIVe siècle et la fin du XVe siècle123  ; le marquis de 
Montferrat fit un voyage en France en 1453 à l’occasion de l’arbitrage du roi entre 
lui-même et les Sforza... Les trois couleurs, en tout cas, étaient déjà suffisamment 
supportées par la symbolique théologique déjà mentionnée pour que des princes 
italiens les adoptent de façon indépendante du roi de France.

À ce propos, une mise au point est nécessaire : même si la rhétorique nationale 
de la fin du XIXe siècle et de la première moitié du XXe a parfois affirmé le contraire, 
il n’y a aucun lien entre le Tricolore italien et les couleurs personnelles portées par 
le comtes savoyards quatre siècles et demi auparavant. Et cela pour deux raisons. 
D’une part, le vide documentaire entre les deux époques ne peut pas justifier telle 
hypothèse ; d’autre part, la seule couleur emblématique portée avec continuité par 
la maison de Savoie, surtout à l’époque moderne, est l’azur.

Le drapeau tricolore italien, lui, naît dans un contexte tout à fait moderne, 
révolutionnaire, dans des villes qui n’ont rien à voir avec les états de Savoie  : à 
Bologne (1794), à Milan (1796) et à Reggio Emilia (1797)124. Le nationalisme du 
nouveau Royaume d’Italie, d’abord, et la rhétorique du Fascisme, plus tard, auront 
d’ailleurs du mal à admettre l’origine jacobine et « française » du Tricolore : il faudra 
lui donner des origines médiévales et dynastiques. Le XIXe siècle est bien le siècle de 
l’invention de la tradition jusque dans l’emblématique.

13. La fin des devises ?

Qu’en est-il finalement des devises médiévales après l’épanouissement des imprese 
de la Renaissance ? Après avoir longtemps concurrencé l’héraldique, elles se sont 
« héraldisées », figées par la transmission héréditaire avec les armoiries de famille. 
On les trouve représentées comme des soutiens de l’écu – avec leurs mots parfois 
classés dans les répertoires héraldiques comme « cris de guerre » – ou insérées dans 
le cimier. Parallèlement, avec le Baroque, les ornements extérieurs de l’écu sont 
influencés dans l’esprit par les imprese modernes. 

L., « Pour contemplacion d’icelui… », art. cit., p. 427. Les trois couleurs des Gonzaga sont témoignées par les 
documents dès 1417 au moins : Hablot L., La devise…, op. cit., p. 185. 

123  Voir Hablot L. Affinités héraldiques…, op. cit.
124  Cf. Ghisi Enrico, Il tricolore italiano (1796-1870), Milan, Rizzoli, 1931. La bibliographie récente est 

abondante : on citera Tarozzi Fiorenza et Vecchio Giorgio (dir.), Gli italiani e il Tricolore. Patriottismo, identità 
nazionale e fratture sociali lungo due secoli di storia, Bologne, Il Mulino, 1999 ; Grévy Jérôme, « Les trois couleurs 
nationales en France et en Italie », dans Turrel D. et al. (dir.), Signes et couleurs…, op. cit., p. 89-114 ; Peluffo Paolo, 
Rossi Lauro et Villari Anna (dir.), La bandiera proibita. Il Tricolore prima dell’Unità, catalogue de l’exposition 
(Reggio Emilia 2011), Milan, Silvana, 2011.



375« DIVISE » ET « IMPRESE » : LES EMBLÈMES DANS L’ITALIE DU NORD (XIVE-DÉBUT DU XVIE SIÈCLE)

La fin des imprese provient surtout du rationalisme du XVIIIe siècle  : les 
armoiries survécurent, en tant que moyen fiable et stable d’expression d’une identité 
familiale et sociale. L’épisode célèbre du dîner chez le comte Solaro de Govone à 
Turin, raconté par Rousseau dans les Confessions, montre que les familles avaient 
souvent oublié la signification originelle des anciennes devises médiévales. Ce fut 
le tour de Jean-Jacques, jeune laquais au service du comte de Govone, d’expliquer 
la signification du mot familial, Tel fiert qu’il ne tue pas125. Pourtant, l’explication 
de Rousseau ne considérait plus le corps de la devise, une flèche sans pointe. Au 
banquet chez le comte de Govone, ce fut donc une simple discussion philologique 
qui se produit (fig. 7). 

125  Jean Jacques Rousseau, Les Confessions, Londres, 1782, I. III, p. 215-216. Cf. Gentile Luisa Clotilde, « Tel 
fiert qui ne tue pas : Jean-Jacques Rousseau alle prese con una devise medievale », dans Del Savio Michela et al. 
(dir.), Fay ce que vouldras. Mélanges en l’honneur d’Alessandro Vitale-Brovarone, Paris, Garnier, 2018, p. 265-274.

F ig . 7  – A rm e s  d e  la  fa m ille  S o la ro  d e  A s t i , a v e c  la  d e v is e  d e  
la  fl è c h e  s a n s  p o in t e  t r a n s p o r t é e  d a n s  le  c im ie r  e t  le  m o t  
Te l  fi e r t  q u ’i l  n e  t u e  p a s , d ’a p rè s  C a p ré  F ra n ç o is , C a ta lo g u e  d e s  
c h e v a l ie rs  d e  l ’o rd re  d u  C o l l ie r  d e  S a v o y e , d it  d e  l ’A n n o n c ia d e , 
T u r in , Z a v a t t a , 1 6 5 4 , p . 2 5 5 .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0376

Apparemment oubliées par le siècle des Lumières, les devises médiévales, signes 
d’une identité avant tout individuelle, furent redécouvertes par le goût troubadour 
du XIXe siècle, romantique et individualiste. Mais ce ne fut qu’une résurrection 
momentanée. Jusqu’à la chute de la monarchie italienne, le nœud et le FERT, devises 
« dynastiques », furent exploités pour célébrer la monarchie et la famille royale de 
Savoie dans les programmes iconographiques publics visant à construire l’image 
de la nouvelle nation. Ces emblèmes n’avaient pas connu d’interruption depuis leur 
naissance, mais étaient désormais cristallisés par les siècles, au même titre que l’écu 
à la croix : leur survie tenait surtout à l’assomption d’une emblématique politique et 
collective. La dimension médiévale, individuelle, des devises n’avait plus raison d’être.



Au début de l’année 1469, à l’occasion du vingtième anniversaire de Lorenzo de 
Médicis, un tournoi auquel participèrent les membres d’importantes familles 
(Pazzi, Vespucci, Pucci, Pitti, Borromeo, etc.) fut organisé à Florence. Une source 
contemporaine raconte le déroulement de la journée et donne une description des 
devises et des étendards des participants1 : il s’agit, à notre connaissance, de la seule 
source littéraire et documentaire florentine du XVe siècle mentionnant des devises. 
Pourtant, à la fin du siècle, cette mode emblématique s’est désormais imposée dans 
l’élite de l’aristocratie de Florence. Celle-ci était, bien entendu, une élite bourgeoise, 
une aristocratie de l’argent, formée par des marchands et des banquiers, tels les 
Médicis, qui exercèrent de 1434 à 1494 une crypto-seigneurie sur la ville malgré la 
survivance formelle des institutions républicaines2.

A l’exception de rares mentions dans des inventaires, les sources relatives aux 
devises florentines sont donc essentiellement visuelles. Même si les témoignages 
iconographiques sont abondants, la carence d’informations documentaires entrave 
la reconstruction d’une histoire de l’usage de ces emblèmes dans la ville toscane. Cela 

1  Cf. Ricordo di una giostra fatta in Firenze a dì 7 febbraio 1468, sulla piazza Santa Croce, éd. par P. Fanfani, 
Florence, Stamperia sulle Logge del Grano, 1864 et Ciriffo Calvaneo di Luca Pulci gentil’huomo fiorentino. Con 
la Giostra del Magnifico Lorenzo de Medici. Insieme con le Epistole composte dal medesimo Pulci  nuovamente 
ristampate, Florence, Giunti, 1572. 

2  Le Médicis furent chassés en 1494, mais ils s’emparèrent à nouveau de Florence en 1512-1527, après une 
période de gouvernement républicain, et de manière définitive en 1530, transformant leur seigneurie en une 
véritable principauté ; les institutions républicaines furent alors définitivement supprimées par le premier prince, 
le duc Alessandro, et par son successeur, Cosimo I : Tarassi Mario, « Origini e ascesa della famiglia Medici / The 
Origins and rise of the Medici Family », dans Merendoni Simonetta et Ulivieri Luigi (dir.), Il palazzo magnifico. 
Palazzo Medici Riccardi a Firenze, Turin, Allemandi, 2009, p. 161-177 ; Diaz Furio, I Medici, Turin, Utet, 1976 ; 
Nicolai Rubinstein, Il Governo di Firenze sotto i Medici, Florence, La Nuova Italia, 1971.

« L’anneau manquant ».
Les devises des Médicis et des Rucellai

 (Florence, XVe siècle)

Alessandro Savorelli
 AIH



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0378

contraste avec les connaissances bien plus précises que nous avons sur les devises des 
seigneurs de l’Italie du nord, documentées à partir de la fin du XIVe siècle (Savoie, 
Saluces, Visconti, Sforza, Gonzague, Este, Montefeltro, etc.)3 et sur celles de grands 
capitaines, qui sont souvent eux-mêmes des princes et des seigneurs4. À Florence, le 
phénomène est en revanche plus tardif, comme l’attestent les devises qui se trouvent 
sur des monuments funéraires, des boucliers de tournoi, les célèbres « cassoni » (les 
coffres de mariage peints, typiques de la Renaissance florentine) et, le plus souvent, 
dans le décor héraldique des palais seigneuriaux et des palais publics du territoire 
soumis à la république sur lesquels les magistrats de la ville étaient obligés de laisser 
leurs armoiries à la fin de leur service5.

On a donc supposé que l’aristocratie florentine et les Médicis avaient 
introduit cette vogue à l’imitation de certaines familles princières de la Plaine 
du Pô, comme les Este en particulier6, sans tenir compte toutefois du fait que le 
grand renouvellement artistique et architectural florentin réalisé au XVe siècle ne 
permet pas de faire de conjectures sur la phase de gestation du phénomène avant 
1440. En ce qui concerne les Médicis, les représentations de leurs devises sont en 
effet très nombreuses dans le grand palais familial qui, bâti par Michelozzo vers le 
milieu du XVe siècle dans la via Larga (l’actuelle via Martelli), marque le début de 
l’architecture civile de la Renaissance. Comme nous le verrons, elles sont visibles 
à la fois à l’extérieur et à l’intérieur de cette résidence dans laquelle les fonctions 
publiques et privées s’entremêlaient. Les solutions adoptées dans ce palais, que l’on 
disait ressembler à celui d’un prince en saisissant sa nature de provocation à l’égard 
des institutions républicaines, furent imitées par la suite par d’autres familles de la 

3  Voir  : Cambin Gastone, Le rotelle milanesi. Bottino della battaglia di Giornico 1478. Stemmi, Imprese, 
insegne, Fribourg, Società svizzera di araldica, 1987  ; Malacarne Giancarlo, Araldica Gonzaghesca. La storia 
attraverso i simboli, Modène, Il Bulino, 1993 ; Ferrari Virgilio, L’araldica estense nello sviluppo storico del dominio 
ferrarese, Ferrare, Belriguardo, 1989 ; Stemmario Trivulziano, éd. C. Maspoli, Milan, Niccolò Orsini De Marzo, 
2000 ; Gentile Luisa Clotilde, Araldica saluzzese. Il Medioevo, Coni, Società per gli studi storici della provincia di 
Cuneo, 2004, p. 100-116 ; ead., Riti ed emblemi: processi di rappresentazione del potere principesco in area subalpina 
(XIII-XVI secc.), Turin, Zamorani, 2008, p. 201-213. Sur cette question voir aussi la base de données en ligne, 
créée et coordonnée par Laurent Hablot, Devise. Emblématique et héraldique à la fin du Moyen Age < https://
devise.saprat.fr/ > (cons. le 18/01/2022) et l’article de Luisa Gentile dans ce même volume.

4  Voir Predonzani Massimo, Anghiari 29 giugno 1440. La battaglia, l’iconografia, le compagnie di ventura, 
l’araldica, Rimini, Il cerchio, 2010. 

5  Voir par exemple  : Borgia Luigi, Gli stemmi del Palazzo d’Arnolfo di S. Giovanni Valdarno, Florence, 
Cantini, 1986, p. 35, 69, 85, 103, 107 (devises des Tornabuoni, Falorni, Biliotti, Minerbetti, Nasi) ; Scalini Mario, 
« Divise e livree, araldica quotidiana », dans Pasquini Alessandro (dir.), Leoni vermigli e candidi liocorni, Prato, 
Italia grafiche, 1992, p. 49-65 ; Graham Hughes, Renaissance cassoni. Masterpieces of early Italian art  : painted 
marriage chests 1400-1550, Polegate-Starcity-Londres, Art books international, 1997  ; Les cassoni peints du 
Musée national de la Renaissance, Paris, Réunion des musées nationaux, 2004 ; Tibaldeschi Carlo, Gli stemmi dei 
Vicari di Certaldo, Florence, Polistampa, 2009, p. 46, 72-74, 76, 166 (devises des Ridolfi, Pandolfini, Guasconi, 
Carnesecchi, Lapi, Serragli, Covoni, Niccolini, Nasi) ; Dionigi Renzo (dir.), Stemmi robbiani in Italia e nel mondo. 
Per un catalogo araldico, storico e artistico, Florence, Polistampa, 2014.

6  Ames-Lewis Francis, « Early Medicean devices », Journal of the Warburg and Courtauld Institutes of Art, 
42, 1979, p. 129-130.

https://devise.saprat.fr/
https://devise.saprat.fr/


379« L’ANNEAU MANQUANT ». LES DEVISES DES MÉDICIS ET DES RUCELLAI (FLORENCE, XVE SIÈCLE)

ville, tels les Pitti, les Rucellai, les Strozzi et bien d’autres7. Par le biais de ce modèle, 
les devises entrèrent dans l’ornementation architecturale des résidences florentines. 
Elles envahirent ensuite les peintures, les objets, les manuscrits, etc. 

Pendant les vingt années qui précédent le tournoi de Lorenzo, le système des 
devises est donc déjà bien développé et même de façon exubérante. Si, à la différence 
de ses prédécesseurs, mais à l’instar des seigneurs de l’Italie du nord, Lorenzo, 
utilisa une longue série de ces emblèmes8, les Médicis ne furent pourtant pas les 
seuls protagonistes dans le processus de formation des devises de l’aristocratie 
florentine. Les Rucellai, une des plus riches familles de la ville avec les Médicis et 
les Strozzi, furent en effet parmi les acteurs les plus dynamiques de cette phase. 
Ils fondaient leur richesse sur la production de draps de couleur violette, obtenus 
à partir de l’oricellum, une plante tinctoriale qui est aussi à l’origine de leur nom 
(oricellum = Rucellai)9. 

De 1445 à 1470, les Médicis et les Rucellai placent ainsi leurs devises sur un 
ensemble impressionnant de bâtiments. Comme nous le verrons, ces devises, leurs 
relations et leurs interactions, posent toutefois souvent des problèmes d’interprétation 
très difficiles à résoudre. Pour avoir une vision d’ensemble de la question, il est donc 
nécessaire d’observer les différentes séries synchroniques et diachroniques formées 
par ces devises. Nous reviendrons brièvement sur les devises des Médicis, avant 
d’aborder plus en détail celles des Rucellai. 

1. Les Médicis et les Rucellai

Cosimo « il Vecchio », dit l’Ancien (1389-1464), est le seigneur de facto de Florence. 
Les érudits des siècles postérieurs, tels Alessandro Segni et Paolo Giovio, lui ont 
attribué des devises qui ne trouvent toutefois pas de correspondance avec les données 
réelles10. En effet, le système des devises des Médicis se développe plus tard  : les 

7  Savorelli Alessandro, « Tra i simboli del palazzo. Insegne araldiche e imprese / Symbols in the Palazzo. 
Heraldic Insignia and Imprese », dans Ulivieri L. (dir.), Il palazzo magnifico…, op. cit., p. 139-159 (sur les devises 
voir en particulier p. 150-155).

8  Voir : Lenzuni Anna, All’ombra del lauro. Documenti librari della cultura in età laurenziana, catalogue 
de l’exposition (Florence 1992), Florence, Biblioteca Medicea laurenziana, 1992 ; Fumi Cambi Gado Francesca, 
« Emblemi a Firenze in epoca laurenziana », Archivio storico italiano, 552-554, 150, 1992, p. 715-734 ; Ventrone 
Paola (dir.), Le temps revient, ‘L tempo si rinuova : feste e spettacoli nella Firenze di Lorenzo il Magnifico, Cinisello 
Balsamo, Silvana, 1992 ; Acidini Cristina, « Lorenzo il magnifico. Divise e messaggio morale », dans La Toscana al 
tempo di Lorenzo il Magnifico. Politica, economia, cultura, arte, Pise, Pacini, 1996, I, p. 37-45.

9  Voir  : Kent Francis W., « The Making of a Renaissance patron of Arts », dans Giovanni Rucellai ed il suo 
Zibaldone, t. 2, A Florentine Patrician and his Palace, Londres, The Warburg Institute University of London, 1981, 
p. 9-95 ; Malquori Alessandra, « Tempo d’aversità ». Gli affreschi dell’altana di Palazzo Rucellai, Florence, Olschki, 1993.

10  Sur les devises des Médicis avant Lorenzo, voir : Ames-Lewis F., « Early Medicean devices… », art. cit., 
p. 122-143 ; Borgia Luigi et Fumi Cambi Gado Francesca, « Insegne araldiche e imprese medicee nella Firenze 
del Quattrocento », dans Morelli Timpanaro Maria Augusta, Manno Tolu Rosalia et Viti Paolo (dir.), Consorterie 
politiche e mutamenti istituzionali in età laurenziana, Cinisello Balsamo, Silvana, 1992, p. 213-238 ; Liebenwein 



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0380

grands bâtiments religieux liés à cette famille et notamment à l’initiative de Cosimo 
– pensons aux églises de San Marco, de San Lorenzo et à la Badia Fiesolana – en sont 
presque dépourvus. Il n’est même pas certain que l’« anneau avec deux plumes », 
qui se retrouve uniquement sur des chapiteaux du palais Medici-Riccardi, soit une 
devise personnelle de Cosimo11. En tout cas, cet élément disparaît complètement 
par la suite dans les attestations monumentales. Dans la célèbre Cavalcata dei magi, 
peinte par Benozzo Gozzoli en 1459 dans la chapelle du palais familial, Cosimo 
n’est pas identifié par l’anneau et les plumes, mais par une lampe, comme celle 
qui décore l’extérieur du palais12. Mais là encore, il s’agit d’un apax dont la nature 
emblématique demeure incertaine. Il semble d’ailleurs important de souligner que 
son tombeau n’est orné d’aucune devise13.

C’est donc Piero (1416-1469), le fils de Cosimo, qui doit sans doute être considéré 
comme le véritable créateur du système emblématique familial14. En 1448-1449, il 
adopte la devise principale des Médicis qui sera par la suite toujours présente dans 
les œuvres commanditées par la famille : l’anneau avec trois plumes, qui sera par la 
suite complétée par l’ajout du mot SEMPER dans un phylactère et les trois couleurs 
blanc, rouge et vert, respectivement apposées sur les plumes (souvent mises en 
relation avec les trois vertus théologales) (fig. 1a). Cette devise est représentée dans 
le palais de la via Larga, sur la façade et dans la fresque de Benozzo Gozzoli, où elle 
figure par exemple sur le harnais du cheval de Piero ; dans la Cappella del Crocifisso, 
sur la frise surmontant les colonnes  ; dans l’église de San Miniato al Monte  ; et 
surtout sur le « plateau d’accouchée » illustrant, sur le côté principal, le Triomphe de 
la Renommée, peint par le Scheggia en 1449 pour Lucrezia Tornabuoni, son épouse, 

Wolfgang, « Die ‘Privatisierung’ des Wunders, Piero de’ Medici in SS. Annunziata und San Miniato », dans Beyer 
Andreas (dir.), Piero de’ Medici il Gottoso. 1416-1469. Kunst im Dienste der Mediceer, Berlin, Akademie Verlag, 
1993, p. 251-290  ; Böninger Lorenz, « Diplomatie im Dienst der Kontinuität. Piero de’ Medici zwischen Rom 
und Mailand (1447-1454) », ibid., p. 39-54 ; Cardini Franco, I re Magi di Benozzo a Palazzo Medici, Florence, La 
mandragora, 2001. Sur l’héraldique des Médicis et sur les problèmes qu’elle pose voir, en général : Borgia Luigi, 
« L’insegna araldica medicea : origine ed evoluzione fino all’età laurenziana», Archivio storico italiano, 553, 150, 3, 
1992, p. 620-629 ; Mc Killop Susan R., « L’ampliamento dello stemma mediceo e il suo contesto politico », ibid., 
p. 640-713 ; Savorelli A., « Tra i simboli del palazzo… », art. cit., p. 142-149.

11  Ames-Lewis F., « Early Medicean devices… », art. cit., p. 127-128 : « Corbels in the cloister of the Badia 
Fiesolana, completed in 1459, and in the Palazzo Medici are carved with a diamond ring with two feathers. 
Although listed by Segni as a different device, this may simply be an adaptation to the shape of corbels [...] No 
devices appear on works connected with Cosimo commissioned by his sons after their father’s death. The use 
of emblematic designs was developed probably by Cosimo’s two sons, although occasionally appearing later on 
Cosimo’s works. Cosimo himself was content to use the family stemma ».

12  Acidini C., « Lorenzo il magnifico… », art. cit., p. 38 ; Cardini Franco, La cavalcata d’Oriente. I Magi di 
Benozzo Gozzoli a Palazzo Medici, Rome, Tomo, 1991, p. 145.

13  Ibid., p. 67. D’après Ames-Lewis F., « Early Medicean devices… », art. cit., p. 128 « Neither his tomb in 
the crypt of S. Lorenzo [...] has more than the family stemma [...] ».

14  « Piero de’ Medici was, it appears, the leading light in the introduction of a vocabulary of Medicean 
emblems which was taken up and greatly expanded by his sons. In this respect Piero was emulating a characteristic 
of Italian court life already current in such centres as Milan, Naples, Ferrara and Mantua, and even adopted 
specific devices used in those courts » : Ames-Lewis F., « Early Medicean devices… », art. cit., p. 140.



381« L’ANNEAU MANQUANT ». LES DEVISES DES MÉDICIS ET DES RUCELLAI (FLORENCE, XVE SIÈCLE)

à l’occasion de la naissance de Lorenzo (New York, Metropolitan Museum of Arts)15. 
Il existe également une variante de cet emblème figurant un unique anneau, qui 
fut employée non seulement dans l’ornementation monumentale, comme nous 
pouvons le constater grâce au portrait sculpté de Piero réalisé par Mino da Fiesole en 
1453 (Florence, Musée du Bargello), sur lequel la veste du personnage est justement 
agrémentée de bandes chargées d’anneaux diamantés. 

A côté de cette devise devenue familiale, Piero a en également utilisé une 
personnelle  : un faucon avec un anneau que nous retrouvons, par exemple, dans 
le décor de la Cappella del Crocifisso dans l’église San Miniato al Monte et celui 
du lavabo de la sacristie de l’église San Lorenzo  à Florence16 (fig. 1c). À partir du 
milieu des années 1450, il enrichit cette série avec une autre image, aussi célèbre 
que problématique, car son origine est incertaine (a-t-elle été empruntée aux Sforza 
ou aux Este ?) : les « trois anneaux entrelacés » (fig. 1b). Au sujet de cette devise la 
critique est d’ailleurs partagée, n’arrivant pas à déterminer s’il s’agit d’une solution 
décorative ou d’un véritable emblème17. 

Chez les Rucellai, les questions liées à leurs devises se multiplient de façon 
exponentielle. Giovanni (1403-1481) est sans doute le personnage le plus important 
de cette éminente maison florentine. Il fut exclu de la vie politique jusqu’en 1463 
à cause de ses liens de parenté avec le Strozzi, les adversaires des Médicis. C’est 
toutefois grâce à une savante stratégie diplomatique qu’il réussit à se rapprocher peu 
à peu de la famille qui exerçait son hégémonie sur la ville toscane. 

Giovanni fit représenter quatre différentes séries de devises sur les édifices qu’il 
avait fait bâtir. Il s’agit de bâtiments somptueux et extraordinaires, chefs-d’œuvre 

15  Musacchio Jacqueline M., « The Medici-Tornabuoni ‘Desco da Parto’ in Context », Metropolitan Museum 
Journal, 33, 1998, p. 137-151.

16  Voir Ames-Lewis F., « Early Medicean devices… », art. cit., p. 134-137. 
17  C’est le cas du décor de la Cappella dell’Annunziata dans l’église Santissima Annunziata à Florence  : 

Liebenwein W., « Die ‘Privatisierung’ des Wunders… », art. cit., p. 260, fig. 8. Sur la devise des trois anneaux 
entrelacées utilisée par Francesco Sforza voir aussi Hablot Laurent, La devise, mise en signe du prince, mise en 
scène du pouvoir, thèse de doctorat, Université de Poitiers, 2001, t. 2. Devisier, p. 384-385.

F ig . 1 a -c  – P re m iè re s  d e v is e s  d e s  M e d ic i  (m ilie u  X Ve  s iè c le ), d a n s  G io v io  P a o lo , D ia lo g o  d e l l ' im p re s e  m il i t a r i  e t  
a m o ro s e , L y o n , a p p re s s o  G u g lie lm o  R o v ig lio , 1 5 5 9 , p . 4 0 -4 2 .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0382

absolus de la Renaissance conçus par des architectes célèbres à l’instar de Leon 
Battista Alberti et de Bernardo Rossellino. Dans l’ornementation de ces œuvres 
monumentales, l’emblématique occupe une place de premier plan, on y retrouve  
(fig. 3-5, 7) : le mazzocchio, une sorte de couronne d’étoffe à la mode avec trois plumes, qui 
(il est d’ailleurs bien connu pour avoir été représenté par Paolo Uccello dans la Bataille 
de San Romano) ; l’anneau avec deux plumes ; la voile ; les trois anneaux entrelacés.

Ces devises sont utilisées en nombre différent et de manière variable. Dans 
le palais bâti par Alberti, elles sont représentées par séries de deux à l’intérieur de 
l’édifice (mazzochio et trois anneaux) et de quatre sur la façade (mazzocchio, plumes 
dans l’anneau, voile et trois anneaux)18 ; deux d’entre elles figurent sur la loge en face 
du palais (plumes dans l’anneau et voile)19 ; trois sur la façade de l’église de Santa Maria 
Novella (mazzocchio, plumes dans l’anneau, voile)20 ; et les quatre sur le Tempietto del 
Santo Sepolcro, situé dans la cappella Rucellai dans l’église San Pancrazio21, et sur le 
cassone avec la Bataille de Zama (Paris, Musée des Arts décoratifs).

18  Preyer Brenda, « The Rucellai Palace », dans Giovanni Rucellai ed il suo Zibaldone…, op. cit., p. 155-225 ; 
Malquori A., « Tempo d’aversità ». Gli affreschi…, op. cit.  ; Giovanni di Pagolo Rucellai, Zibaldone, éd. par G. 
Battista, Florence, Sismel-Edizioni del Galluzzo, 2013.

19  Voir Kent Francis W., « The Rucellai family and its Loggia », Journal of the Warburg and Courtauld 
Institutes, 35, 1972, p.  397-401 et Preyer Brenda, «  The Rucellai Loggia  », Mitteilungen des Kunsthistorisches 
Institut in Florenz, 21, 1977, p. 183-198.

20  Pacciani Riccardo, « La facciata di Santa Maria Novella », dans Bulgarelli Massimo et alii (dir.), Leon 
Battista Alberti e l’architettura, Cinisello Balsamo, Silvana, 2006, p. 380-396.

21  Dezzi Bardeschi Marco, « Nuove ricerche sul Sepolcro della cappella Rucellai a Firenze », Marmo, 2, 1963, 
p. 135-161 ; id., « Il complesso monumentale di San Pancrazio a Firenze e il suo restauro (nuovi documenti) », 
Quaderni dell’istituto di storia dell’architettura, 13, 1966, p. 8-28.

F ig . 2  – L e s  q u a t re  d e v is e s  d e s  R u c e lla i . F lo re n c e , é g lis e  S a n  P a n c ra z io , t e m p le  d u  S a in t -S é p u lc re .



383« L’ANNEAU MANQUANT ». LES DEVISES DES MÉDICIS ET DES RUCELLAI (FLORENCE, XVE SIÈCLE)

2. L’anneau manquant

Si les historiens de l’art et les spécialistes d’emblématique ne s’accordent pas sur 
les relations possibles entre les devises très similaires des Médicis et des Rucellai, 
leurs conclusions se fondent toutefois sur une analyse trop superficielle des données, 
notamment des informations que l’on peut tirer des représentations emblématiques 
conservées ou documentées. Sans tenir compte de la hiérarchie et de la position que 
ces emblèmes occupent sur les différents édifices, ils tirent souvent des conclusions 
hâtives, à la recherche – comme Darwin pourrait le dire – de l’anneau manquant de 
cet épisode emblématique.

Parmi les solutions qui ont été proposées, deux tendances ressortent. D’un côté, 
certains auteurs établissent un lien étroit entre les deux séries de devises : l’anneau 
avec deux plumes, les trois anneaux entrelacés et, parfois, le mazzocchio avec plumes 
seraient des devises propres aux Médicis et elles auraient été utilisées par les Rucellai 
en signe d’alliance et de loyauté politique. L’attribution de ces devises à l’un ou à l’autre 
membre de la maison Médicis – interprétations sur lesquelles nous ne jugeons pas 
nécessaire de nous attarder ici22 – a ainsi engendré un véritable tourbillon d’hypo-
thèses, en répétant les erreurs et les attributions faites par les érudits aux XVIe-XVIIe 

siècles. Ces interprétations, tout à fait erronées, ont imposé de dater – en contraste 
avec les informations issues d’autres types d’analyses ! – tous les édifices réalisés par 
les Rucellai après 1461 : c’est en effet à cette année que remontent les fiançailles de 
Bernardo, le second fils de Giovanni, avec Nannina, fille de Piero de Médicis et sœur 
de Lorenzo. De l’autre côté, on a voulu repenser la chronologie de l’adoption des 
devises des Médicis par les Rucellai, la situant à l’intérieur d’une longue stratégie de 
rapprochement politique entre les deux familles. 

Suivre ces hypothèses reviendrait à croire que les Rucellai auraient 
littéralement recouvert des devises d’autrui leurs propres maisons privées et même 
un espace public, comme celui de l’église des Dominicains. Ils auraient ainsi 
entretenu la suspicion sur l’attitude presque seigneuriale des Médicis mettant en 
scène des rapports quasi féodaux avec leurs proches. D’après ces interprétations 
finalement, la seule devise propre aux Rucellai serait celle de la voile, que l’on 
prétend parfois de dériver elle aussi d’une devise étrangère aux Rucellai, celle de 

22  A ce propos voir : Scalzo Marcello, « La Facciata albertiana di Santa Maria Novella a Firenze », Accademia 
nazionale virgiliana di scienze lettere e arti, 1999, p.  265-283, à la p.  278  ; Tavernor Robert, «  Concinnitas, o 
la formulazione della bellezza », dans Rykwert Joseph et Engel Anne (dir.), Leon Battista, Milan, Electa, 1994, 
p. 300-315 ; Pacciani R., « La facciata di Santa Maria Novella… », art. cit., p. 384. Dans tous ces études, et dans 
bien d’autres, l’attribution des différentes devises aux membres de la famille Médicis et leurs relations prétendues 
avec les devises des Rucellai sont complètement erronées. Dans l’ouvrage le plus récent sur le sujet, réalisé à la 
suite de la restauration de la chapelle du Santo Sepolcro – Vaccaro Vincenzo (dir.), Comunicare con Leon Battista 
Alberti. Il nuovo collegamento tra il Museo Marino Marini e la Cappella del Santo Sepolcro, Florence, Polistampa, 
2013, p. 17 – la devise du mazzocchio avec les plumes est attribuée à Cosimo, celle à l’anneau avec deux plumes à 
Piero et celle aux trois anneaux entrelacés à Lorenzo : tot sententiae tot errores !

https://scholar.google.co.uk/scholar?oi=bibs&cluster=3833548170827096047&btnI=1&hl=en
https://scholar.google.co.uk/scholar?oi=bibs&cluster=3833548170827096047&btnI=1&hl=en


D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0384

René d’Anjou23. La version la plus radicale de ces théories a été toutefois proposée 
par Anke Naujokat dans son étude sur le Tempietto del Santo Sepolcro, le tombeau 
monumental de Giovanni Rucellai conçu par Leon Battista Alberti24. L’auteure 
interprète la série complète des quatre devises reproduites sur le monument comme 
un programme politique cohérent de conciliation entre les familles rivales des 
Médicis et des Strozzi, dont la devise aux anneaux entrelacés serait l’emblème. Le 
mazzocchio avec plume serait en revanche une « Sonderdevise » (à savoir, une devise 
spéciale), une sorte de transcription allusive ou bien une variante de la devise de 
Palla Strozzi, le beau-père de Giovanni Rucellai, chef des « Medici-Gegner »25. Cette 
interprétation n’est toutefois pas admissible, puisqu’elle se fonde sur de simples 
suggestions visuelles, sans tenir compte des détails propres à chaque devise  : le 
mazzocchio des Strozzi est en effet bien différent de celui des Rucellai, car il présente 
deux frondes sortant d’une couronne, et non pas des plumes. 

Malgré les limites de ces interprétations, certains historiens de l’art insistent à 
attribuer les différences entre une devise et l’autre à des subtilités sans importance 
de l’emblématique et génèrent ainsi d’importantes confusions qui impliquent des 
conséquences assez graves pour l’étude des emblèmes (pour laquelle il faudrait en 
revanche examiner avec attention les différentes séries de devises, leurs hiérarchies 
et leurs interactions). Il n’est par exemple pas possible d’interpréter le « mazzocchio » 
sur la porte de l’église de Santa Maria Novella comme une devise des Médicis ; pas 
plus que de prétendre que le « tondo » du palais Rucellai n’aurait pas de devises de 
cette famille mais seulement celles des Strozzi et des Médicis. En fin de compte, selon 
ces auteurs, dans le Tempietto del Santo Sepolcro, Giovanni n’aurait déployé que des 
devises étrangères aux Rucellai26, ce qui est, en l’état actuel des connaissances sur les 
familles florentines et leurs relations réciproques, fortement improbable : même si le 
partage d’armoiries et d’emblèmes était une pratique tout à fait courant à l’époque, à 
Florence comme ailleurs, la traçabilité de ces échanges reste toutefois souvent diffi-
cile à établir en raison du manque de sources et du principe de réappropriation des 
devises27. C’est pourquoi des auteurs comme Francis Aimes-Lewis et Brenda Preyer 
se montrent beaucoup plus prudents à ce sujet et ne croient pas que des devises 
similaires entretiennent nécessairement des rapports directs de transmission (à la 

23  Voir Hablot Laurent, « L’emblématique du roi René : outil de pouvoir et de gouvernement », dans Matz 
Jean-Michel et Tonnerre Noël-Yves (dir.), René d’Anjou (1409-1480). Pouvoir et gouvernement, Rennes, PUR, 
2011, p. 327-337.

24  Naujokat Anke, Non est hic. Leon Battista Albertis Tempietto in der Cappella Rucellai, Aix-la-Chapelle-
Berlin-Bruxelles, Geymüller, 2011.

25  Ibid. Une devise des Strozzi est également représentée sur le côté nord de l’église Santa Trinita, à Florence. 
26  Naujokat A., Non est hic…, op. cit., p. 187.
27  Voir à ce propos Hablot Laurent, « « Pour contemplacion d’icelui ». Formes et fonctions de la délégation 

des ordres et devises dans les cours européennes, XIVe-XVe siècles  », dans Guenée Bernard et Moeglin Jean-
Marie (dir.), Relations, échanges, transferts en Europe dans les derniers siècles du Moyen Âge. Hommage à Werner 
Paravicini, actes du colloque (Paris 2008), Paris, Académie des inscriptions et belles-lettres, 2009, p. 427-442.

http://stabikat.sbb.spk-berlin.de/CHARSET=ISO-8859-1/DB=1/IMPLAND=Y/LNG=DU/LRSET=1/SET=1/SID=4bd57a98-1/SRT=YOP/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Non
http://stabikat.sbb.spk-berlin.de/CHARSET=ISO-8859-1/DB=1/IMPLAND=Y/LNG=DU/LRSET=1/SET=1/SID=4bd57a98-1/SRT=YOP/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=est
http://stabikat.sbb.spk-berlin.de/CHARSET=ISO-8859-1/DB=1/IMPLAND=Y/LNG=DU/LRSET=1/SET=1/SID=4bd57a98-1/SRT=YOP/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=hic
http://stabikat.sbb.spk-berlin.de/CHARSET=ISO-8859-1/DB=1/IMPLAND=Y/LNG=DU/LRSET=1/SET=1/SID=4bd57a98-1/SRT=YOP/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Leon
http://stabikat.sbb.spk-berlin.de/CHARSET=ISO-8859-1/DB=1/IMPLAND=Y/LNG=DU/LRSET=1/SET=1/SID=4bd57a98-1/SRT=YOP/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Battista
http://stabikat.sbb.spk-berlin.de/CHARSET=ISO-8859-1/DB=1/IMPLAND=Y/LNG=DU/LRSET=1/SET=1/SID=4bd57a98-1/SRT=YOP/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Albertis
http://stabikat.sbb.spk-berlin.de/CHARSET=ISO-8859-1/DB=1/IMPLAND=Y/LNG=DU/LRSET=1/SET=1/SID=4bd57a98-1/SRT=YOP/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Tempietto
http://stabikat.sbb.spk-berlin.de/CHARSET=ISO-8859-1/DB=1/IMPLAND=Y/LNG=DU/LRSET=1/SET=1/SID=4bd57a98-1/SRT=YOP/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Cappella
http://stabikat.sbb.spk-berlin.de/CHARSET=ISO-8859-1/DB=1/IMPLAND=Y/LNG=DU/LRSET=1/SET=1/SID=4bd57a98-1/SRT=YOP/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Rucellai
http://stabikat.sbb.spk-berlin.de/CHARSET=ISO-8859-1/DB=1/IMPLAND=Y/LNG=DU/LRSET=1/SET=1/SID=4bd57a98-1/SRT=YOP/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=Non
http://stabikat.sbb.spk-berlin.de/CHARSET=ISO-8859-1/DB=1/IMPLAND=Y/LNG=DU/LRSET=1/SET=1/SID=4bd57a98-1/SRT=YOP/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=est
http://stabikat.sbb.spk-berlin.de/CHARSET=ISO-8859-1/DB=1/IMPLAND=Y/LNG=DU/LRSET=1/SET=1/SID=4bd57a98-1/SRT=YOP/TTL=1/MAT=/NOMAT=T/CLK?IKT=1016&TRM=hic


385« L’ANNEAU MANQUANT ». LES DEVISES DES MÉDICIS ET DES RUCELLAI (FLORENCE, XVE SIÈCLE)

suite de concessions ou de partages par alliances) ou d’imitation. Puisque, à leur 
avis, en Italie les devises demeurent très simples et communes à plusieurs familles à 
cette période, il faut évacuer les conclusions des érudits qui avaient trop facilement 
établi des séries emblématiques sur la base de certaines ressemblances, en insistant 
sur la nécessité de s’appuyer plutôt sur des données concrètes. Ainsi, Francis Ames-
Lewis observe que : « the use of the diamond ring was not exclusive to the Medici. 
Long before them they adopted it, it was used by the Sforza of Milan [...] it appears 
generally as three interlinked rings in later Sforza imagery, and as a symbol of marital 
fidelity ». De plus, d’après cette lecture, cette devise serait commune non seulement 
aux Rucellai, mais aussi aux Sassetti, « combined with the stemma and the motto A 
MON POUVOIR ». La devise devient ainsi une « impresa amorosa » et « had a more 
general significance of eternal love [...] and may have a wide general circulation and 
cannot be interpreted as exclusively Medicean »28.

En particulier, Francis Ames-Lewis et Brenda Preyer ne croient pas que la 
ressemblance des devises des Rucellai (l’anneau avec les plumes et les trois anneaux 
entrelacés) implique des rapports politiques ponctuels avec les Médicis. Ces auteurs 
rejettent donc l’hypothèse selon laquelle la construction du palais familial et celle 
de la façade de l’église Santa Maria Novella doit être forcément comprise entre les 
fiançailles (1461) et le mariage (1466) de Bernardo Rucellai avec Nannina de Médicis29.

3. Devises et liens familiaux

Sans entrer plus avant dans le détail de ces interprétations, nous nous limiterons ici 
à proposer, avec beaucoup de prudence, une nouvelle explication pour ces devises. 
Soulignons d’abord que l’erreur principale des historiens les moins prudents a été de 
considérer ces emblèmes comme un ensemble abstrait et décontextualisé. L’exemple 
des Médicis nous montre au contraire que l’adoption, la variation et l’accumulation 
des devises sont des facteurs ou des phénomènes qui concernent en premier lieu 
les individus et non pas seulement la famille. On pourrait par conséquent essayer 
de retracer une évolution semblable pour les devises des Rucellai. Les changements 
dans les séries des devises et l’ordre hiérarchique dans lequel elles sont présentées 
sont le premier élément à prendre en compte dans l’interprétation de ces signes, 
en laissant de côté, au moins initialement, toute lecture culturelle ou symbolique, 
toujours incertaines et parfois floues (l’éternité, la foi, l’amitié...)30. Nous devrons 

28  Ames-Lewis F., « Early Medicean devices… », art. cit., p. 130-131.
29  Ibid., note 36  ; Preyer B., « The Rucellai Palace… », art. cit., p. 179  : la façade du Palais Rucellai fut 

achevée en 1458.
30  Ames-Lewis F., « Early Medicean devices… », art. cit., p. 129 affirme que « the diamond ring, the device 

used by all members of the Medici family from the middle of the fifteenth century onwards [...], symbolizes 



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0386

en effet considérer que les sources médiévales et modernes ne livrent quasiment 
jamais les clefs d’interprétation des devises. Les chercheurs ne peuvent, pour en 
proposer le sens, que se fonder sur des faisceaux croisés de lectures symboliques, 
historiques, artistiques qui restent hypothétiques et ne doivent en aucun cas fermer 
l’interprétation de signes très souvent polysémiques31.

La première devise documentée des Rucellai, qui est peut-être une devise 
familiale ou l’ancienne devise de Giovanni, se trouve sur un tondo visible dans la 
cour du palais familial, c’est-à-dire dans la partie la plus ancienne de l’édifice, datée 
de 1452 environ  : c’est le mazzocchio avec trois plumes. Les autres plumes isolées 
qui accompagnent l’emblème semblent avoir en revanche une fonction purement 
décorative. Au milieu (et à côté des armoiries représentées sur une pierre armoriée) 
nous trouvons également une autre devise, celle aux trois anneaux entrelacés. 
Comment interpréter ces signes ? S’agit-il d’une citation des devises des Médicis ? À 
cette époque, Pandolfo Rucellai (1436-1497), fils ainé de Giovanni, était âgé d’environ 
quinze ans, alors que Bernardo (1448-1514), le cadet, avait trois ou quatre ans. 
Puisque Piero de Médicis avait été le parrain de ce dernier, nous pourrions suggérer 
que les anneaux sont un souvenir de cet évènement familial32. La façade du palais fut 

Eternity », « ostrich feathers symbolized Justice » et encore « in the sixteenth and seventeenth centuries, writers 
of emblem books developed further elaborations of these ideas, but it is likely that the early Medici intended their 
family device to carry no more than a general implication of eternal faithfulness and strength ».

31  Voir à ce sujet Hablot, La devise…, op. cit.
32  Cf. Kent F.W., « The Making of a Renaissance patron… », art. cit., pp. 62-65 et Böninger L., « Diplomatie 

im Dienst der Kontinuität… », art. cit., p. 44.

F ig . 3  – F lo re n c e , P a la z z o  R u c e lla i , d é t a il d e  la  fa ç a d e  a v e c  e m p la c e m e n t  d e s  q u a t re  d e v is e s  R u c e lla i .



387« L’ANNEAU MANQUANT ». LES DEVISES DES MÉDICIS ET DES RUCELLAI (FLORENCE, XVE SIÈCLE)

en revanche réalisée vers le 1456-1458. En 1454 Pandolfo est devenu majeur et, deux 
ans plus tard (1456), il épouse Catherine Pitti. C’est à cette occasion qu’il pourrait 
avoir choisi sa devise, l’anneau avec deux plumes, représenté sur la façade du palais 
et dans une des salles. Il n’est toutefois pas possible d’établir si cet emblème a un 
lien réel d’affinité ou d’imitation avec l’ancienne devise des Médicis. Suivant Brenda 
Preyer, qui refuse d’en attribuer la paternité aux Médicis, nous sommes persuadés 
que cette devise reste propre aux Rucellai, malgré sa ressemblance avec celle que l’on 
voit employée par la grande famille florentine33.

Les devises représentées sur la façade sont disposées selon une hiérarchie bien 
établie (fig. 3). Le registre inférieur contient le mazzocchio avec les plumes et l’anneau 
à deux plumes (la devise de Pandolfo ?). Au-dessus, sur le registre le plus haut, nous 
trouvons la voile, nouvelle devise personnelle de Giovanni dérivée de son cimier, 
dont la présence dans la panoplie héraldique de plusieurs familles de premier plan a 
fait couler beaucoup d’encre. Les premiers à avoir employé cet emblème ont été sans 
doute les Pazzi, qui pourraient l’avoir obtenue par concession de René d’Anjou dans 
les années 1440. La voile est en effet représentée comme pendentif d’un collier porté 
par un enfant, que la tradition identifie avec Renato de’ Pazzi, dans une fresque 
d’Andrea del Castagno datée de 1449-1450, aujourd’hui dans la collection Contini 
Bonacossi et provenant de la chapelle du château del Trebbio à Pontassieve, jadis 
propriété de la famille florentine34. Né le 6 septembre 1442, Renato de Pazzi – à 
ne pas confondre avec le fils de Bianca de Medici (fille de Piero de Medici, née en 
1445) et de Guglielmo de Pazzi – était fils de Piero, que le roi René, lié d’amitié avec 
Andrea de Pazzi son père, avait adoubé en cette même année lors de son séjour à 
Florence35. Il n’est pas exclu que le roi René lui-même, qui avait été le parrain du petit 
Renato (ainsi nommé en son honneur), ait pu concéder la devise de la voile à Piero 
de Pazzi. Nous noterons par ailleurs que, dans l’Armorial des chevaliers de l’Ordre 
du Croissant, l’écu aux armes de la famille florentine, chargées en chef d’un lambel 
de trois pendants de gueules et d’une voile, est attribué par une note marginale plus 
tardive à « mesire Jacques de Paschiz florentin », frère ainé de Piero (Paris, BnF ms. 
Fr. 5225, fo 7ro).

Rien ne prouve toutefois que l’adoption de cette même devise par Giovanni 
Rucellai découle d’une concession de la part de René d’Anjou ou d’un lien privilégié 
entre sa personne et les Pazzi. La question de cette devise, par rapport à la biographie 
de Giovanni Rucellai et à sa position politique, a été récemment traitée, et de façon 

33  Preyer B., « The Rucellai Palace… », art. cit., p. 199.
34  Spencer Jhon Richard, Andrea del Castagno and his patrons, Durham, Duke University Press, 1991, p. 12 

et Lightbown Ronald W., Mediaeval European jewellery : with a catalogue of the collection in the Victoria & Albert 
Museum, Londres, Victoria and Albert Museum, 1992, p. 290. 

35  Voir Tripodi Claudia, « Pazzi, Piero de’ », dans Dizionario biografico degli Italiani, Rome, Istituto della 
Enciclopedia italiana, 2015 <  https://www.treccani.it/enciclopedia/piero-de-pazzi_(Dizionario-Biografico)/  > 
(cons. le 18/01/2022).



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0388

exhaustive, par Alessandra Malquori qui a également recensé les sources littéraires, 
toutes latines, qui ont inspiré la création de cette image (Cicéron, Sénèque)36. En 
rappelant une sentence de Cicéron concernant la capacité du navigateur comme 
métaphore de la sagesse politique (Ad familiares, I, 9,21)37, l’historienne en conclut 
que le symbolisme de la voile serait lié à la condition humaine de Giovanni plus 
qu’à la fortune en sens large. Giovanni parle très souvent dans son zibaldone (son 
journal) de la « fortuna » (la fortune, le sort) et de sa vie « navigata » : un terme, 
dérivé du verbe navigare (naviguer), auquel il faudra donner le sens d’expérimenté 
(navigato). La voile serait donc la métaphore de la fortune qui récompense le 
navigateur habile38. D’ailleurs, comme A. Malquori le souligne, la situation politique 
de Giovanni Rucellai correspondait étroitement aux propos de Cicéron, dont la 
sentence susmentionnée, d’une part, faisait allusion au statut d’exilé durable qu’il 
avait directement expérimenté et qu’il subissait encore ; d’autre part, elle justifiait 
et, mieux encore, invitait à ne pas persévérer dans la même situation ou de ne pas 
continuer à poursuivre le même idéal. Dans ce passage, pour reprendre encore 
les mots d’Alessandra Malquori, le concept du «  parere tempori  » est indiqué de 
manière assez précise par le biais d’une longue métaphore qui se termine par ces 
mots : « comme le marin habile se tient au large des tempêtes de la mer et des vents 
contraires et tient dans le plus grand mépris les endroits dangereux, en tournant ses 
voiles dans une autre direction, ainsi le sage évite le pouvoir qui peut lui nuire (« et 
sicome il buono marinaio si guarda dalle tempeste del mare, et de venti contrari, et 

36  Malquori A., «  Tempo d’aversità  ». Gli affreschi…, op. cit., p.  56-64. A propos de la diffusion de la 
devise, l’historienne affirme que «  una serie di incisioni fiorentine, comunemente datate tra il 1460 e il 1480 
[...], testimoniano una discreta diffusione di tale emblema. In questo senso non è possibile considerare la 
« fortuna nautica » del Rucellai l’esclusivo archetipo di questa famiglia, per quanto resti indubbia la sostanziale 
originalità rispetto alla tradizione figurativa medievale, nell’accogliere ed elaborare spunti che provenivano dalla 
tradizione classica  »  : ibid., p.  57, note 34. Preyer B., «  The Rucellai Palace…  », art. cit., p.  201 soutient que 
la voile est aussi une devise «  of common use  », car elle fut également utilisée par Lionello d’Este et par les 
Pazzi à la suite d’une concession de René d’Anjou (voir Herzner Volker, « Die Segel-Imprese der Familie Pazzi », 
Mitteilungen des Kunsthistorisches Institut in Florenz, 20, 1976, p. 13-32), et qu’on peut la mettre en relation avec 
les rapports des Rucellai avec les Este en 1446 (l’hypothèse est partagée par Böninger L., « Diplomatie im Dienst 
der Kontinuität… », art. cit., p. 43-44). On rappellera également que la voile, placée sur le dos d’une tortue et 
accompagné par le mot FESTINA LENTE, sera plus tard adoptée, avec une signification politique semblable, par 
Cosimo I des Médicis, grand-duc de Toscane.

37  « Accepisti, quibus rebus adductus quamque rem causamque defenderim quique meus in re publica sit 
pro mea parte capessenda status ; de quo sic velim statuas, me haec eadem sensurum fuisse, si mihi integra omnia 
ac libera fuissent : nam neque pugnandum arbitrarer contra tantas opes neque delendum, etiamsi id fieri posset, 
summorum civium principatum nec permanendum in una sententia conversis rebus ac bonorum voluntatibus 
mutatis, sed temporibus assentiendum ; numquam enim in praestantibus in re publica gubernanda viris laudata 
est in una sententia perpetua permansio, sed, ut in navigando tempestati obsequi artis est, etiamsi portum tenere 
non queas, cum vero id possis mutata velificatione assequi, stultum est eum tenere cum periculo cursum, quem 
ceperis, potius quam eo commutato quo velis tamen pervenire, sic, cum omnibus nobis in administranda re 
publica propositum esse debeat id, quod a me saepissime dictum est, cum dignitate otium, non idem semper 
dicere, sed idem semper spectare debemus ».

38  Perosa Alessandro (dir.), Giovanni Rucellai e il suo Zibaldone, t. 1, Il « Zibaldone quaresimale », Londres, 
The Warburg Institute University of London, 1960, p. 114-116, 203-205.



389« L’ANNEAU MANQUANT ». LES DEVISES DES MÉDICIS ET DES RUCELLAI (FLORENCE, XVE SIÈCLE)

schifa i luoghi pericolosi volgendo le sue vele 
in altra parte, così il savio si guarda di potenza 
che nuocere gli possa [...] »).

Le cas de la devise aux trois anneaux en-
trelacés semble en revanche diffèrent, puisque 
celle-ci, comme nous venons de le voir, serait 
peut-être à mettre en relation avec Piero de 
Médicis. Il faudra toutefois remarquer la po-
sition plutôt discrète que les devises des trois 
anneaux occupent dans l’ornementation du 
palais familial : placées dans les fenêtres, elles 
restent bien séparées des autres devises appar-
tenant aux membres de la maison des Rucellai, 
qui occupent le registre principal du décor de 
la façade. Il faudrait par ailleurs remarquer que 
sur la façade de l’église Santa Maria Novella, 
dessinée par Leon Battista Alberti après 1461, 
seules les trois premières devises apparaissent, 
agencées sur la base d’une hiérarchie bien éta-
blie (fig. 4) : en bas, sur le portail, le mazzocchio 
et l’anneau avec les plumes ; au-dessus, sur la bande horizontale qui traverse la façade 
dans toute sa longueur –  l’élément architectonique le plus immédiatement lisible 
pour l’observateur – se trouve la voile, représentée en grande dimension et répétée 
trente-six fois ; plus haut, enfin, dans l’encadrement de la fenêtre, sont reproduites les 
trois devises, les unes à côté des autres, en petite taille.

Comment peut-on expliquer l’absence de la devise aux anneau entrelacés dans 
ce décor qui semble réunir l’intégralité de la panoplie emblématique des Rucellai ? 
Nous suggérons que, si ce signe renvoyait à la relation de parrainage entre Piero 
de Médicis et Bernardo Rucellai, son usage resterait limité à un contexte privé, 
comme celui du palais mais ne se prêterait pas à une exposition publique sur un 
édifice religieux aussi important comme l’église des dominicains. Nous ne devons 
pas ignorer d’ailleurs, en suivant Maspoli, que la devise des trois anneaux était 
présente dans l’emblématique de l’aristocratie italienne depuis le début du XVe siècle 
au moins. En 1409, Niccolò III d’Este conféra un étendard à cette devise à Muzio 
Attendolo Sforza pour le remercier de la conquête de trois villes, Reggio, Parme et 
Fidenza, prises à Ottone Terzi († 1409)39. D’autres sources prétendent en revanche 
que cette devise était celle de Cabrino Fondulo († 1425), seigneur de Crémone et 

39  Maspoli Carlo, « Arme e imprese viscontee sforzesche Ms. Trivulziano n. 1390 
(2a parte) », Archives héraldiques suisses, 111, 1997, p. 27-38, à p. 29, note 15.

F ig . 4  – F lo re n c e , é g lis e  S a n t a  M a r ia  N o v e lla , 
d é t a il d e  la  fa ç a d e  a v e c  e m p la c e m e n t  d e s  
q u a t re  d e v is e s  R u c e lla i .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0390

vicaire impérial depuis 1413, qui en frappait ses monnaies  : il aurait introduit les 
trois anneaux en 1414 pour célébrer la concorde qui l’unissait, dans le gouvernement 
de la ville, à l’empereur Sigismond et au pape Jean XXIII, qu’il avait reçus « chez 
lui » en cette même année. En 1425, Philippe-Marie Visconti fit exécuter Fondulo 
et s’empara de la ville lombarde avant de l’offrir en dot à sa fille naturelle Blanche-
Marie. Lorsque, après avoir épousé Blanche-Marie, François Sforza pris le pouvoir 
dans le duché de Milan, il reprit à son compte cette devise qu’il distribua pour 
s’attirer les faveurs des familles milanaises ; on la retrouve ainsi dans des concessions 
d’armoiries aux familles Borromeo, Birago, Sanseverino et Gavazzi della Somalia et 
sur une monnaie de faible aloi40. Ces informations ne doivent naturellement pas être 
interprétées comme la preuve que la devise Rucellai procède de celle adoptée par les 
grands seigneurs de la pleine du Pô, mais pourrait plutôt suggérer la possibilité de 
l’existence de rapports d’émulation qui nous échappent encore.

Il nous reste maintenant à considérer, parmi les bâtiments des Rucellai, la 
grande loge située à côté du palais (1463-1466), lieu des fêtes, de cérémonies et des 
rendez-vous du lignage. Elle est ornée seulement de deux devises (l’anneau avec 
deux plumes et la voile), alternant avec une autre devise, celle des trois fleurs de 
trèfle liées : un apax que les historiens n’ont curieusement pas considéré et qui n’est 
certainement pas une devise de la famille de Giovanni (fig. 5). On pourrait l’attribuer 
vraisemblablement à Ugolino Rucellai, qui en 1456 donna à Giovanni, son parent, 
des édifices placés sur l’espace destiné à la construction de la loge au bénéfice de 
la famille41. Cela expliquerait pourquoi ce signe, indiquant un individu qui était 
membre d’une autre branche de la famille, se retrouve uniquement à cet endroit.

40  Ibid. Il semble que François Ier ait prétendu hériter cette devise de son père et non du seigneur de 
Crémone.

41  Voir Giovanni di Pagolo Rucellai, Zibaldone…, op. cit., p. 19-20. 

F ig . 5  – F r is e  a u x  d e v is e s  d e s  R u c e lla i . F lo re n c e , L o g g ia  d e s  R u c c e lla i .

http://context.reverso.net/traduzione/francese-italiano/b%C3%A2timent


391« L’ANNEAU MANQUANT ». LES DEVISES DES MÉDICIS ET DES RUCELLAI (FLORENCE, XVE SIÈCLE)

La série des quatre devises, mais dans un ordre non hiérarchisé, apparaît pour 
la première fois quand Bernardo devient majeur, en 1466, précisément à l’époque 
de son mariage avec Nannina de Médicis. Est-ce à ce moment – nous venons de le 
voir – qu’il choisit comme devise personnelle les trois anneaux entrelacés utilisés 
par son parrain Piero de Médicis, qui était en même temps le père de son épouse ? 
Cette série est représentée au complet sur le cassone, le meuble nuptial, conservé 
aujourd’hui au Musée des arts décoratifs de Paris, vraisemblablement réalisé à 
l’occasion du mariage de Bernardo. Les quatre devises y sont groupées d’une manière 
différente (fig. 6) : parfois isolées, d’autres fois représentées en couple, mais toujours 
sans logique de distribution identifiable. C’est seulement à partir de ce moment 
que les quatre devises, l’ancienne et la nouvelle de Giovanni et celles de ses deux 
fils, occupent une place équivalente dans l’emblématique familiale, sans rapport de 
subordination comme on le voyait dans le Tempietto del Santo Sepolcro (fig. 7).

F ig . 6  – G io v a n n i d i  s e r  G io v a n n i (d it  le  S c h e g g ia ), 
S c è n e  d e  b a ta i l le , p a n n e a u  d e  c a s s o n e , d é t a il a v e c  
e m p la c e m e n t  d e s  q u a t re  d e v is e s  R u c e lla i  (n a v ire s  
e t  h o u s s e s  d e s  c h e v a u x ). P a r is , M u s é e  d e s  A r t s  
d é c o ra t ifs , in v . P E  8 7

F ig . 7  – L e o n  B a t t is t a  A lb e r t i , t e m p le  d u   
S a in t -S é p u lc re , F lo re n c e , é g lis e  S a n  P a n c ra z io .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0392

Conclusions

Nous ne voudrions pas, bien entendu, soutenir d’une manière dogmatique le 
schéma interprétatif que l’analyse des devises des Rucellai semble proposer. Il 
nous semble toutefois qu’une lecture des devises comme celle que nous avons 
proposée permet, en s’appuyant sur des données concrètes, de remettre en question 
certaines interprétations trop facilement adoptées par l’historiographie. En même 
temps, la remise en contexte de ces emblèmes dans le cadre de la société florentine 
contemporaine apporte des nouveaux éléments sur l’usage des devises, visiblement à 
chercher dans le cadre de l’histoire familiale, plutôt qu’exclusivement dans des liens 
d’ordre politique dont les sources ne gardent pas la trace à de rares exceptions près 
(comme dans le cas du rapport très étroit qui lie René d’Anjou aux Pazzi). 

Le problème de l’origine des devises de la première Renaissance italienne 
reste ouvert, en raison à la fois de témoignages monumentaux qui, le plus souvent, 
manquent ou se font rares et d’une documentation écrite partielle et peu précise. 
Comme dans toute recherche historique fondée sur une démarche méthodologique 
sérieuse, il est essentiel de ne pas interpréter les données réelles à la lumière de 
modèles de lecture construits sur l’analyse de contextes lointains dans le temps et/ou 
dans l’espace, même si ceux-ci présentent des analogies apparentes. Cette prudence 
semble aujourd’hui de mise pour éviter de reproduire une erreur qui a affligé pendant 
longtemps la recherche héraldique : la simplification, voir la méconnaissance d’une 
réalité complexe.



L’apport de l’héraldique et de l’emblématique à l’histoire de l’art n’a plus besoin d’être 
prouvé. Nous voudrions tout de même mettre en exergue à quel point l’étude de 
l’héraldique peut servir à l’étude de la nécropole de D. Duarte, mieux connue sous 
le nom de Chapelles Imparfaites1, notamment pour prouver que le rapport entre le 
message de l’héraldique et celui des gargouilles ne trouve pas son origine sous le règne 
de D. Duarte, mort au début de la construction de sa nécropole, mais sous celui de 
D. Manuel. Ce dernier, dans les premières années de son règne en particulier, a promu et 
légitimé son image de roi en mettant l’accent sur sa relation dynastique avec son grand-
père D. Duarte. L’étude des gargouilles du monastère de Batalha, et plus précisément 
de l’espace qui, destiné à la nécropole de rois, avait une plus forte connotation politique, 
plus encore que religieuse, doit être articulée avec celle de l’ensemble architectural 
auquel elles appartiennent : un lieu où les éléments sculptés et héraldiques abondent. 

Ce complexe programme de gargouilles, que nous nous proposons ici d’analyser 
sous un regard nouveau, a eu un grand impact aussi bien dans la rénovation du chantier 
de Batalha proprement dit que dans d’autres chantiers réalisés successivement dans 
tout le pays. À partir de sources essentiellement érudites, à vocation moralisante et 
d’exempla, l’artiste donne aux gargouilles de la nécropole de Duarte une nouvelle 
signification.  Ainsi, comme nous le verrons, les interprétations de ceux qui prétendent 
qu’elles n’étaient que des éléments décoratifs et constituaient seulement des moyens de 
soustraire l’image au contrôle ecclésiastique s’avèrent erronées. 

1  Ce chapitre, malgré quelques changements, doit beaucoup à l’étude que nous avons publiée en 
2014 : « O Mosteiro de Sta. Maria da Vitória e a vocação moralizante das gárgulas do panteão duartino », in 
Fernandes Barreira Catarina et Metelo de Seixas Miguel (dir.), D. Duarte e a sua época: Arte, Cultura, Poder e 
Espiritualidade, Lisbonne, IEM/UNL-CLEGH/ULL, 2014, p. 185-210

De D. Duarte à D. Manuel :
les gargouilles des 

Chapelles Imparfaites

Catarina Fernandes Barreira
 IEM/FCSH-NOVA



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0394

1. La construction d’une nécropole pour le roi :  
les Chapelles Imparfaites, de D. Duarte à D. Manuel

Le Monastère de Santa Maria da Vitória a eu une valeur politique et symbolique 
importante pour la dynastie d’Avis2, notamment pour D. João I, son fondateur, et 
pour ses enfants. L’impact artistique de ce chef d’œuvre a été considérable3 depuis sa 
fondation, à la fin du XIVe siècle, jusqu’au premier tiers du XVIe siècle. Notre intérêt 
porte d’abord sur le chantier coordonné par Huguet, le maître qui avait succédé au 
portugais Afonso Domingues dans les premières années du XVe siècle. Celui-ci a 
été responsable de l’édification de la Chapelle Royale4, érigée à l’entrée de l’église et 
destinée à la nécropole du roi fondateur et de ses descendants, mais il a été également 
chargé de dessiner la chapelle de D. Duarte.

Tout indique que D. Duarte connaissait bien l’œuvre en cours de réalisation et 
avait suivi l’évolution du chantier, puisqu’il avait eu occasion d’y se rendre, d’abord, 
pour accompagner la translation du corps de sa mère depuis le monastère d’Odivelas 
(1416) et, ensuite, pour conduire le cortège funèbre de son père (1433), au cours 
d’une cérémonie solennelle dont on lui a attribué la responsabilité5. Nous pouvons 
ainsi affirmer que le roi suivait de près l’avancée des travaux et avait conscience de 
la portée symbolique de cette œuvre : raison pour laquelle il a probablement décidé 
d’en faire également sa nécropole. Néanmoins, cette décision a été accompagnée 
d’un geste d’émancipation à l’égard de la chapelle paternelle puisqu’en avril 1437, 
D.  Duarte avait obtenu de Rodrigo Eanes le terrain pour construire sa propre 
chapelle (« huum chãao acerca da capela primçipall do dicto Mosteiro que part’em 
a dicta capela »), un terrain qui « aprougue a el Rey e foy sua merçe de o aver e 
mandarem elle fazer huã capella  »6. Les fondations de sa nécropole ont alors été 
jetées par Maître Huguet au cours de l’année 1437, et pas avant comme certains 
historiens l’ont proposé7.

2  Gomes Saul António, Vésperas Batalhinas. Estudos de História e Arte, Leiria, Edições Magno, 1997, p. 32 
et s., 135.

3  L’influence du chantier s’est révélée au niveau des solutions adoptées, autant au niveau structurel qu’au 
niveau décoratif. Les édifices qui ont subis, dans leur construction, l’influence de Batalha, possèdent presque tous 
des gargouilles décoratives : la Colegiada de Guimarães, Saint Francisco de Guimarães, les cathédrales de Guarda, 
de Silves et de Faro, entre autres. 

4  Le projet de transformer un espace conventuel en nécropole royale est né entre la mort de la reine 
D.  Filipa et le retour de Ceuta. D’après Saul Gomes, il s’insère dans une tradition qui avait ses antécédents 
parmi les monarques de la première dynastie, au monastère de Santa Cruz et d’Alcobaça : Gomes S. A., Vésperas 
Batalhinas…, op. cit., p. 100.

5  Duarte Luis Miguel, D. Duarte. Requiem por um rei triste, Lisbonne, Círculo de Leitores, 2005, p. 146 et s.
6  Gomes Saul António, Fontes Históricas e Artísticas do Mosteiro e da Vila da Batalha (sécs. XIV a XVII), 

Lisbonne, Edição do IPPAR, 2002, vol. I, p. 204 
7  Silva José Custódio et Redol Pedro, Mosteiro da Batalha. Roteiro. Londres, Instituto Português de Gestão 

do Património Arquitectónico e Scala Publishers, 2007, p. 105 proposent la date de 1434. 



395D E  D.   DUA R T E  À  D.   M A N U E L   :  L E S  G A R G O U I L L E S  D E S  C H A P E L L E S  I M PA R FA I T E

Cependant, le document, un titre d’achat, ne nous indique en rien que la 
construction de la chapelle avait déjà débuté à cette date. Il nous dit seulement que 
le roi était présent lors de l’achat du terrain, le 21 juin de la même année, et avait pris 
officiellement possession du dit terrain et de tout ce qui s’y trouvait :

e mandaram e outorgaram que o dicto senhor (o rei) mande tomar pose da 
dicta terra per seus contadores ou almoxaryfes e scrivaes ou per quem a elle 
aprazer. E daqui em deante faça e mande em ella aquello que sua merçee for 
como de sua coussa própria. […] dito senhor rey tomou posse do chão em ella 
conteúdo, per terra, erva, pedra em elle achada sendo posse do dito chão e de 
todalas couzas que a elle pertencião, e que de como elle tomou a dita posse que 
assim pedia a mim tabelliam hum stromento que screvi em o dito logo.8

Nous pouvons relever quelques similitudes entre le projet que Huguet avait 
ébauché pour D. João I – un espace central destiné à un double cénotaphe, entouré 
de tombeaux pariétaux  – et celui de la nécropole de Duarte –  qui prévoyait un 
espace central entouré de sept chapelles –, même si ce dernier était plus grand que 
celui de la chapelle du fondateur. Dans les deux espaces funéraires, en accord avec 
le projet de Huguet, la disposition des sépultures respecte une hiérarchie précise : 
l’organisation spatiale se fait du centre vers la périphérie avec le roi et la reine placés 
au milieu et entourés de leurs descendants (fig. 1).

8  Gomes S. A., Fontes Históricas e Artísticas..., op. cit., vol. I, p. 205.

F ig . 1  – B a t a lh a , p la n  p a r t ie l d u  m o n a s t è re  d e  S a n t a  M a r ia  d e  V it ó r ia .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0396

La position de la chapelle, située dans la zone du chevet de l’église, doit être 
également prise en compte. Son emplacement présente en effet des similitudes avec 
la chapelle du Connétable dans la cathédrale de Burgos et avec celle dédiée à saint 
Jacques dans la cathédrale de Tolède, comme l’a suggéré Vergilio Correia9, ou encore 
avec la basilique du Saint-Sépulcre à Jérusalem, comme Jean-Marie Guilhouët 
l’indique10. Nous pensons que, même si ces antécédents peuvent justifier le projet de 
maître Huguet, pour le roi, commanditaire de l’œuvre, le choix de ce modèle avait 
une toute autre valeur.

D. Duarte a voulu faire installer son tombeau derrière l’endroit le plus noble et 
le plus significatif de l’église et même du monastère : un détail qui a été, jusque-là, 
peu remarqué par ceux qui ont analysé le plan de l’édifice. Du point de vue religieux 
et politique, la mise en place de la nécropole derrière le chevet représente un geste 
symbolique accompagnant, selon Lurdes Rosa, la «  reconfiguration du pouvoir 
royal face au pouvoir de l’Église »11 qui a justement eu lieu au cours du règne de 
D. Duarte. De graves tensions existaient depuis les vingt premières années du XVe 
siècle entre l’Église et le roi qui, s’opposant au fait que l’administration des biens 
ecclésiastiques soit placée sous la tutelle de l’autorité religieuse12, réussit à la faire 
passer sous le contrôle de la Couronne. Par sa valeur symbolique, la localisation 
de la nécropole serait donc un reflet, bien qu’indirect, des relations tendues entre 
le pouvoir du clergé et celui de Duarte qui, même si elles éclatèrent pendant son 
règne, avaient commencé à se détériorer bien avant, au moment de son ascension au 
trône, quand il était encore infant13. En ce qui concerne l’institution des chapelles 
funéraires14 et de leur contribution au processus d’affirmation de l’âme comme sujet 
de droit, Lurdes Rosa se réfère à deux grands moments de crise entre la Couronne et 
le clergé portugais : le premier éclata en 1425, quand D. Duarte était déjà associé au 
trône, et culmina dans la signature d’un concordat en 1427 ; le second eut lieu entre 
1435 et 1437, période qui ne peut pas être négligée car elle coïncide justement avec le 
projet et la fondation de la chapelle funéraire de D. Duarte15.

Nous pensons que, face à ce contexte institutionnel tendu, par la fondation 
de sa chapelle D.  Duarte a voulu donner un political statement d’une grande 

9  Correia Vergílio, Monumentos de Portugal : Batalha II, Porto, Litografia Nacional Edições, 1931, p. 49.
10  Guillouët Jean-Marie, Le portail de Santa Maria da Vitória de Batalha et l’art européen de son temps, 

Leiria, Textiverso, 2011, p. 71, 74.
11  Rosa Maria de Lurdes, « D. Duarte e as almas dos defuntos. Bens espirituais, caridade e misericórdia 

na reconfiguração do poder régio  », dans Fernandes Barreira C. et Metelo de Seixas M. (dir.), D. Duarte e a 
sua época..., op.cit., p. 136 et s. Voir aussi Ventura Maria Garcez, Igreja e poder no século XV. Dinastia de Avis e 
liberdades eclesiásticas 1383-1450, Lisbonne, Edição Colibri, 1997.

12  Voir ead., « As « Leis Jacobinas ». Estudo e transcrição », Medievalista, 12, 2012, < http://www2.fcsh.unl.
pt/iem/medievalista/MEDIEVALISTA12\ventura1203.html > (cons. le 4/9/2019).

13  Voir Duarte Luís Miguel, D. Duarte, Lisbonne, Círculo de Leitores, 2005, p.189 et s. et Rosa M. L.,  
« D. Duarte e as almas dos defuntos... », art. cit., p. 140 et s.

14  Rosa Maria de Lurdes, As Almas Herdeiras. Fundação de Capelas Fúnebres e Afirmação da Alma como 
Sujeito de Direito (Portugal 1400-1521), Lisbonne, Imprensa Nacional Casa da Moeda, 2012.

15  Ibid., p. 171 et 179.

http://www2.fcsh.unl.pt/iem/medievalista/MEDIEVALISTA12\ventura1203.html
http://www2.fcsh.unl.pt/iem/medievalista/MEDIEVALISTA12\ventura1203.html


397D E  D.   DUA R T E  À  D.   M A N U E L   :  L E S  G A R G O U I L L E S  D E S  C H A P E L L E S  I M PA R FA I T E

détermination, ce qui correspond à sa personnalité et sa façon de penser, c’est-à-
dire, le renforcement du pouvoir royal face à celui du clergé. C’est précisément pour 
cette raison que la chapelle-nécropole du roi, implantée significativement au chevet 
de l’église, a apporté de nouvelles nuances au symbolisme politique et religieux de 
cet édifice. Et comme l’a observé Luís Duarte, il est donc nécessaire de : « « voir » ces 
chapelles terminées, comme les a dessinées Huguet, comme les a désirées D. Duarte. 
Alors, nous serons capables de comprendre, le projet politique de D. Duarte onzième 
roi du Portugal, dans toute sa dimension »16.

En 1438, après un an et demi de travaux, le roi et Huguet meurent. Il incombe 
alors aux maîtres successeurs de Huguet de conclure la nécropole de Duarte, 
le roi ayant été temporairement enterré dans la zone du chevet17. Entre 1438 et 
1448 les travaux furent ainsi dirigés par Martim Vasques, un maître qui avait 
déjà travaillé sous les ordres de Huguet et qui avait pu donc se familiariser avec 
le projet initial. Fernão de Évora lui succède entre 1448 et 147718. Au cours de 
ces trente années, les travaux sur le chantier durent avancer de façon significative : 
datent très probablement de cette période la construction des murs et l’achèvement 
des compartiments triangulaires avec des gargouilles, situées entre les sept chapelles 
de la nécropole19. Le testament de D. Afonso V, daté d’avril 1475, donne quelques 
informations sur l’avancée des travaux quand le roi donne des indications sur la place 
où il souhaite être enterré, justifiant ainsi son investissement dans le monastère  : 
« na capeella que mandou fazer el rey meu senhor e padre que Deus aja em cada 
huã daquelas capeellas que nella sam fundadas e emquanto nom for acabada a dicta 
capeella lancem meu corpo no cabydo do dicto moesteiro »20.

Nous pouvons en conclure que, si les sept chapelles formant les Chapelles 
Imparfaites n’avaient pas été encore terminées à cette date, les travaux de 
construction étaient désormais suffisamment avancés pour le roi puisse déjà choisir 
celle qui abriterait sa sépulture. D’ailleurs la lecture de ce même testament nous 
informe que « l’idée d’une sépulture individualisée dans une chapelle personnelle » 
était déjà présente21.

16  Duarte L. M., D. Duarte, op. cit., p. 219.
17  Voir Rui de Pina, Cronica do senhor Rey D. Duarte, Lisbonne, Edição Lopes de Almeida, p. 575, 596, 597.
18  Sur les conséquences de la Bataille d’Alfarrobeira (1449) dans le chantier voir Barreira Catarina 

Fernandes, « O Mosteiro de Sta. Maria da Vitória...  », art. cit., p.  190 et 191  ; Gomes S. A., Fontes Históricas 
e Artísticas..., op. cit., vol.  I, p. 355 et vol.  II, p. 9-17  ; Moreno Humberto Baquero, A Batalha de Alfarrobeira. 
Antecedentes e significado histórico, Coimbra, Universidade de Coimbra, 1979-1980.

19  Sur les datations des chapelles voir Jorge Orlindo et Redol Pedro, Como se fez história  : arquitectura 
funerária do Mosteiro da Batalha, dans Práticas Funerárias e atitude perante a morte na Região Centro. Da Pré 
História ao presente: Arqueologia, História, Arte e Antropologia, Leiria, Hora de Ler, 2019, p. 89-95 et id., « As 
Capelas Imperfeitas do Mosteiro da Batalha. Arqueologia e História da sua construção », Cadernos de Estudos 
Leirienses, 5, 2015, p. 310-314. 

20  Gomes S. A., Fontes Históricas e Artísticas..., op. cit., vol. II, p. 278.
21  Ibid., p. 32.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0398

Sur la base de la documentation conservée datant des années 1477-149022 et du 
profil des maîtres qui se trouvaient sur place, des artistes verriers pour la plupart, 
nous pouvons en conclure que les travaux devaient à ce moment-là se concentrer 
dans la production et l’installation des vitraux. Nous arrivons ainsi à la fin du XVe 
siècle sans que la nécropole de Duarte soit terminé : les sept chapelles manquaient 
encore de voûtes23 (et étant donné que les gargouilles sont les derniers éléments à 
être placés, celles-ci n’avaient pas encore été sculptées)  ; il fallait aussi exécuter le 
projet d’une couverture pour l’atrium de l’espace qui relie l’octogone au chevet de 
l’église, celui d’une autre couverture pour l’espace de la nécropole et résoudre le 
problème du passage de la lumière ; enfin, il fallait encore pratiquer les ouvertures 
dans les chapelles contigües au chevet afin de pouvoir accéder à la nécropole de 
Duarte par l’intérieur de l’église (intervention qui toutefois n’a jamais été réalisée).

La direction du maître Mateus Fernandes (de 1490-1491 à 1515) et l’avènement 
du règne de D. Manuel, au début de l’année 1495, ont apporté un nouveau souffle 
au chantier. Le roi confirma tout d’abord les privilèges aux maîtres et, entre 1495 
et 1500-1501, les voûtes furent installées dans les sept chapelles, ainsi que les 
gargouilles respectives. Cela semble confirmé par la présence sur une de ces voûtes, 
dans l’espace de la nécropole de Duarte, des devises de D.  João II (le pélican qui 
retire la chair de sa poitrine pour alimenter ses petits) et de D. Leonor (le filet de 
pêche). Pourtant, l’attribution de la construction de cette voûte au patronage de 

22  Gomes S. A., Vésperas Batalhina..., op. cit., p. 148 e id., Fontes Históricas e Artísticas..., op. cit., vol. II, 
p. 311, 326.

23  Nous ne partageons pas l’opinion de Carlos Alberto Ferreira de Almeida qui situe en 1436 le début de 
la construction de la nécropole de Duarte et attribue la « couverture des sept chapelles » à la phase de Martim 
Vasques : Ferreira de Almeida Carlos Alberto et Barroca Mário Jorge, História da Arte em Portugal. O Gótico, 
Lisbonne, Editorial Presença, 2002, p. 72. La voûte présente en effet des caractéristiques typiques de l’art manuélin. 

F ig . 2  – B a t a lh a , m o n a s t è re , C h a p e lle s  Im p a r fa it e s .



399D E  D.   DUA R T E  À  D.   M A N U E L   :  L E S  G A R G O U I L L E S  D E S  C H A P E L L E S  I M PA R FA I T E

ce couple24 est incorrecte. Le testament du roi, daté de septembre 1495, le prouve 
puisque D.  João II non seulement ne revendique aucun rôle dans la construction 
des voûtes de la chapelle, mais ne donne pas non plus d’indications précises sur le 
lieu de sépulture, en laissant le choix à son successeur : « minha sepultura quero que 
seja em o Mosteiro [...] no lugar e per a maneira que mais conveniente parecer a meu 
testamenteiro »25 (fig. 2).

Il est évident que D. João II connaissait bien l’état des travaux de la nécropole de 
D. Duarte, confiant à son exécuteur testamentaire la responsabilité de lui donner une 
sépulture digne26. Ce fut donc à D. Manuel, son successeur, de se charger de cette tâche. 
D. João II fut ainsi provisoirement enterré à Silves pendant quatre ans (jusqu’en 1499), 
quand D. Manuel déplaça son corps à Batalha au cours d’une importante cérémonie 
politique, dont João Oliveira e Costa a saisi la valeur de geste de pacification27. 
D.  Manuel a dû attendre que les travaux soient terminés (avec l’installation des 
voûtes des chapelles) ou assez avancés pour effectuer cette translation. Cependant, 
D. João II n’a pas été déposé dans sa chapelle, située dans les Chapelles Imparfaites, 
probablement parce que le grand portail d’accès à celles-ci et les voûtes des autres 
chapelles n’étaient pas encore terminés : il est resté, provisoirement, dans une chapelle 
latérale au chevet. Cette hypothèse est basée sur le fait qu’une de ces chapelles montre 
les devises de D. Maria, la seconde femme de D. Manuel, dont le mariage s’est réalisé 
au cours du second trimestre de l’année 1500 (fig. 3). 

24  Pereira P., Enigmas. Lugares mágicos de Portugal. Arquitecturas sagradas, Lisbonne, Círculo de Leitores, 
2004, p. 200.

25  Gomes S. A., Fontes Históricas e Artísticas..., op. cit., vol. II, p. 402
26  Selon les données recueillies par Gomes Saul António, O mosteiro de Santa Maria da Vitória no século XV, 

Coimbra, Instituto de História da Arte, Faculdade de Letras, 1990, p. 347, D. João II s’est rendu trois fois à Batalha 
et, au cours d’un de ces déplacements en 1491, il a assisté aux obsèques de son fils.

27  Costa João Paulo Oliveira, D. Manuel I, Lisbonne, Círculo de Leitores, 2005, p. 102-103.

F ig . 3  – B a t a lh a , m o n a s t è re , C h a p e lle s  Im p a r fa it e s , v o û t e  d e  la  
c h a p e lle  d u  ro i  D .  J o ã o   II.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0400

Ainsi, entre 1495 et 1500-1501 nous voyons s’opérer un changement dans 
le projet initialement imaginé par D.  Duarte. D’après celui-ci, par-delà l’espace 
funéraire destiné au fondateur et à sa femme, la nécropole aurait dû abriter 
également le tombeau de D. Afonso V, du prince D. Afonso (fils de D. João II) décédé 
prématurément, de D. João II et de sa femme. D. Duarte avait très vraisemblablement 
prévu de se faire enterrer au milieu de l’édifice avec D. Leonor comme ses parents 
l’avaient fait dans la Chapelle du fondateur. Avec les interventions manuélines, la 
chapelle en face du portail lui fut attribuée tandis que celle à son côté fut destinée 
à D.  João II et à D.  Leonor. D.  Manuel aurait-il réservé pour lui l’espace central, 
comme la profusion dans la décoration qui encadre son tombeau le suggère  ? Et 
quelle signification attribuer aux devises de sa deuxième femme représentées dans 
une deuxième chapelle ? Ils auraient dû rester séparés ? Miguel Metelo de Seixas 
a trouvé une réponse à ces questions : le roi s’étant marié en secondes noces avec 
D. Maria, il serait, pour le moins, étrange de concevoir un seul tombeau conjugal, 
d’autant plus qu’il se maria même une troisième fois (avec D. Leonor, nièce de ses 
deux femmes décédées). Le projet prévoyait donc de situer le tombeau du roi dans 
l’espace central de la chapelle, comme c’était d’ailleurs le cas pour D. João I dans 
la Chapelle du fondateur, tandis que les sépultures des trois reines auraient trouvé 
place dans les chapelles radiales.

L’analyse du programme décoratif des Chapelles Imparfaites doit, ainsi, être 
interprété à la lumière des facteurs dont nous venons de parler et tenir compte 
de la période précédant le début du chantier de Belém, auquel le roi s’intéressera 
davantage, au détriment de celui de Batalha. En effet, c’est dans la phase initiale 
de son règne que D. Manuel a peut-être pensé de se faire enterrer à cet endroit  : 
c’est uniquement ce choix qui peut justifier l’amplitude symbolique de l’exaltation 
de la dynastie qu’il y a opéré. Selon Miguel Metelo de Seixas et João Galvão-Teles, 
« l’intention de D. Manuel était de rappeler et glorifier celui qui lui avait transmis 
les droits de succession à la Couronne, son grand-père D. Duarte »28. Le programme 
iconographique de la nécropole fait donc partie du processus de légitimation de 
la dynastie de D. Manuel par le biais de son grand-père : c’est sur cette base qu’il 
donne vie à un programme de glorification à la mémoire de D. Duarte à travers 
la représentation de ses emblèmes héraldiques pour légitimer, du même coup, sa 
succession au trône. C’est même l’une des clés pour comprendre la plus extraordinaire 
salle d’apparat conservée érigée par le roi Manuel : la « salle des blasons » du palais 
royal de Sintra, où la devise de l’aïeul occupe une place essentielle29. 

28 Metelo de Seixas Miguel et Galvão-Telles João Bernardo, « Elementos de uma cultura dinástica e visual : 
os sinais heráldicos e emblemáticos do rei D. Duarte », dans Barreira C. F. et Metelo de Sixas M. (dir.), D. Duarte 
e a sua época..., op. cit., p. 257-283, à la p. 278.

29  Metelo de Seixas Miguel et Hiltmann Torsten, «  Heraldic decor as a research problem. The Sala 
dos Brasões of the Sintra Palace and Heraldry in Medieval and Early Modern State Rooms  », dans id. (dir.), 



401D E  D.   DUA R T E  À  D.   M A N U E L   :  L E S  G A R G O U I L L E S  D E S  C H A P E L L E S  I M PA R FA I T E

Soulignons également que, dans l’accès de l’atrium de liaison à l’espace central 
de la nécropole, la devise de D. Duarte est répétée à profusion sur le grand portail, 
donnant ainsi naissance à un grand apparat visuel. La devise TÃ YA SEREY  / 
ENQUANTO FOR (VIVER) de D. Duarte est utilisée par ses successeurs jusqu’à 
D.  Manuel qui peut ainsi marquer la continuité de la lignée  : la mémoire du roi 
est liée au règne de son petit-fils et c’est à travers cette continuité qu’elle subsiste, 
qu’elle vit et se perpétue30. Nous verrons que les gargouilles et leur programme ont 
également un étroit rapport avec cette question.

2. Les gargouilles : notes pour un bref état de l’art

Les gargouilles ont attiré ponctuellement l’attention des historiens de l’art qui, au 
fil du temps, ont produit une bibliographie assez riche, au niveau national comme 
international, mais souvent dépourvue d’intérêt historiographique, dont il est 
difficile de donner un aperçu31. Elle trouve ses prémices dans les travaux pionniers 
d’Emile Mâle  : leur impact a été significatif, mais les interprétations qui y sont 
exposées ont contribué à minimiser le sens symbolique de ces éléments sculptés32. 
Par ailleurs, Lester Bridaham33, un des premiers auteurs qui a travaillé sur ce thème 
en s’interrogeant sur la signification des gargouilles et des chimères, avait mis en 
évidence, en 1930, le rôle de l’imaginaire populaire et de la libre créativité dans 
leur conception. Par la suite, et particulièrement dans le contexte anglo-saxon, les 
gargouilles ont été souvent interprétées de deux manières  : soit comme éléments 
dotés de fonctions prophylactiques, capables d’éloigner le mal des édifices34, soit 
comme des images liées à la présence du démon35, en suggérant ainsi une opposition 
entre l’intérieur (lieu du bien) et l’extérieur (lieu du mal). Plus récemment, les 
travaux de Michael Camille ont accentué l’importance du « discours marginal »36 

Heraldry in Medieval and Early Modern State-Rooms. Towards a typology of heraldic programmes in spaces of 
self-representation, Ostfildern, Thorbecke, 2020, p. 7-20.

30  Metelo de Seixas Miguel, « A emblemática manuelina, instrumento de comunicação política », dans 
Caetano Joaquim Oliveira, Azevedo Rosa et Loureiro Rui Manuel (dir.), Vi o Reino renovar. Arte no tempo de  
D. Manuel I, Lisbonne, Museu Nacional de Arte Antiga, 2021, p. 62-75.

31  La bibliographie sur ce thème est très riche, mais elle se limite à proposer d’excellentes photographies 
des gargouilles, sans faire aucun effort d’interprétation ou de remise en contexte des éléments répertoriés par 
rapport à l’architecture ou entre eux, comme c’est le cas de Harding Mike, A Little book of gargoyles, Londres, 
Aurum Press, 2004.

32  Mâle Émile, L’art religieux du XIIIe siècle en France  : étude sur l’iconographie du Moyen Âge et sur ses 
sources d’inspiration, Paris, E. Leroux, 1898, aux p. 64-85 et spécialement à la p. 81.

33  Bridaham Lester Burbank, Gargoyles, chimeres, and the grotesque in French Gothic sculpture, New York, 
Da Capo Press, 1969.

34  Parmi les contributions les plus récentes, nous signalons Mellinkoff Ruth, Averting demons. The protective 
power of medieval visual motifs and themes, Los Angeles, Ruth Mellinkoff Publications, 2004.

35  Benton Janetta Rebold, Holy Terrors: Gargoyles on medieval building, New York, Janetta Rebold Benton, 1997.
36  Camille Michael, Images dans les marges : aux limites de l’art médiéval, Paris, Éditons Gallimard, 1997.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0402

faisant écho à la sculpture monumentale, autant du monastère que de la cathédrale, 
et lancé d’importantes pistes à partir de la lecture des gargouilles de Notre-Dame de 
Paris datés du XIXe siècle37.

En ce qui concerne l’aire ibérique, un article de Bonifacio B. Herrero et 
Carlos S. Diez sur les gargouilles de la cathédrale de Ségovie38 dresse l’état de l’art 
pour l’Espagne où, lors des dernières décennies, se sont notamment développés 
des études monographiques qui analysent les gargouilles d’un édifice donné ou 
d’une zone géographique déterminée39. Au Portugal, en revanche, les gargouilles 
ont rarement attiré l’attention des chercheurs. Si les gargouilles de Santa Maria da 
Vitória ont été presque toujours considérées comme une référence dans le domaine, 
elles ont également toujours été mentionnées dans le cadre d’une description de 
l’édifice sans pour autant donner lieu à une interprétation liée à l’architecture. 
Vergilio Correia40 et João Barreira41 ont ainsi interprété ces gargouilles comme des 
éléments purement décoratifs, résultat de manifestations populaires et païennes, 
et ont attribué leur réalisation à l’absence de contrôle sur le travail des sculpteurs 
de la part de l’autorité ecclésiastique  : une lecture qui s’avère totalement erronée 
comme nous le verrons. Nous noterons par ailleurs que, plus récemment, le regard 
sur les gargouilles a changé, même au Portugal, grâce aux travaux de José Custódio 
V. da Silva42, Paulo Pereira43, Saul Gomes44 et Luís Urbano Afonso45, qui mettent en 
exergue la valeur significative de ces éléments sculptés dans la compréhension du 
monde médiéval. Sur un autre plan, il ne faudrait pas non plus oublier le travail plus 
récent d’Ana Patricia Alho, qui a apporté des avancées significatives à l’étude des 
fonctions hydrauliques des gargouilles.

Dans les travaux pionniers que nous avons réalisées ces dernières années, nous 
avons pu montrer, d’un côté, que les textes érudits circulant à l’époque ont constitué 
une source d’inspiration pour ces sculptures, de l’autre, qu’un grand nombre de 
thèmes représentés dans les gargouilles des édifices religieux nationaux est inspiré 

37  Voir, à ce propos, id., The gargoyles of Notre-Dame : medievalism and the monsters of modernity, Chicago-
Londres, University of Chicago Press, 2009.

38  Herrero Bonifacio Bartolomé et Díez Carlos Sánchez, « Las gárgolas de la catedral de Segovia », Estudos 
Segovianos, 108, 2008, p. 205-241.

39  Voir Calle Calle Francisco Vicente, Guia ilustrada de las gargolas de la catedral de Plasencia, < https://www.
academia.edu/8867993/Gu%C3%ADa_ilustrada_de_las_g%C3%A1rgolas_de_la_Catedral_de_Plasencia  > 
(cons. le 01/03/2022) et id., Gargolas de la provincia de Caceres, Caceres, I.C. El Brocense, 2003, p. 207, note 1 
pour une bibliographie complète sur le sujet.

40  Correia Vergilio, Monumentos de Portugal : Batalha II, Porto, Litografia Nacional Edições, 1931, p. 59.
41  Barreira João, História de uma catedral, Lisbonne, Seara Nova, 1937, p. 42.
42  Silva José Custódio Vieira, A Igreja de Nossa Senhora do Pópulo das Caldas da Rainha, Caldas da Rainha, 

Foundação Calouste Gulbenkian, 1985, p. 38.
43  Pereira Paulo, « A simbólica manuelina. Razão, celebração, segredo », dans id. (dir.), História da Arte 

Portuguesa. Lisbonne, Círculo de Leitores, 1995, vol. II, p. 115-155, à la p. 119.
44  Gomes S. A., Vésperas Batalhinas..., op. cit., p. 70 et 158.
45  Afonso Luis Urbano, « Quimeras, Gárgulas e Figuras Grotescas », Contacto, 10, 2002.



403D E  D.   DUA R T E  À  D.   M A N U E L   :  L E S  G A R G O U I L L E S  D E S  C H A P E L L E S  I M PA R FA I T E

par le contexte religieux46. Le dessin et la réalisation des programmes de gargouilles 
peuvent ainsi être considérés comme le fruit d’une étroite collaboration entre l’Église, 
les commanditaires et les maîtres d’œuvre, qui tenait compte du public visé par 
ces images. Ce dernier aspect nous paraît particulièrement important car, comme 
nous l’avons déjà montré, les gargouilles pouvaient avoir des fonctions sémantiques 
différentes en fonction de leurs destinataires : la population générale, par exemple, 
dans le cas des cathédrales et des églises, ou un public plus restreint et cultivé, doté 
notamment des outils nécessaires pour décoder des images plus complexes, dans le 
cas des membres d’une communauté monastique ou conventuelle.

3. Les gargouilles de la nécropole de D. Duarte : 
les campagnes de restauration 

L’analyse des gargouilles des Chapelles Imparfaites ne peut pas se passer, avant 
tout, d’une critique d’authenticité de l’objet de notre étude, remise récemment en 
question par Ana Patricia Alho lors d’une visite des terrasses de la nécropole de 
D. Duarte en 2014. En effet, nous savons que le monastère de Santa Maria da Vitória 
a effectivement fait l’objet de plusieurs campagnes de restauration à partir du milieu 
du XIXe siècle. L’étude réalisée par Clara Moura Soares47 nous append notamment 
que, entre 1841 et 1869, un nombre élevé de gargouilles a été sculpté pour les façades 
latérales et pour les terrasses des couvertures des chapelles latérales de l’église, de la 
salle du chapitre et des cloîtres48. 

En ce qui concerne les Chapelles Imparfaites toutefois, les documents montèrent 
que ces travaux de réfection ont rarement touché aux gargouilles, se limitant 

46  Barreira Catarina Fernandes, «  As gárgulas e os livros sobre os pecados comuũns e geeraaes a todos 
os estados », dans Actas do IV Congresso de História da Arte Portuguesa em Homenagem a José-Augusto França 
(Lisbonne 2012), Lisbonne, APHA, 2014, p.  324-332  ; ead., «  O Mosteiro de Sta. Maria da Vitória e a vocação 
moralizante das gárgulas do panteão duartino » dans ead. et Metelo de Seixas M. (dir.), D. Duarte e a sua época..., 
op. cit., p. 185-210 ; ead., « A relação entre gárgulas e textos no contexto tardo-medieval em Portugal: preocupações 
em torno do comportamento do corpo e os pecados », dans Costa Ricardo da (dir.), As relações entre História e 
Literatura no Mundo Antigo e Medieval (Mirabilia Journal, 13, 2, 2011) < https://www.revistamirabilia.com/sites/
default/files/pdfs/2011_02_06.pdf > (cons. le 01/03/2022)  ; ead., Gárgulas: representações do feio e do grotesco no 
contexto português. Séculos XIII a XVI, thèse de doctorat, Universidade de Lisboa, 2011 ; ead., « Contributos para o 
estudo das gárgulas medievais em Portugal : desvios e transgressões discursivas », Revista Lusitânia Sacra, s. 2, 22, 
2010, p. 169-199 ; ead. et Abreu Susana Matos, « Influências Franciscanas no Programa Pedagógico quinhentista da 
Fonte da Manga (Coimbra, Portugal) », dans Pelaez Rosal Manuel (dir.), El viaje de San Francisco por la Península 
Ibérica y su legado, Ediciones El Almendro, Córdoba, 2010, p. 369-393 ; ead., « Santa Maria de Almoster no século 
XVI: monjas e autos de visitação. Contributos para o estudo de gárgulas transgressoras », dans González García Miguel 
Ángel et Albuquerque Carreiras José Luis (dir.), Los Caminos de Santiago y La Vida Monástica Cisterciense, actes du 
colloque (Braga 2004), t. II, Ediciones Monte Casino, Braga-Oseira, 2010, p. 721-731 ; ead., « A presença feminina 
nas gárgulas medievais », Revista Faces de Eva, 21, 2009, p. 99-127.

47  Soares Clara Moura, O Restauro do Mosteiro da Batalha : pedreiras históricas, estaleiro de Obras e mestres 
canteiros, Leiria, Edições Magno, 2001.

48  Voir ibid., p. 98-103 et 351 et s.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0404

essentiellement à d’autres éléments sculptés. Chacune des sept chapelles constituant les 
Chapelles Imparfaites possède, au sommet des contreforts extérieurs, quatre gargouilles, 
tandis que les compartiments de liaison entre les chapelles, plus bas, n’en ont que deux. 
Ce ne sont que ces dernières, qui ont souffert davantage d’actes de vandalisme à cause 
de leur emplacement plus accessibles49, à avoir été intégralement restaurées, comme une 
analyse formelle le prouve50. Leur différence par rapport aux gargouilles qui ponctuent 
les sept chapelles nous semble évidente. De plus, celles-ci sont déjà bien visibles dans 
deux photographies réalisées avant la restauration du complexe monumental  : l’une 
appartenant à la Collection de la DGEMN, datée de 1860 environ 51, l’autre conservé à la 
Bibliothèque Nationale d’Espagne52, prise par Jean Laurent en 1875. En revanche, deux 
photographies réalisées par Emilio Biel durant la période où les travaux ont eu lieu53, 
laissent voir des différences sensibles de couleur dans l’appareillage de l’édifice, entre les 
pierres posées au moment de la restauration et celles d’origine.

4. Les antécédents des gargouilles de la nécropole de Duarte 

Quand les gargouilles des Chapelles Imparfaites ont été sculptées et installées, entre 
1495 et 1500-1501, le complexe conventuel de Batalha en possédait déjà dans le cloître 
royal : datées de la moitié du XVe siècle, elles étaient inspirées du bestiaire médiéval. Le 
programme iconographique des gargouilles des Chapelles Imparfaites, en revanche, 
est concentré sur la représentation des péchés. Ce choix n’était pas inédit au Portugal, 
mais trouve des antécédents dans d’autres ensembles datant du dernier quart du 
XVe siècle et du début du XVIe siècle. Parmi les gargouilles de l’église du couvent de 
Nossa Senhora da Conceição, à Beja – que D. Manuel devait bien connaître parce qu’il 
avait été fondé par ses parents – se trouve, entre autres, une chimère, que nous avons 
déjà eu l’occasion d’étudier54, dont la composition est assez intéressante : la figure est 
composée d’une religieuse en prière qui, sous son habit, laisse apparaître une petite 
tête de bébé, lui aussi avec les mains jointes. L’église de São Brás55 et celle de São 
Francisco56 à Évora, édifices qui ont été construits simultanément ou à des dates très 
rapprochées, présentent des gargouilles inspirées du même thème, car toutes figurent 
des péchés mortels (la gourmandise, la jalousie, etc.). Elles présentent des formes 

49  Voir Gomes S. A., Vésperas Batalhinas…, op. cit., p. 218 et s.
50  Cette différence formelle peut avoir un rapport avec la datation de ces sculptures, étant donné que ces 

gargouilles sont plus anciennes de celles qui couronnent les sept chapelles et datées entre 1495 et 1501.
51  Publiée par Soares C. M., O Restauro do Mosteiro da Batalha..., op. cit., p. 386.
52  Nous remercions Saul Gomes de nous avoir signalé cette photographie.
53  Redol Pedro, Emílio Biel e o Mosteiro da Batalha, Lisbonne, Direcção Geral do Património Cultural, 

2013, p. 47-48, num. 31, 32.
54  Barreira C. F., Gárgulas : representações do feio e do grotesco..., op. cit., p. 216 et s.
55  Ibid., p. 237 et s.
56  Ibid., p. 244 et s.



405D E  D.   DUA R T E  À  D.   M A N U E L   :  L E S  G A R G O U I L L E S  D E S  C H A P E L L E S  I M PA R FA I T E

parallélépipédiques et sont peu détaillées, sans doute à cause du granite dans lequel 
elles ont été sculptées, qui ne permet pas une grande finesse d’exécution.

Alors que les interventions dans les Chapelles Imparfaites de Batalha avaient 
lieu, Mateus Fernandes coordonnait le chantier de l’église toute proche de Nossa 
Senhora do Pópulo, à Caldas da Rainha57, dont les gargouilles ont été mises en 
rapport par José Custódio V. da Silva, à notre avis à juste titre, avec celles de l’église 
Nossa Senhora da Conceição à Beja et avec celles de Batalha58, à la fois sur le plan 
du style et du thème choisi pour la représentation. En effet, elles présentent un 
programme iconographique semblable, évoquant certains péchés (nous y voyons 
la luxure apparaître sous la forme d’une femme nue aux traits monstrueux et un 
homme nu, agenouillé, avec une capuche, cachant ses organes génitaux d’une main 
et caressant sa barbe de l’autre).

Ces quatre édifices aident, ainsi, à mettre en contexte les gargouilles des 
Chapelles Imparfaites du point de vue du programme iconographique –  la 
représentation du péché  – dans le monastère de Batalha, où elles se démarquent 
par rapport à celles qui existaient déjà, comme nous venons de le dire. Nous devons 
maintenant nous interroger sur l’articulation du programme de ces gargouilles dans 
le projet de D. Manuel pour la conclusion des Chapelles Imparfaites et sur le rapport 
qu’elles peuvent entretenir avec les représentations héraldiques qui y sont déployées. 
Ce programme a-t-il un rapport avec le message de légitimation dynastique que 
D. Manuel voulut faire passer par le biais du souvenir de D. Duarte, notamment à 
travers les textes dont il est l’auteur tel le Leal Conselheiro ? Pour répondre à cette 
question il faut prendre en considération d’autres textes qui ont servi de contexte59 
et de modèle60 pour la rédaction du Leal Conselheiro.

5. Gargouilles, péchés et textes 

Dans des travaux précédents61 nous avons déjà montré que certains programmes de 
gargouilles sont en lien avec la littérature de nature moralisante et confessionnelle 
circulant dans le milieu monastique. C’est le cas d’œuvres morales comme le 
Horto do Esposo –  dont des exemplaires datés du XVe siècle se trouvaient dans 
l’abbaye d’Alcobaça (ms. Alc. 198 et Alc. 212), tout comme dans l’abbaye de Santa 

57  Barreira C. F., Gárgulas : representações do feio e do grotesco..., op. cit., p. 325 et s.
58  Vieira Silva J. C., A Igreja de Nossa Senhora do Pópulo..., op. cit., p. 38.
59  Ventura Margarida Garcez, « D. Duarte : vivência religiosa e « Ofício de reinar » », dans Barreira C. F. et 

Metelo de Seixas M. (dir.), D. Duarte e a sua época..., op. cit., p. 153-164, à la p. 158.
60  Dionísio João, « Literatura franciscana no Leal Conselheiro, de D. Duarte », Lusitania Sacra, s. 2, 13-14, 

2001-2002, p. 491-515 et id., D. Duarte, leitor de Cassiano, thèse de doctorat, Universidade de Lisboa, 2010.
61  Barreira C. F., « A relação entre gárgulas e textos...», art. cit., p. 109 et s.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0406

Maria de Bouro62 et dans la bibliothèque de D. Duarte63 – et de textes de nature 
confessionnelle, comme le pénitentiel de Martim Pèrez ou Livre de la Confisson, 
présent dans la Bibliothèque d’Alcobaça (Alc. 213, en extrait, et Alc. 377 et 378) et 
aussi dans celle de D. Duarte64). Les liens existants entre la bibliothèque monastique 
d’Alcobaça, l’abbé Frei Estevão de Aguiar et la bibliothèque de D. Duarte sont bien 
prouvés65, dans le Leal Conselheiro, par le biais des auteurs mentionnés par le roi.

Nous pensons que, dans le cas de ces gargouilles, nous nous trouvons en 
présence d’un programme caractérisé par un objectif nettement pédagogique et 
catéchétique, où les gargouilles fonctionnent, d’un côté, comme des exempla et, de 
l’autre côté, comme des « exempla non exemplaires »66, à savoir des représentations 
d’un comportement à ne pas suivre, à rejeter sur la base d’un jugement négatif de 
certaines attitudes. Leur représentation est édifiante dans la mesure où le public visé, 
en visualisant le mauvais chemin, pouvait corriger sa propre conduite en refusant le 
mauvais comportement et en s’en éloignant. 

Par ailleurs, nous avons déjà observé qu’il existe, dans ces gargouilles, une 
cohérence iconographique construite autour de la représentation des péchés, avec 
des objectifs pédagogiques clairs, dans laquelle la figure humaine est protagoniste 
(même si nous avons quelques cas de gargouilles animales et hybrides, que nous 
n’analyserons pas ici). Le clergé et sa relation avec les peccata carnalia y sont 
représentés sous la forme d’une figure masculine assise, les jambes croisées, portant 
une capuche d’habit religieux  : il semble se frapper la poitrine d’une main, dans 
un geste de contrition, et cacher ou manipuler ses organes génitaux de l’autre 
(fig. 4). Dans le Leal Conselheiro D. Duarte n’oublie pas de mentionner la principale 
fonction des ecclésiastiques, moines de tous ordres et ermites, qui n’appartiennent 
pas à cet état et condition, en particulier quand « dam exemplo de scandalo, e de 
pouca devaçom e mal viver »67. Pour le roi, les ecclésiastiques et leur comportement 
étaient la représentation des valeurs que l’Église prêchait.

62  Il est mentionné dans l’inventaire des livres du Monastère du Bouro en 1437 mais il n’apparaît pas dans 
celui de 1408 : Mattoso José, Religião e Cultura na Idade média Portuguesa, Lisbonne, Círculo de Leitores, p. 300 
et Marques Maria Alegria, Estudos sobre a Ordem de Cister em Portugal, Coimbra, Edições Colibri e Faculdade de 
Letras Universidade de Coimbra, 2008, p. 304.

63  Nascimento Aires Augusto, « As livrarias dos príncipes de Avis », dans id., Ler contra o tempo. Condições 
dos textos na cultura portuguesa, Lisbonne, Centro de Estudos Clássicos, 2012, vol. I, p. 249 et s.

64  Ibid., p. 266.
65  Ibid., p. 250 et s., p. 281 et vol. II, p. 823 et s. et p. 973.
66  Je prends la definitions d’« exempla non exemplaires » de Morais Ana Paiva, « A exigência do sentido : 

modos da exemplaridade no exemplum medieval », dans Horto do Esposo, éd. I. Freire Nunes, Lisbonne, Edições 
Colibri, 2007, p. XIII-LII, à la p. XXXVIII (qui l’utilise toutefois dans le domaine de la literature) : « o exemplum 
constitui uma ameaça para si mesmo, na medida em que põe em causa os princípios da edificação que lhe estão 
subjacentes ».

67  Duarte, D., Leal Conselheiro, éd. M. H. Lopes de Castro, Lisbonne, Imprensa Nacional Casa da Moeda, 
1998, chap. IV, p. 27.



407D E  D.   DUA R T E  À  D.   M A N U E L   :  L E S  G A R G O U I L L E S  D E S  C H A P E L L E S  I M PA R FA I T E

Une autre gargouille montre une figure féminine, peut-être une religieuse. Elle 
aussi ne montre que la capuche soulevée de l’habit : les mains jointes pour prier, elle 
est assise, les jambes croisées. D. Duarte a relevé une certaine familiarité entre les 
religieux et les nonnes et conseillait à l’homme de fuir cette promiscuité, puisque 
ces rencontres pouvaient encourager la luxure. Sur la base des conseils de saint 
Jérôme, il proposait donc une seule solution : « nom se pode fazer resistência senom 
fugindo das molheres »68. Pour le roi, le problème du corps individuel, mais surtout 
celui des religieux et des religieuses et le rapport que ces derniers entretenaient 
avec leur propre corps étaient très importants. Il recourait ainsi à l’auctoritas de 
Thomas d’Aquin pour renforcer son propos et dédiait un chapitre entier à ce sujet : 
« Capitulo XXXXVII Do perigoo da conversaçom das molheres spirituaes / tirado 
de u͂u trautado de Sam Tomas di Equino »69.

Dans une autre gargouille, une femme assise, à l’expression provocante, porte 
une robe déchirée ou décousue à des endroits bien spécifiques qui laisse apparaître les 
seins. Dans l’Horto do Esposo, l’auteur fait une intéressante remarque à propos de ce 
que saint Jérôme affirme au sujet des femmes, nous permettant de mieux comprendre 
la signification de la robe déchirée de la gargouille : « ella faz a sabeudas a saya ou a 
camisa descoseyta ẽ algũũs logares, portal que pareça algũa cousa do corpo »70 (fig. 5). 
Quant à lui, D.  Duarte décrit également la femme comme «  cuberta de enganoso 
vestido, se este ou esta que te semelham espirituais, som esso que parecem segundo tu 
crees »71. Tourmenter les hommes en montrant des parties de son corps pour éveiller 
en eux la luxure, voilà la stratégie féminine. Selon le roi, personne n’était à l’abri face 
à la malice féminine, illustrée ici par une autre gargouille figurant une femme nue 

68  Ibid., p. 191 et s.
69  Ibid., p. 185-192.
70  Horto do Esposo..., op. cit., p. 287.
71  Duarte D., Leal Conselheiro, op. cit., p. 189.

F ig . 4  – G a rg o u ille  d e  re lig ie u x . B a t a lh a , 
m o n a s t è re , C h a p e lle s  Im p a r fa it e s .

F ig . 5  – G a rg o u ille  d e  fe m m e  a v e c  ro b e  d é c h iré e . 
B a t a lh a , m o n a s t è re , C h a p e lle s  Im p a r fa it e s .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0408

assise qui montre ses seins et ses organes génitaux de façon explicite et visible, tandis 
qu’elle prie, les mains jointes. D. Duarte suggère que, cette position pour prier chez 
les femmes et les hommes charnellement passionnés est « consolaçom que de todo é 
sensual, a qual recebem ũu e o outro em aquela representaçom que lhe a soo fantesia 
faz quando oram, cuidam e afirmam que lhes vem per graça spiritual » et « estando 
em oraçom, por aazo da figura corporal daquele que se lhe mentalmente representa, 
sentir uu ardor e esquentamento tam aceso que sobejo e. »72.

L’Église a rapidement compris qu’une des façons de représenter les péchés sur 
les gargouilles était de les lier au thème des cinq sens, par le biais de la représentation 
de figure caractérisées par l’exagération de la taille et l’accentuation plastique de 
certains organes : le nombre de gargouilles dont les yeux, les oreilles et le nez ont 
été agrandis et qui sont caractérisées en plus par la bouche complètement ouverte 
(avec ou sans l’aide des mains) est significatif. L’autre stratégie mis en place par 
les maîtres d’œuvre dans le décor des gargouilles était l’exploration de la nudité 
des figures, intégrale comme partielle, que l’observateur liait directement au 
péché de la luxure, mis en relation avec d’autres péchés par le biais de poses qui 
exprimaient la tension entre pécher et ne pas pécher. La nudité partielle permettait 
à l’observateur de s’identifier avec l’image, comme c’est le cas des deux gargouilles 
déjà mentionnées qui montrent des personnage avec une capuche de religieux. 
Nous pouvons rapprocher de cet ensemble deux autres gargouilles, l’une féminine 
et l’autre masculine, les deux présentés nues avec les organes sensoriels bien mis en 
évidence par leur taille et dont les visages sont déformés parce que « o homẽ quando 
se ẽçuya pella delectaçom corporal, obedeecendo aas luxuryas e as guargantuyces, 
emtõ he cõparado aas animalias brutas e fecto semelhante a ellas »73 (fig. 6, 7). 

72  Ibid., p. 187.
73  Horto do Esposo..., op. cit., p. 96.

F ig . 6 -7  – G a rg o u ille . B a t a lh a , m o n a s t è re , C h a p e lle s  Im p a r fa it e s .



409D E  D.   DUA R T E  À  D.   M A N U E L   :  L E S  G A R G O U I L L E S  D E S  C H A P E L L E S  I M PA R FA I T E

D. Duarte a également réfléchi sur le rapport entre les péchés et les sens puisque, 
en plus d’avoir dédié plus d’un quart des chapitres du Leal Conselheiro aux péchés 
« para nosso corregimento », en révélant un certain plaisir à décrire au lecteur les 
limites des comportements dits normaux, adaptés à la condition de chacun, et le 
moment où les sens commencent à être mis au service des péchés :

Aos narizes, leixando feiçom e algũas nom boas contenenças que algũus 
filham de mao custume, outro falicimento i nom há senom sobeja deleitaçom 
de boos cheiros, e deligencia de os haver ou trazer com entençom corrupta de 
luxuria, gargantoíce, ou de sobeja folgança na dulçura d’eles […] Ao sentido 
do tanger perteence principalmente o pecado da luxuria, de que mais em 
special nom entendo d’escrever. E mais todo o viço, mimo e pompa, muitos 
de nossos corpos per roupas que tragamos, camas em que jazemos, fogo a 
que nos achegamos, casa frias no verão, semelhantes cousas por deleitaçom 
de nossos corpos que se façam aalem do que nos perteence segundo nossa 
desposiçom e idade74.

La gourmandise était un des péchés les plus représentés dans les gargouilles, 
par le biais de figures tenant la bouche bien ouverte, parfois à l’aide des mains, dans 
une gestualité qui fait également allusion aux péchés de la langue, telle la colère, 
l’arrogance, la médisance et le blasphème. 

Dans son texte D. Duarte fait aussi allusion aux « pecados de orelhas », c’est-
à-dire aux péchés qui étaient provoqués par un mauvais usage du sens de l’ouïe, qui 
semblent également illustrés dans la nécropole de Duarte par une gargouille que 
l’on dirait dérivée du dicton populaire « palavras loucas, orelhas moucas ». Assis, 
montrant uniquement la capuche de son habit, le moine se bouche les oreilles avec 
les deux mains, tout en exhibant ses organes génitaux. Dans le Penitencial de Martim 
Pérez, que D. Duarte appréciait tant, nous trouvons une référence aux péchés des 
oreilles et l’indication de la pénitence correspondante : « se ouvyo cantar cantares 
vaãos. Se ouvyo palavras torpes ou mentiras ou palavras ouçiosas e vaãos dizer »75 
(fig. 8). Dans l’Horto do Esposo, il est conseillé à l’homme de se boucher les oreilles, 
puisque c’est par ce sens que se font entendre les choses vaines, les mensonges et 
les paroles des flatteurs : « deue o home tenperar e afastar seu ouuydo dos cantares 
louçããos e da fala das molheres »76. Les Écritures conseillent que ceux qui entendent 
deviennent sourds  : «  faze sebe aas tuas orelhas com espinhas e faze çarraduras 

74  Duarte D., Leal Conselheiro, op. cit., p. 258 et 259.
75  Martins Mário, « O Penitencial de Martim Pérez em Medievo-português », Lusitânia Sacra, 2, 1957,  

p. 57-110, à la p. 82.
76  Horto do Esposo…, op. cit., p. 152.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0410

aas tuas orelhas »77. La conduite de celui qui fait semblant d’être sourd est exaltée, 
puisqu’il peut entendre avec les oreilles de l’âme « querendo e͂tender ssy mesmos, 
çarrõ as orelhas cõ as suas mããos, portal que nõ seiã e͂bargados pello soo[m] das 
palauras ou das vozes dos outros »78.

Dans les thèmes choisis pour la représentation de ces gargouilles, aussi bien 
que dans les œuvres littéraires que nous venons de mentionner, nous pouvons donc 
trouver confirmation d’une certaine permanence de stéréotypes socioculturels, 
dont la plupart sont anticléricaux et misogynes79. Durant le Moyen Âge tardif, le 
stéréotype de la femme considérée presque exclusivement comme un être de luxure 
et de tentation n’avait pas perdu sa validité auprès du clergé (mais la même vision est 
aussi présente dans le Leal Conselheiro) et, en ce sens, le nombre de gargouilles qui 
représentent des femmes nues, dans des attitudes allusives du péché de la luxure, 
entre le XVe siècle et le siècle suivant, nous semble digne d’intérêt (fig. 9). 

Une fois reconnue la relation entre les gargouilles, le Leal Conselheiro et 
ce corpus de textes que D. Duarte connaissait bien et qui l’ont de toute évidence 
influencé, il nous reste maintenant à comprendre de quelle manière cette connexion 
perdure dans le temps, à partir déjà de l’époque manuéline. En autres termes, 
comment D. Manuel s’est-il approprié ce discours et pour quelle raison ?

Il semble que l’appropriation de ce discours moralisant de la part du roi est en 
rapport avec les tentatives de réforme qu’il a menées, dans le cadre de la crise religieuse 
de la fin du XVe siècle et du début siècle suivant80, pour implanter au sein du clergé 
une conduite adéquate, ce qui expliquerait aussi la présence significative de membres 

77  Ibid., p. 150.
78  Ibid.
79  Sur la présence de stéréotypes dans les sources écrites voir Baubeta Patricia Anne, Igreja, pecado e sátira 

social na Idade Média portuguesa, Lisbonne, INCM, 1992.
80  Voir Dias José Sebastião, Correntes de sentimento religioso em Portugal. Séculos XVI a XVII, Coimbra, 

Universidade de Coimbra, 1960, notamment le chapitre dédié à la crise religieuse du XVe siècle (p.  33 et s.) 
et Fernandes Maria Lurdes de Correia, «  Da reforma da Igreja à reforma dos cristãos  : reformas, pastoral e 

F ig . 8  – G a rg o u ille  d e  re lig ie u x  q u i b o u c h e  s e s  
o re ille s  a v e c  le s  d e u x  m a in s . B a t a lh a , m o n a s t è re , 
C h a p e lle s  Im p a r fa it e s .

F ig . 9  – G a rg o u ille  d e  fe m m e . B a t a lh a , 
m o n a s t è re , C h a p e lle s  Im p a r fa it e s .



411D E  D.   DUA R T E  À  D.   M A N U E L   :  L E S  G A R G O U I L L E S  D E S  C H A P E L L E S  I M PA R FA I T E

de l’église représentés dans les gargouilles de Batalha. Ce discours iconographique a 
un rapport direct avec les textes à vocation réformiste qui circulaient à cette époque 
et que D. Duarte connaissait déjà bien81, comme le souligne son projet de réforme 
du clergé et les idées contenues dans son Leal Conselheiro. Mais soixante ans plus 
tard, était-il encore intéressant pour le roi D. Manuel et les dominicains de Batalha 
de faire passer ce message réformateur ? Nous le pensons en effet. Ce besoin était plus 
actuel que jamais et l’Église était sans aucun doute la plus intéressée étant donné que 
« personne ne critique plus fortement le clergé prévaricateur que le clergé lui-même »82. 
En ce qui concerne le comportement du clergé, «  le fait que l’Église ait continué à 
légiférer contre certains abus et à interdire certains types d’activités laisse penser 
que le désir d’un ecclésiastique discipliné et respectant la morale continuait à être 
une chose fondamentale »83. À la fin du XVe siècle, l’Église a ainsi exercé une action 
assez critique envers elle-même et des tentatives de réforme ont été mis en place84. Le 
discours rhétorique de D. Duarte fut donc adapté par son petit-fils, D. Manuel. Le 
Leal Conselheiro constitue ainsi une source significative pour l’interprétation de ces 
gargouilles dans la mesure où ce texte, qui était connu et lu à la cour même soixante 
ans après la mort du roi, put inspirer le programme de ces sculptures. Par ailleurs, 
il faut souligner que, en dépit du fait que D. Duarte ait dédié le Leal Conselheiro à sa 
femme, la reine D. Leonor, dans le prologue, il vante à plusieurs reprises l’utilité du 
livre à la fois pour les « hommes et les gens de ses maisons », et pour un autre public, 
bien ciblé, auquel il adresse son traité, à savoir « les hommes de la cour ».

La relation entre l’iconographie des gargouilles et la dimension symbolique portée 
par les éléments emblématiques représentés dans les chapelles s’avère en revanche plus 
complexe. La devise choisie par le roi Duarte – le rinceau de lierre associé au mot [loyal 
serai] TANT QUE SERAY – était directement liée aux idées politiques et morales qu’il 
exprimait dans ses écrits. Elle reflétait le rôle central que le monarque devait jouer 
en tant que guide de son royaume, à la fois sur le plan politique et sur celui spirituel, 
ces deux aspects étant inséparables dans l’esprit de l’époque. C’est pourquoi la devise 
de D. Duarte, avec son mot et la représentation du lierre, insistait sur la valeur de la 
loyauté, thème que nous devrons mettre en relation étroite avec son œuvre majeure, 
le Leal Conselheiro : c’est la loyauté réciproque du roi et de son peuple, mais aussi celle 
de l’individu envers lui-même et, naturellement, au-dessus de tout, celle envers Dieu. 
Mais cette devise montrait aussi l’importance de la permanence du pouvoir royal, son 
caractère sacré et transcendantal, tel que son frère l’infant D. Pedro, duc de Coimbra, 

espiritual », dans Azevedo Carlos Moreira (dir.), História Religiosa de Portugal, Lisbonne, Círculo de Leitores, 
vol. II, p. 15-38.

81  Voir Marques João Francisco, « A palavra e o livro », dans Azevedo C. M. (dir.), História Religiosa de 
Portugal..., op. cit., vol. II, p. 377-443.

82  Baubeta P. A., Igreja, pecado e sátira social..., op. cit., p. 267.
83  Ibid., p. 268.
84  Dias J. S., Correntes de sentimento religioso..., op. cit., p. 67 et s, p. 93 et s.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0412

l’avait exprimé dans une lettre qu’il lui avait adressée en 1426 : « je contemple en vous 
deux personnes : la première, c’est vous personnellement, la deuxième c’est le seigneur 
roi et avec vous toute la communauté de votre terre »85. Cette deuxième personne ou ce 
corps mystique du monarque, au contraire de son corps terrestre, ne mourait jamais, 
d’où le choix du lierre, symbole de perpétuation du pouvoir royal. Associées aux valeurs 
prônées dans les œuvres de D. Duarte et représentés dans les gargouilles des Chapelles 
imparfaites, ces deux acceptions de la devise de son aïeul convenaient toutes les deux 
au roi D. Manuel. Il y puisait, d’une part, l’idée de continuité dynastique, d’autant 
plus importante que son parcours pour arriver au trône avait été bien tortueux, lui qui 
n’était que le petit-fils du roi (même s’il était aussi cousin et beau-frère de D. João II) ; 
d’autre part, il pouvait en retenir une leçon de pérennité du pouvoir royal soumis à 
des prérogatives morales et religieuses, qui s’accordait parfaitement avec les contours 
messianiques qu’il appliquait à sa propre image86.

Conclusions

L’analyse des gargouilles de la nécropole de D. Duarte permet donc de mettre en 
évidence l’existence d’un lien bien marqué entre un corpus de textes qui ont circulé 
entre le contexte monastique et la cour royale portugaise dans la deuxième moitié 
du XVe siècle et au début du XVIe siècle et ce programme de sculptures qui n’avait 
retenu encore l’attention des historiens. Par ailleurs, il semble possible d’établir 
une relation entre le Leal Conselheiro, les gargouilles et le message transmis par les 
éléments héraldiques, et plus spécifiquement par la devise du roi.

Cette relation, directe, ou du moins évidente, est le résultat de l’existence d’un 
contexte culturel commun à la production de ces sculptures et à la circulation et à 
la permanence du dit corpus de textes et à leur impact sur les mentalités de l’époque. 
Nous nous trouvons dans un contexte de réformes, situé entre deux périodes de 
règne et caractérisé par des préoccupations constantes autour des comportements 
du corps et l’obsession des péchés. C’est dans ce but que D. Manuel s’est approprié 
de l’image moralisante de D. Duarte pour affirmer la légitimité de son pouvoir et 
renforcer son image du point de vue de la lignée, comme pour exalter la mémoire 
de son grand-père  : la vocation catéchétique et exemplaire du programme des 
gargouilles des Chapelles Imparfaites en est la preuve et en atteste la pertinence, 
mais elle révèle aussi les préoccupations moralisantes continues des rois de Portugal 
tout au long du XVe siècle et du début du XVIe siècle.

85  « Carta que o Jfante dom Pedro emujou a el rey de Brujas [1426] », dans Livro dos Conselhos de El-Rei  
D. Duarte Lisbonne, Estampa, 1982, p. 27.

86  Metelo de Seixas M., « A emblemática manuelina… », art. cit., p. 68-69.



On the 10th of June 1405, a sales document was validated with the seal of the town 
of Góis. The particularity of this seal is related to the noble arms in the field of its 
arms, something unusual in the portuguese territory at the time. This was somehow 
lost by the time of the seventeenth century municipal armorial of Alão de Morais1, 
where only pine trees, once flanking the quatrefoil of the Lemos family – Lords of 
Góis, are shown. However, a few examples like this appear on the nonlinear path of 
the portuguese municipal heraldry since the beginning of nationality.

Not unlike what was being seen in Europe, we have proof of the existence of the 
first portuguese town seal as early as 1205, in the city of Coimbra2. From that moment, 
the references to towns using seals in various types of documents began to multiply. 
If the largest percentage of sealed documents are, in fact, related to sales, trade or 
donation, we also find wills, legal sentences and even royal letters where the seal is 
present, validating that act. These documents are almost always related to territorial 
issues, such as ownership or change of ownership of specific lands or estate.

Municipal coats of arms are not only found on seals. If iconographical 
sources like textual illuminations or drawings depicting municipal heraldry are 
not numerous at this time for the portuguese territory, the same cannot be said 
about heraldic stones. Therefore, we can say that in portuguese medieval times, 
municipal heraldry expanded mostly from the 13th century, appearing frequently in 

1  Morais Cristóvão Alão de, Compendio das Armas dos Reynos de Portugal & Algarve & das Cidades & 
Villas principaes delles, ed. M. Metelo de Seixas, Caminhos Romanos, Lisbonne, Universidade Lusíada-Centro 
Lusíada de Estudos Genealógicos e Heráldicos, 2013.

2  Gomes Saul António, In Limine Conscriptionis. Documentos, chancelaria e cultura no Mosteiro de Santa 
Cruz de Coimbra, séculos XII a XIV, Viseu, Palimage, 2007 and id., Introdução à Sigilografia Portuguesa. Guia de 
Estudo, Coimbra, Faculdade de Letras da Universidade de Coimbra, 2012.

Royal badges in
 Portuguese municipal heraldry

Marta Gomes dos Santos
CHSC-FLUC

http://www.academia.edu/4599712/Compendio_das_Armas_dos_Reynos_de_Portugal_and_Algarve_and_das_Cidades_and_Villas_principaes_delles_
http://www.academia.edu/4599712/Compendio_das_Armas_dos_Reynos_de_Portugal_and_Algarve_and_das_Cidades_and_Villas_principaes_delles_


D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0414

documents, being sculpted in town stone markers and became a frequent target of 
specific legislation, at least concerning its importance in documental authenticity.

In fact, these symbols signify local identity. If we analyze the examples 
which remained until the 15th century, for example, we will find very characteristic 
representation and evolutional patterns. We can also verify that many times the 
legend is going to be transmuted into cultural facts. Certain motifs, episodes or 
characters will appear as historical elements, connected to the region. Examples of 
that are the coat of arms of Évora with the representation of « Geraldo sem Pavor » 
or the figure of the bull in the arms of Beja.

Medieval municipal heraldry also reveals the placing of the royal shield in the 
heraldry of some towns, at first after the reign of D. Afonso III, but mostly with his 
son and successor, D. Dinis. At this time, previous to the apposition of the personal 
symbolism of the badge, the royal shield itself –  with or without the bordure  –, 
was associated directly to the person of the king and his symbolic power. With the 
development of badges, this symbolism acquires a more personal touch, referring 
directly to a specific king or queen.

Therefore, this paper will examine the specific use of royal badges in municipal 
coats of arms : their origins, consolidation and inclusion in arms already existing 
overseas. For this, we will specifically consider the badges of the queen D. Leonor 
(1458-1525), wife of D. João II, of king D. Manuel (1469-1521) and those of the king 
D. Sebastião (1554-1578).

The concept of Badge became widespread during the 14th century all over 
Europe, as a way of personal, rather than dynastic identification. They were created 
as a mean to override some of the aesthetic rigidity of the heraldic compositions 
and, at the same time, symbolize more than a dynastic lineage, but an individual, 
showing their personal devotion, beliefs and ideals.

Distinctly from the example of Góis, previously mentioned in this paper, 
with the inclusion of family arms, we will see some examples where these personal 
elements will finally be included in the city heraldry and, we will also verify that 
this is not very common in portuguese municipal coats of arms. Here too, legend 
will sometimes become fact for the people and one of the most intimate symbols of 
religious belief and devotion will become part of the arms that represent a certain 
town.

Badges can be composed of three elements  : body, soul and herb. However, 
when represented within municipal arms, it’s the body of the badge that will be 
mostly chosen to include the heraldic arrangement, many times with other pre-
existing motifs.

*********



415R OYA L  B A D G E S  I N  P O R T U G U E S E  M U N I C I PA L  H E R A L D RY

Queen D. Leonor used as a badge the figure of the fishing net. We won’t be 
holding to a deep analysis of the badge itself or the reasons for its choice by the 
queen, something already done in recent publications by Miguel Metelo de Seixas 
and João Bernardo Galvão Teles3. Nevertheless, it should be briefly mentioned that 
the reasons for the choice of this specific badge lies in politics of propaganda and 
dynastic legitimation that was being made along the Avis dynasty. Despite the fact 
that the choice of the fishing net is almost always referred to as being related to the 
death of the queen’s son, the prince heir D. Afonso, who died after a fall from his 
horse, it’s known that, in fact, this badge implies a planned dialogue with her own 
husband’s badge : the pelican in piety of D. João II (fig. 1). 

Several sources show, more or less factually coherent, that the body of the 
prince D. Afonso was collected by fishermen who returned the body to the queen. 
As a reward for this act, the queen supposedly decided to use the fishing net on her 
badge. However, an illumination from her breviary, dated from 1484, several years 
before the loss of her son, the queen appears praying, accompanied by her badge, 
confirming that the association between the death of the prince and the choice of 
the badge is merely legendary.

In this sense, the inclusion of the fishing net in the arms of the town of Óbidos 
(a town which belonged to the queen’s house) ended up justified by this legend, as it 

3  Seixas Miguel Metelo de and Galvão-Teles João Bernardo, «  As insígnias do pelourinho de Óbidos. 
Subsídios para a compreensão da emblemática da rainha D. Leonor », in Varela Alexandra (ed.), Casa Perfeitíssima. 
500 Anos da fundação do Mosteiro da Madre de Deus, Lisboa, Museu Nacional do Azulejo, 2009, p. 23-38.

F ig . 1  – M a d re  d e  D e u s  c o n v e n t , s o u t h  p o r t a l w it h  t h e  k in g  a n d  q u e e n ’s  b a d g e s .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0416

was also referred to in the aforementioned 
armorial of Alão de Morais and several 
other works until the 19th century.

As a matter of fact, in the Thesouro 
da Nobreza, from 1675, a work by 
Francisco Coelho, India king of arms, it 
is possible to find an illumination with 
the arms of Óbidos as  : green, a silver 
tower, over a small hill (fig.  2). This 
representation is similar to the medieval 
arms of this town, as they appear on a 
1329 sealled document4, obviously with-
out the representation of the fishing net. 
The arms are  : over a mountain, a castle 
with three towers, with walls, flanked by 
two royal shields without the border of 
castles. Under the mountain, three small 
boats over wavy lines.

This way we can suppose that the 
queen’s badge was inconsistently associat-
ed to these municipal arms, but ending up 

in their simpler form, as they are represented in the work of Vilhena Barbosa, already 
from the 19th century, and in the coats of arms that prevail today.

*********

About D. Manuel, our case-study with more examples, the armillary sphere 
as his badge was given to him by his cousin, the aforementioned king D. João II, in 
1484, long before the events that lead to Manuel being his successor to the throne5. 
According to the chronicler Rui de Pina in his Crónica d’el rei D. João II, the armillary 
sphere represented « the figure of the heavens and earth on which, by true prophecy, 
gave him the certain hope of legitimate and royal succession as it later followed »6.

However, there are still doubts about the correct interpretation of this badge. 
It’s most relevant to notice its usage by D. Manuel as duke and later as king. The 

4  TT, Convº de Almoster, 2º maço-livro, doc. 23.
5  Costa João Paulo Oliveira e, Episódios da Monarquia Portuguesa, Maia, Circulo de leitores, 2013, 

p. 156-157.
6  « A figura dos céus e da terra em que como per verdadeira profecia lhe deu a certa esperança de sua 

legítima e real sucessão como adiante se seguiu » : Rui de Pina, Crónica d’el rei D. João II, ed. A. M. de Carvalho, 
Coimbra, Atlántida, 1950.

F ig . 2  – A rm s  o f  Ó b id o s , f ro m  L is b o n , A rq u iv o  
N a c io n a l To r re  d o  To m b o , m s . L H  1 5 0 , F ra n c is c o  
C o e lh o , T h e s o u ro  d a  N o b re z a , 1 6 7 5 .



417R OYA L  B A D G E S  I N  P O R T U G U E S E  M U N I C I PA L  H E R A L D RY

almost omnipresent use of the armillary sphere reached a dimension that spread 
beyond his reign. For example, his son and successor D. João III, having used the 
same body of the badge, the sphere, only altered the soul from « spera in Deo et fac 
bonitatem » for « spes mea in Deo meo ».

D. Manuel’s reign was distinguished by a wide variety of administrative and 
legislative changes, as the reformulation of the general laws of the kingdom, a new 
ordinance code, the reformation of the royal chancery through the Leitura Nova (the 
New Reading), the new city charts and the outline of a new heraldry. In this last case 
the new heraldic compositions of many towns of the realm should be highlighted. 
Nevertheless this paper is mostly concerned with the continuous usage of the 
armillary sphere on the heraldic compositions, inside the coat of arms or flanking it.

There are multiple examples of municipal arms where we can find D. Manuel’s 
badge. The work of Alão de Morais allows us to observe the prevalence and persistence 
of this symbol even in the 17th century, as in the following examples : the town of Idanha 
represented only by a shield with the sphere in its middle. The town of Almeida, which 
the author states has as arms « the royal ones, with a sphere for motto », similar to the 
examples of Castelo Bom, Castelo Branco and Vilar Maior (fig. 3).

F ig . 3  – A rm s  o f  A lm e id a , C a s t e lo  B o m  a n d  C a s t e lo  B ra n c o , f ro m  
A lã o  d e  M o ra is , C o m p e n d io  d a s  A rm a s  d o s  R e y n o s  d e  P o r tu g a l 
&  A lg a r v e  &  d a s  C id a d e s  &  V i l la s  p r in c ip a e s  d e l le s , 1 7 th  c e n t u r y .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0418

The same author also describes other examples such as Penamacor, Penedono, 
Viana da Foz de Lima and Vila Franca de Xira, without giving, unfortunately, an 
illustration for the arms of these towns.

However, the example of Évora should be highlighted. With known arms since 
1257, the heraldic arrangement for this town includes the representation of the 
figure of Geraldo Sem-Pavor, riding a horse and holding a sword. Sometimes he also 
appears accompanied by moorish heads. Nowadays, a stone with the city heraldry, 
from 1514, remains in the Évora musem7. However, this stone also has two armillary 
spheres flanking a crowned royal shield. From these armillary spheres hang the 
moorish heads and, between them, Geraldo Sem Pavor, riding to the sinister and 
holding a sword.

Contrary to what happens with other municipal arms, which keep the royal 
badge, in the illustration from the Alão de Morais armorial, the arms of Évora don’t 
have the armillary spheres and they actually are closer to their medieval form, still 
preserved at Évora’s cathedral cloister, even though with slight differences (fig. 4a-b).

Unfortunately, we are not aware of the reason why the armorial returns to the 
model previous to the Manueline one, but we can assume that, as in other towns, the 
evolution of the arms of Évora is non-linear and suffers modifications to its elements 
depending on their support, local and the interpreter of the arms.

7  Évora Museum, Antigos Paços do Concelho, stone of arms from 1513, inv. 1754.

F ig . 4  a -b  – 1 4 t h  c e n t u r y  s t o n e  w it h  t h e  a rm s  o f  É v o ra  (r ig h t ) (É v o ra , c a t h e d ra l 
c lo is t e r ) a n d  1 6 t h  c e n t u r y  s t o n e  w it h  t h e  a rm s  o f  É v o ra  (le f t ) b e a r in g  t h e  k in g ’s  
b a d g e . É v o ra  M u s e u m , A n t ig o s  P a ç o s  d o  C o n c e lh o .



419R OYA L  B A D G E S  I N  P O R T U G U E S E  M U N I C I PA L  H E R A L D RY

*********

King D.  Sebastião had probably taken for his badge the arrows of the 
martyrdom of the saint of the same name. Having been born on the day of the 
liturgical celebration of saint Sebastian, the king soon showed devotion to that 
martyr. The coeval representations that remain of municipal arms with this badge 
are not known, but we can find later reconstitutions of them and, particularly, the 
memory that lasted of this symbolism in contemporary arms.

Let’s consider the example of Rio de Janeiro. The city was founded with the 
name of São Sebastião of the Rio de Janeiro8 in memory of the portuguese king’s 
patron under which blessing the new city was being built9. Soon there was interest 
in holding the saint’s attributes and at the same time, the king’s badge, as symbols of 
the newly founded city10. Therefore, successive representations of the Rio de Janeiro’s 
coat of arms are known, including the arrows of the martyrdom. The arrows were 

8  About the foundation of Rio de Janeiro city, see Serrão Joaquim Veríssimo, O Rio de Janeiro no século 
XVI. Estudo Histórico, vol. I, Lisboa, Edição da Comissão nacional das comemorações do IV centenário do Rio 
de Janeiro, 1965, p. 93-123.

9  Ibid., p. 109.
10  Serrão Joel and de Oliveira Marques Antonio Henrique (ed.), Nova História da Expansão Portuguesa., 

vol.  VI, coord. Johnson Haroldt and Nizza da Silva Maria Beatriz (ed.), O império luso-brasileiro 1500-1620, 
Lisboa, Editorial Estampa, 1992 (Serrão Joel et de Oliveira Marques Antonio Henrique [ed.], Nova História da 
Expansão Portuguesa), p. 163.

F ig . 5  – M o d e rn  re p re s e n t a t io n  o f  P o r t u g u e s e  c o lo n y ’s  a rm s . L is b o n , B a n c o  
N a c io n a l U lt r a m a r in o .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0420

used either in the crest, or in the body of the heraldic composition, with an armillary 
sphere and these arms have remained until today with slight modifications.

Also in Mozambique there was the concern of using this symbolism in 
municipal arms. Despite the lack of remaining heraldic examples which allow 
us to confirm this hypothesis, we would draw attention to the existence of the 
saint Sebastian fortress on the island of Mozambique, built during the reign of 
D. Sebastião. Also, even in the 20th century, we can notice the predominance of the 
arrows in several arms from this ancient colony (fig. 5).

Although we don’t know more examples with the inclusion of this badge, 
especially in municipal arms, we must acknowledge the great devotion towards both 
the saint and the king during this reign, as illustrated by the case of multiple saint 
Sebastian chapels, such as the first one built in Luanda, from 1575, at the time of the 
foundation of the city by Paulo Dias de Novais. That leads us to believe that there 
could have been many more examples where the royal badge appears in municipal 
arms of the kingdom, mostly overseas.

As a special example, we can also notice that the usage of royal badges in coins 
from the 16th century reveals a very unique aspect. From the known examples, we 
can affirm that only the ones minted and used in portuguese Asia had the badge of 
the monarch, contrary to the ones that were being used in Portugal which only used 

F ig . 6  a -b  – S o ld o  f ro m  M a la c a  f ro m  D . M a n u e l w it h  t h e  a rm illa r y  s p h e re  
a n d  C h r is t ’s  c ro s s  (a b o v e ) a n d  B a s t a rd o  o f  M a la c a  f ro m  D . S e b a s t iã o  w it h  
t h e  m a r t y rd o m  a r ro w s  (b e lo w ), f ro m  G o m e s  A . e t  T r ig u e iro s  A . M ., M o e d a s  
P o r tu g u e sa s  n a  É p o c a  d o s  D e s c o b r im e n to s  1 3 8 5 -1 5 8 0 , o p . c it .



421R OYA L  B A D G E S  I N  P O R T U G U E S E  M U N I C I PA L  H E R A L D RY

elements like the Order of Christ’s cross, the Order of Avis’s cross, monograms and 
the royal shield.

In the examples of the Leal, Meio Manuel, Soldo, Meio Bazaruco, which 
circulated in multiple portuguese fortresses of the Estado da Índia (State of India), 
they all present the armillary sphere, either from D. Manuel I or from D. João III. 
During the reign of D. Sebastião, we find his badge, the arrows, in examples as the 
Dois Bazarucos, Meio Bastião, Dinheiro and Bastardo, combined with the closed 
crown or the king’s monogram11 (fig. 6a-b). We consider this example of extreme 
importance since by moving in these overseas territories these badges assured not 
only the spread of the image of royal power but also the king himself though his 
personal symbols.

*********

In conclusion, as we’ve seen, there aren’t many known examples of the inclusion 
of royal badges in municipal coats of arms since the 15th century. We venture to say 
that probably, the inclusion of personal icons, in this case from the royal family, was 

11  Gomes Alberto and Trigueiros António Miguel, Moedas Portuguesas na Época dos Descobrimentos  
1385-1580, Lisboa, author’s édition, 1992.

F ig . 7  – A rm s  o f  M o ç a m b iq u e , f ro m  
V ilh e n a  B a rb o s a  Ig n a c io , A s  c id a d e s  
e  v i l la s  d a  M o n a rc h ia  P o r tu g u e z a  
q u e  t êm  b ra s ã o  d ’a rm a s , L is b o n , 
T y p o g ra p h ia  d o  p a n o ra m a , 1 8 6 0 .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0422

regarded with some caution for heraldry which was representing a collective entity, 
the towns. The same didn’t occur with the use of the royal shield.

As previously mentioned, portuguese municipal heraldry was being developed 
since the 13th century, often showing a preference to maintain the same iconography 
and typology for the same town. Rare are the cases with drastic modifications on 
the heraldic matrix of a certain city, at least until the 16th century. 

The example of D. Manuel is therefore more noticeable for the dimension of his 
reformations which justifies the numerous examples where his badge was included 
in municipal arms. In this kingdom, as stated previously, there were changes so 
profound that this was hardly repeated until the 18th century. This will be noticeable 
at the heraldic level, in municipal arms. However, overseas, the foundation of a new 
city, with an identity yet to be defined, was the perfect territory for the inclusion of 
these personal elements in collective arms, as it happened in Rio de Janeiro.

We conclude by saying that the adoption of badges from the portuguese kings 
and queens did not have a significant impact on the municipal heraldry. However, 
when it happened, even if the badge was inside the shield, flanking it, or mixed with 
pre-existing arms, it was always with a purpose of propaganda and affirmation of the 
symbolic royal power. This happened at a time when the personal symbolism, more 
than the royal shield was intended to transmit a specific message of the connection 
of a specific monarch to a determined territory or city (fig. 7).



Sous Louis  XIV, le goût classique se définit en opposition au Moyen Âge1. C’est 
l’époque où Fénelon attribue des origines arabes à l’art gothique pour mieux en 
faire horreur2. Un intérêt pour les antiquités nationales se fait néanmoins jour  : 
les bénédictins de Saint-Maur et quelques érudits comme Roger de Gaignères s’y 
consacrent ; la Petite Académie, bastion des Anciens à la fin du siècle, y est contrainte 
par le règlement de 1702 qui la transforme en Académie des Inscriptions3 ; les fêtes de 
cour s’en inspirent avec fantaisie ; peu avant le début du règne la mode des épopées 
chrétiennes lui emprunte ses sujets, telle la plus célèbre d’entre elles, le Saint Louis 
du Père Le Moyne, paru en 1653 dans sa première version4. 

1  Pour une étude générale sur la perception du Moyen Âge au Grand Siècle, voir Edelman Nathan, 
Attitudes of Seventeenth Century France towards the Middle Ages, New York, King’s Crown Press, 1946, puis les 
travaux « médiévalistes » anglo-saxons, dont Montoya Alicia C., Medievalist enlightenment from Charles Perrault 
to Jean-Jacques Rousseau, Cambridge, D. S. Brewer, 2013.

2  Dans le Deuxième dialogue sur l’éloquence Fénelon affirme : « Cette architecture qu’on appelle gothique 
nous est venue des Arabes ; ces sortes d’esprits étant fort vifs et n’ayant ni règle, ni culture, ne pouvaient manquer 
de se jeter dans de fausses subtilités. De là leur vint ce mauvais goût en toutes choses. Ils ont été sophistes en 
raisonnements, amateurs de colifichets en architecture, et inventeurs de pointes en poésie et en éloquence. Tout 
cela est du même génie », Fénelon, Œuvres, éd. J. Lebrun, Paris, Gallimard-Pléiade, 1983, vol. I, p. 55-56.

3  Sur cette évolution voir nos articles : « De l’héraldique sur de l’antique. Le texte et l’image des Médailles 
sur les principaux événements du règne de Louis le Grand d’après le manuscrit de l’Institut », Journal des savants, 
2, 2013, p. 271-308 et « L’héraldique dans les Médailles sur les principaux événements du règne entier de Louis le 
Grand (1723) », dans Loskoutoff Yvan (dir.), Héraldique et numismatique III. Moyen Âge-Temps modernes, Mont-
Saint-Aignan, PURH, 2015, p. 183-213.

4  Sur la mode des épopées chrétiennes on trouvera une bibliographie dans notre livre L’armorial de Calliope, 
L’œuvre du Père Le Moyne S. J. (1602-1671) : littérature, héraldique, spiritualité, Tübingen, Gunter Narr Verlag, 2000.

La devise médiévale vue par le
 Père Le Moyne S. J. dans 
De l’art des devises (1666)

Yvan Loskoutoff
GRIC ‒ Université du Havre



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0424

Le même auteur publie en 1666 De l’art des devises5, dont l’intention avouée est 
de supplanter un siècle de théorie et de pratiques italiennes6. Il avait déjà fait paraître 
deux recueils dans cet ordre, les Devises heroïques et morales (1649) et De l’art de 
régner (1665). Au cinquième livre du Saint Louis, il décrivait les devises des croisés 
en marche vers Le Caire. Le genre atteint alors son apogée en France7. Mazarin 
l’avait favorisé, jouissant d’environ deux cent cinquante pièces à son usage8, Charles 
Perrault avait fondé la Petite Académie pour le cultiver9, son secrétaire perpétuel, 
l’abbé Paul Tallemant, portait le titre d’«  intendant des devises et inscriptions  », 
auxquelles le roi portait un intérêt particulier. Le Père Le Moyne donne son traité 
comme le premier d’un autochtone à paraître sur le sujet, feignant d’ignorer L’art de 
faire les devises, publié par Henry Estienne en 1645, sous le patronage de Mazarin. 
Son ambition est double. Il souhaite d’abord montrer que le genre a atteint sa 
perfection sous le règne du grand roi, empruntant généralement ses exemples aux 
carrousels contemporains ou à ses propres productions, les critiques étant plutôt 
réservées à l’Italie ou aux époques antérieures encore peu régulières. Mais il désire 
aussi ancrer l’histoire du genre dans le passé national dont toutes les créations ne 
sont donc pas à rejeter. Louis XII, dernier monarque du Moyen Âge de 1498 à 1515 et 
monarque des campagnes d’Italie, lui fournit le modèle de la devise accomplie, celle 
qu’il donne le plus souvent en exemple.

********

Pour le Père Le Moyne, la vraie et parfaite devise trouve sa forme sous le règne 
de Louis XIV et il en est lui-même le théoricien. De ce fait, la question des origines 
perd de son importance ; la devise constitue d’abord un fait contemporain et son 
histoire celle d’une imperfection progressivement corrigée, intéressante surtout par 
son aboutissement. Néanmoins, le passé n’est pas si indifférent qu’il y paraît d’abord. 

5  Chérot Henri, Étude sur la vie et les œuvres du P. Le Moyne (1602-1671), Paris, Alphonse Picard, 1887, 
chap. XV, propose une rapide introduction à cet ouvrage.

6  Sur l’histoire de la devise dans l’Italie moderne, voir Caldwell Dorigen, The sixteenth-century italian 
impresa in theory and practice, New York, AMS Press, 2004 et Spica Anne-Elisabeth, Symbolique humaniste et 
emblématique, L’évolution des genres (1580-1700), Paris, Champion, 1996. Sur la critique des auteurs italiens par le 
Père Le Moyne, voir notre article : « L’anti-italianisme dans De l’art des devises (1666) », dans Spica Anne-Elisabeth 
(dir.), Pierre Le Moyne (1602-1671), Tübingen, G. Narr Verlag, 2010 (Œuvres et critiques, 35, 2, 2010), p. 11-21.

7  Pour une histoire générale de la devise en France, voir Russell Daniel, The emblem and device in France, 
Lexington, French Forum, 1985. Pour son histoire médiévale, voir Hablot Laurent, La devise, mise en signe du 
prince, mise en scène du pouvoir : les devises et l’emblématique des princes en France et en Europe à la fin du Moyen 
Âge, thèse de doctorat, Université de Poitiers, 2001.

8  Sur ce point voir notre Rome des Césars, Rome des Papes, La propagande du cardinal Mazarin, Paris, 
Champion, 2007.

9  Voir Grivel Marianne et Fumaroli Marc (dir.), Devises pour les tapisseries du roi, Paris, Bibliothèque 
nationale-Herscher, 1988.



425LA DEVISE MÉDIÉVALE VUE PAR LE PÈRE LE MOYNE S. J. DANS DE L’ART DES DEVISES (1666)

Il offre le moyen de créer une généalogie nationale du genre en même temps qu’un 
florilège de pièces défectueuses destinées à valoriser les réussites présentes.

Le traité se divise en cinq livres dont le premier est historique. Dans son 
sixième chapitre, intitulé « Des Devises parfaites : & de leur origine », les différentes 
ascendances proposées par les théoriciens italiens sont passées en revue (Égyptiens, 
Hébreux, Grecs, Latins), pour constater que la devise parfaite était inconnue des 
Anciens. Elle n’en était pas pour autant un fruit du Moyen Âge : « il n’est pas à croire 
aussi, qu’elles ayent attendu le regne des Gots, & le siecle de la Barbarie, pour naistre 
sur les ruines, & dans les cendres des autres Sciences »10. La conclusion suivante en 
découlait  : « Disons donc que l’origine des Devises, telles que nous les avons, est 
incertaine : & que le temps de leur naissance n’est point marqué dans l’Histoire »11. 
Cette incertitude était préférable à l’erreur :

Il vaut mieux que leurs Peres soient inconnus, que si on leur donnoit ou de 
fabuleux, ou de peu illustres  ; comme vous diriez, les Chevaliers de la Table 
ronde, & les Avanturiers de ce temps-là, à qui les donnent quelques Escrivains 
mal-informez de la Genealogie des Devises & des Croniques de la Table ronde12.

Référence est ici faite, sans le nommer, à Paolo Giovio, dont le Dialogo 
dell’imprese militari et amorose, premier traité du genre, avait paru à Venise en 1556, 
puis en traduction française à Lyon en 1561, exerçant une influence considérable sur 
les auteurs postérieurs. La section théorique n’y est pas très développée. Les origines 
y sont évoquées par quelques exemples antiques, puis par les paladins de France 
dont « grand partie n’estoient pas fables », chacun ayant sa devise et son enseigne, 
« Comme Roland, le Quartier  : Renauld, le Lion barré  : le Danois, l’Eschalier ou 
degré : Salomon de Bretagne, l’Eschequier : Olivier, le Griffon : Astolphe, le Leopard : 
Ganelon, le Faucon ». Il est difficile de dire s’il s’agit ici de devises ou d’armoiries, 
mais il n’importe, l’ascendance du genre leur est attribuée comme elle l’est d’ailleurs 
aux «  barons de la Table ronde d’Artus glorieux Roy d’Angleterre  » ainsi qu’aux 
héros célébrés en langue espagnole  : Amadis de Gaule, Primaleon, Palmerin et 
Tirant le blanc13.

Le Père Le Moyne affirme que cette quête des origines est vaine. Elle lui permet 
néanmoins de corriger quelques erreurs qui serviront à récupérer l’histoire du genre 
pour la France. C’est ainsi que le septième chapitre du premier livre s’intitule : « Que 
l’Art des Devises est une invention toute Françoise, & que les Italiens ny les Anglois, 

10  Père Le Moyne, De l’art des devises, Paris, chez Sebastien Cramoisy et Sebastien Mabre Cramoisy, 1666, p. 20.
11  Ibid., p. 21.
12  Ibid.
13  Giovio Paolo, Dialogue des devises d’armes et d’amours, trad. S. Vasquin Philieul, Lyon, par Guillaume 

Rouillé, 1561, p. 8.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0426

n’y ont point de part ». Selon le jésuite, il faut admettre qu’avant la reine Elisabeth 
et le comte d’Essex, les devises, tout du moins telles qu’il les entendait, n’existaient 
pas en Angleterre :

Il n’y a donc guere d’apparence, que les Chevaliers de la Table Ronde, Courtisans 
du Roy Artus, qui avoient part comme tous les autres, à l’ignorance de leur 
Païs, & à la rudesse de leur siecle, qui prenoient le mal poly pour le vaillant, 
& le grossier pour le brave, ayent esté les premiers Inventeurs d’un Art, où il 
entrait tant de sçavante & d’ingenieuse politesse, tant de fine & de delicate 
galanterie14.

L’identification de l’origine du genre n’était donc pas si impossible et si 
dépourvue d’intérêt que le précédent chapitre avait voulu le faire croire. On pouvait 
s’en approcher de manière négative, en commençant par éliminer le Moyen Âge 
anglais, au bénéfice de la France, comme nous allons le voir.

L’histoire du genre fut par ailleurs exploitée comme source d’exemples à ne pas 
suivre, empruntés aux époques récentes, à la Renaissance mais aussi au Moyen Âge. 
C’est ainsi qu’au second livre, la devise du cardinal Ascanio Sforza, qui avait permis 
l’élection d’Alexandre  VI Borgia mais n’en avait obtenu que disgrâce en retour, 
illustre le quatrième chapitre consacré aux « Devises défectueuses du costé de leurs 
sujets ». Elle provient de Paolo Giovio, comme l’auteur nous en informe (fig. 1)15 :

Le mesme Paul Iove fait beaucoup valoir l’Eclypse du Soleil, que le Cardinal 
Ascanio prit pour Devise, avec le Mot totvm adimit qvo ingrata refvlget 
[Ingrate, elle le cache tout entier par son éclat]. En cette Devise, le Cardinal 
persecuté par Alexandre VI. qu’il avoit elevé au Pontificat, prenoit l’Eclypse 
du Soleil pour soy, & donnoit au Pape son Persecuteur, l’ingratitude de la 
Lune, qui recevant toute sa lumiere du Soleil, luy oste toute la sienne, quand 
elle se met entre luy & nous. Le Corps de la Devise est singulier, le Mot en est 
bien tourné, l’application en est juste. Mais avoüons la verité, vne si mauvaise 
étofe oste le prix à la façon : & la Devise qui ne voudroit rien que de Grand & 
de noble, appliquée à vn sujet si eloigné de la grandeur & de la noblesse, est 
comme vne broderie d’or sur du treillis16.

Tout n’était donc pas bon à mettre en devise, et la disgrâce moins que tout 
autre sujet. Dire que Giovio « la fait beaucoup valoir » est exagéré. Il se contente de 

14  Père Le Moyne, De l’art des devises…, op. cit., p. 24.
15  Giovio P., Dialogo dell’imprese militari et amorose, Lyon, appresso Guglielmo Rouillio, 1574, p. 130.
16  Père Le Moyne, De l’art des devises…, op. cit., p. 51.



427LA DEVISE MÉDIÉVALE VUE PAR LE PÈRE LE MOYNE S. J. DANS DE L’ART DES DEVISES (1666)

répondre par un exemple à son interlocuteur, Lodovico Domenichi, qui lui demande 
si les cardinaux portent des devises, sans mise en valeur particulière d’aucune sorte17.

Si les pièces pouvaient pécher par le sujet, elles le pouvaient aussi par le mot, 
ainsi que le montre le quatrième livre du traité. Son onzième chapitre s’intitule  : 
« Que les Locutions basses ne doivent point estre receuës dans le Mot de la Devise ». 
Il exploite l’ancien exemple d’un grand chardon accompagné du mot NVL NE SI 
FROTE. Comme pour le cardinal Ascanio Sforza, quelques qualités sont d’abord 
admises, puis la critique est assenée : « La pensée en est belle ; & le sentiment des 
Princes qui l’ont portée estoit noble. Mais & la beauté de la pensée, & la noblesse du 
sentiment sont gastées par la bassesse de l’expression ». L’identité du possesseur de 
cette pièce n’est pas révélée, soit par délicatesse, seul l’exemple important, soit parce 
que le lecteur était censé la trouver par lui-même. Il semble que l’allusion se rapporte 
ici au duc René II de Lorraine (1451-1508), qui avait hérité le chardon du frère du roi 
René, Charles III du Maine18. Le Père Le Moyne, dont le grand-père avait été homme 
d’armes du duc de Lorraine19, poursuit :

Ces Princes là qui estoient des Lyons, & qui ont esté les Peres de tant de Lyons, à 
quoy pensoient-ils de se prendre à vn chardon ? Ne pouvoient ils rien imaginer 
de plus propre à menacer & à faire peur, à representer leur courage & leur 

17  Giovio P., Dialogo dell’imprese militari et amorose…, op. cit., p. 130.
18  Mérindol Christian de, « La politique du duc de Lorraine René II (1473-1508) à l’égard de la seconde 

maison d’Anjou, de la France et de la Bourgogne, d’après le témoignage de l’emblématique et de la thématique », 
dans Les pays de l’entre-deux au Moyen Âge. Questions d’histoire des territoires d’Empire entre Meuse, Rhône et 
Rhin, actes du colloque (Strasbourg 1988), Paris, Éditions du CTHS, 1990, p. 61-114 (« Le chardon ») et p. 83-84. 
Voir également Hablot L., La devise…, op. cit., vol. IV, p. 222-224 (« René II de Lorraine 1473 † 1508 »).

19  Chérot H., Étude sur la vie…, op. cit., p. 3.

F ig . 1  – D e v is e  d e  l ’É c l ip s e  d u  s o le i l  d u  c a rd in a l  A s c a n io  S fo r z a , d a n s  
G io v io  P a o lo , D ia lo g o  d e l l ’im p re s e , L y o n , a p p re s s o  G u g lie lm o  R o u illio , 
1 5 7 4 , p . 8 .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0428

disposition à se bien deffendre ? Mais la disette des beaux termes & des nobles 
locutions estoit-elle si grande chez eux, qu’il leur fallust emprunter vn Mot 
de leurs Valets ; qu’il leur fallust tirer vn Proverbe de la bouë des ruës ? Qu’on 
s’abstienne donc de semblables termes. La noblesse de la Devise ne souffre 
point la roture de la diction20.

Le Moyen Âge choisissait mal ses sujets, il ne savait pas mieux distinguer les 
niveaux de langue. Les princes ne répugnaient pas à descendre dans le ruisseau, ils 
ignoraient les délicatesses de la cour du grand roi. Car pour le Père Le Moyne la 
devise était un art de cour, ce qui n’allait pas sans imposer un certain nombre de 
contraintes esthétiques.

Cet art de la grandeur devait néanmoins se garder d’encourager la vanité. 
Le Moyen Âge finissant fut aussi l’époque des sentiments déréglés, mal soumis à 
la raison, ainsi que le montre Rafael Riario, cardinal de Saint-Georges, qui s’était 
attribué un gouvernail muni du mot HOC OPVS (« Voilà ce qu’il me faut ») dans 
la présomption qu’il serait fait pape, mais ce gouvernail «  nonobstant toutes ses 
brigues, fut mis entre les mains de Leon X. & s’estant depuis trouvé complice de 
la conjuration de quelques Cardinaux, il fut dépoüillé de tous ses biens, & relegué 
à Naples où il mourut »21. Dans une autre partie de l’ouvrage, il est aussi reproché 
à cette pièce de ne rien dire par similitude, car « il ne s’est jamais fait, & ne se fera 
jamais de Devise juste & reguliere sans metaphore »22. Le gouvernail du cardinal 

20  Père Le Moyne, De l’art des devises…, op. cit., p. 182-183.
21  Ibid., p. 215.
22  Ibid., p. 138.

F ig . 2  –  D e v is e  d u  g o u v e rn a il  d u  c a rd in a l  R a fa e l  R ia r io , d a n s  G io v io  P., 
D ia lo g o  d e l l ’im p re s e ..., o p . c it ., p . 1 9 .



429LA DEVISE MÉDIÉVALE VUE PAR LE PÈRE LE MOYNE S. J. DANS DE L’ART DES DEVISES (1666)

Riario cumulait donc deux défauts, il appartenait bien, en dépit de la pourpre, aux 
époques où le genre n’avait pas encore trouvé ses règles. Cet exemple provenait de 
Paolo Giovio, bien que cela ne fût pas précisé (fig. 2)23.

Si le cardinal de Saint-Georges avait péché par vanité, le roi de Naples 
Ferdinand, fils d’Alphonse, commit l’erreur inverse. Pour montrer sa clémence et 
l’aversion qu’il avait au sang, il fit le choix malheureux d’une hermine avec le mot 
MALO MORI QVAM FOEDARI (« J’aime mieux mourir qu’être souillée »), s’attirant 
tel commentaire de la part du jésuite :

La Devise est belle, qui oseroit le nier ? mais ce n’est pas d’vne beauté d’Homme 
qu’elle est belle : & la bienseance vouloit que le Roy s’en abstint, comme de la 
coiffure & des perles de la Reyne sa femme24.

Le Père Le Moyne ignorait la gender theory, on ne saurait le lui reprocher. Il 
s’appliquait d’abord à la théorie de la devise. On ne saurait lui reprocher non plus 
d’avoir emprunté à Paolo Giovio, sans le dire et malgré tout son anti-italianisme, cet 
exemple consécutif à la conspiration du duc de Sessa (fig. 3)25.

Notre jésuite, d’abord intéressé par la perfection de la devise contemporaine, 
laisse la question des origines en suspens. Il ne néglige pas pour autant d’exploiter 

23  Giovio P., Dialogo dell’imprese militari et amorose…, op. cit., p. 19. Sur cette devise, voir Caldwell D., The 
sixteenth-century italian impresa…, op. cit., p. 223.

24  Père Le Moyne, De l’art des devises…, op. cit., p. 212. Sur cette devise, voir Hablot L., La devise…, op. cit., 
vol. IV, p. 34-36 (« Ferdinand Ier d’Aragon-Naples † 1494 »).

25  Giovio P., Dialogo dell’imprese militari et amorose, op. cit., p. 36.

F ig . 3  –  D e v is e  d e  l ’h e rm in e  d e  F e rd in a n d  d e  N a p le s , d a n s  G io v io  P., 
D ia lo g o  d e l l ’im p re s e ..., o p . c it ., p . 3 6 .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0430

l’histoire, particulièrement le passé médiéval, retirant aux Anglais le privilège de 
l’invention du genre et accumulant les exemples fautifs qui lui permettent d’affirmer 
sa propre poétique. Ses jugements sont tous construits sur le même schéma : quelques 
beautés sont d’abord reconnues, la conjonction « mais » y mettant un coup d’arrêt 
pour mieux assener la critique.

********

Pourtant, alors que le jésuite affiche son dédain du Moyen Âge en l’utilisant 
à des fins critiques, il sait aussi parfois le mettre en valeur  : les origines ne sont 
pas si indifférentes qu’elles ne soient récupérées au profit de la France, et malgré 
l’imperfection générale, quelques pièces d’exception vont être admises à préfigurer 
la réussite présente.

Même s’il reconnaissait que « l’origine des devises est incertaine », le Père Le 
Moyne fit en sorte de la tirer au clair. Nous avons vu comment il en avait exclu les 
Anglais car : « les Muses n’estoient pas encore connuës dans leur Isle, du temps du 
bon Roy Artus »26, et par conséquent la devise ne pouvait y être née. Restaient les 
Italiens. Le privilège des origines leur fut retiré au moyen de l’étymologie. Il était 
évident que le mot pour désigner la devise dans leur langue, impresa, provenait du 
français « emprise » et du fait que «  les Noms se prennent ordinairement sur les 
lieux où naissent les choses », le débat était clos. « Comme aujourd’huy nous disons 
entreprendre, & entreprise  : nos Peres disoient emprendre & emprise »27, pour les 
combats publics ou particuliers où ils portaient des devises sur leurs écus, sur leurs 
cottes d’armes ou sur leurs bannières (encore imparfaites, cela s’entend). Le fait était 
admis par les Italiens eux-mêmes, qui s’étaient contentés de perfectionner un genre 
reçu des Français. Au neuvième chapitre de la première partie, un circuit historique 
prenait ainsi forme ; la devise, née en France, améliorée par la théorisation en Italie, 
atteignait son plein aboutissement pratique de nouveau dans le pays de sa naissance : 
« s’il y avoit contestation entre la France & l’Italie, la meilleure voye de faire droict 
à l’une & à l’autre, seroit d’ajuger la subtilité de la speculation à l’Italie, & la justesse 
de l’execution à la France »28.

Le privilège des origines fut aussi accordé à la France dans les deux textes 
liminaires. À la fin de l’épître dédicatoire adressée au cardinal Antoine Barberini, 
neveu du pape Urbain VIII accueilli à Paris après la mort de celui-ci par Mazarin, 
fait archevêque de Reims et grand aumônier de France, le jésuite lui appliquait 
en ces mots le circuit international qu’il avait identifié : « et j’ay crû que la Devise 

26  Père Le Moyne, De l’art des devises…, op. cit., p. 23.
27  Ibid., p. 25. Sur les questions de terminologie voir Hablot L., La devise…, op. cit., vol. I, p. 9-13 et 32-33 

(notamment pour le mot « emprise »).
28  Père Le Moyne, De l’art des devises…, op. cit., p. 30.



431LA DEVISE MÉDIÉVALE VUE PAR LE PÈRE LE MOYNE S. J. DANS DE L’ART DES DEVISES (1666)

estant vn fruit originaire de France, quoy que provigné en Italie, Vous y aviez vn 
droit particulier, comme François d’adoption, & vn autre droit comme Italien de 
naissance »29.

Partie de France, passée par l’Italie, mais revenue en France pour y atteindre 
sa perfection, la devise se trouvait en quelque sorte incarnée par cet aristocrate 
cosmopolite, qui en était du reste grand amateur30. Cette belle synthèse se trouve 
néanmoins quelque peu écornée dans la préface faisant suite à cette épître, où se 
révèle un projet plus ouvertement national. Le Père Le Moyne y avoue n’avoir écrit 
son livre qu’à la demande expresse de quelques amis dont il rapporte l’intervention 
en ces termes  : «  ils m’ont souvent representé, que la Devise estant vne invention 
toute Françoise, il nous estoit honteux, d’apprendre des Italiens les regles d’vn Art 
qui est né chez nous »31. Plutôt que de répartir équitablement spéculation à l’Italie et 
exécution à la France, il s’agissait cette fois d’attribuer l’une et l’autre à cette dernière.

Si la devise composée d’une figure et d’un mot trouvait son origine en France, 
il fallait appuyer cette affirmation de quelques preuves. C’est ce à quoi s’emploie le 
huitième chapitre de la première partie, sous le titre : « Que les premieres Devises 
que le Monde a veuës sont venuës de France ». Trois exemples sont d’abord offerts, 
celui de l’étoile avec le mot MONSTRANT REGIBVS ASTRA VIAM (« Les astres 
montrent la voie aux rois ») pour l’ordre de l’Étoile institué par le roi Jean ; celui du 
fusil du duc de Bourgogne, avec le mot ANTE FERIT QVAM FLAMMA MICET (« Il 
frappe avant que la flamme ne brille ») ; et enfin, le tour de coquilles de Louis XI 
accompagné de l’image de saint Michel avec le mot IMMENSI TREMOR OCEANI 
(« Le mouvement de l’immense océan »). Le Père Le Moyne précise que ces exemples 
figurent chez les auteurs italiens « parce que leur Histoire ne leur en peut fournir de 
plus anciens »32. Il ne les accompagne d’aucun commentaire. Ce sont seulement des 
preuves apportées à l’appui de sa démonstration.

Il se montre en revanche beaucoup plus prolixe lorsqu’il fait remarquer que 
certaines de ces premières devises étaient déjà amoureuses et qu’il en offre des 
spécimens commentés, dont voici le premier :

René d’Anjou Roy de Sicile, le meilleur Mary, aussi bien que le meilleur Prince 
de son temps, aprez la perte de la Reyne sa Femme, avec laquelle il crût avoir 
perdu tous ses plaisirs & toutes ses joyes, prit pour Devise, un Arc dont la 
corde estoit rompuë, avec ce mot Italien, ARCO PER LENTAR, PIAGA NON 
SANA [Pour avoir rompu l’arc, la plaie n’est pas guérie]. Il vouloit dire par là 
que comme en rompant un Arc on ne guerit pas la playe qu’il a faite ; la Mort 

29  Ibid., s. p.
30  Voir Loskoutoff Y., « L’anti-italianisme… », art. cit., p. 12.
31  Père Le Moyne, De l’art des devises…, op. cit., s. p.
32  Ibid., p. 27.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0432

aussi en luy ostant la Reyne sa Femme, ne l’avoit pas guery, & jamais ne le 
gueriroit de la blesseure qu’elle luy avoit laissée dans le cœur33.

Cet exemple est suivi d’un autre, lui aussi de deuil et d’amour, celui de Valentine 
de Milan, femme du duc d’Orléans assassiné à Paris sur ordre du duc de Bourgogne :

Cette Princesse infortunée croyant qu’aprez la perte de son Mary, il ne luy 
restoit plus rien à perdre, ny à gagner, prit pour Devise un Arrousoir vuide, 
avec ce mot à l’entour : PLVS NE M’EST RIEN, RIEN NE M’EST PLVS : par 
où elle declaroit, que n’ayant plus de Mary au monde, il n’y avoit plus rien au 
monde pour elle34.

Après avoir montré que ces devises étaient complètes, ayant un « corps » et 
une « âme », le jésuite entre dans la polémique, faisant remarquer qu’elles étaient 
antérieures à Paolo Giovio, pourtant réputé premier auteur en cet art, et aux 
académies d’Italie, qui n’existaient pas encore. Il souligne comment celui-ci admet 
que le genre n’entra dans la péninsule qu’avec les armées françaises de Charles VIII, 
puis de Louis XII.

Si le Moyen Âge fournissait un répertoire de pièces défectueuses dont 
l’exploitation critique permit au Père Le Moyne de développer sa propre conception 
du genre, il apportait aussi la preuve de la primauté de la France par une série 
d’exemples, peu ou pas commentés, mais brillants par eux-mêmes. Il revint à 
Louis XII, que nous venons de rencontrer, d’offrir le modèle de la parfaite devise.

********

Son porc-épic accompagné du mot EMINVS ET COMINVS (« De loin et de 
près ») n’apparaît pas moins de huit fois dans De l’art des devises, taux de fréquence 
de citation le plus élevé de l’ouvrage35. On peut se demander pourquoi. Une réponse 
tient au fait que c’était une pièce royale. Le Père Le Moyne conçoit en effet le genre 
non seulement comme celui de la cour, mais d’abord comme celui du monarque. 
En 1665, l’année précédant De l’art des devises, il venait de dédier à Louis  XIV 

33  Ibid., p. 27. Sur cette devise, voir Russell D., The emblem and device…, op. cit., p. 27.
34  Père Le Moyne, De l’art des devises…, op. cit., p. 28. Sur cette « devise en veuvage », dont l’arrosoir était en 

réalité une chantepleure, voir Russell D., The emblem and device…, op. cit., p. 27 et Hablot L., La devise…, op. cit., 
vol. V, p. 578-581 (« Valentine Visconti 1366 † 1408 »). Voir aussi, dans le présent volume, l’article de Jonathan Saso.

35  Sur cette devise dont Louis XII avait hérité de son grand-père le duc Louis d’Orléans, qui avait créé 
l’ordre du porc-épic et du camail en 1394 pour fêter la naissance de son fils, le poète Charles d’Orléans, voir 
Hochner Nicole, « Louis XII and the porcupine : transformations of a royal emblem », Renaissance Studies, 15, 1, 
2001, p. 17-36 et Hablot L., La devise…, op. cit., vol. V, p. 552-557 (« Louis II d’Orléans-Louis XII roi de France, 
1462 † 1515 ») et ibid., vol. I, p. 48, 141 ; vol. II, p. 294.



433LA DEVISE MÉDIÉVALE VUE PAR LE PÈRE LE MOYNE S. J. DANS DE L’ART DES DEVISES (1666)

De l’art de régner, traité du gouvernement fondé sur l’emblématique solaire, ainsi 
résumé par le Père Henri Chérot  : «  les devises y sont aux dissertations ce que le 
texte est à un sermon, une entrée en matière et une source de développements. On 
connaissait le goût du roi pour ce genre d’esprit et l’on en usait »36. Ainsi s’explique 
la place de faveur accordée à l’emblématique de Louis XII dans De l’art des devises. 
La salamandre de François Ier apparaît plus rarement en comparaison. On peut aussi 
se demander pourquoi. Outre les qualités de la composition elle-même, illustrant 
mieux les théories du jésuite pour Louis XII que pour son successeur, il n’est pas 
impossible que le premier ayant été plus heureux au début de ses guerres d’Italie, il 
s’accorda mieux ainsi à l’anti-italianisme de l’auteur.

Le porc-épic intéressa d’abord par son sujet. À la différence de l’éclipse de la 
disgrâce du cardinal Sforza ou de l’hermine efféminée de Ferdinand de Naples, 
l’animal de Louis  XII évoquait la grandeur militaire, rien ne pouvait être plus 
approprié, les devises étant nées sur les champs de bataille : « elles ne parloient qu’en 
termes de Victorieux, & de Conquerant. Ce sont les termes du Porc epic de Louis XII. 
qui se vante de combattre de loin & de prez »37. Le mammifère, aujourd’hui considéré 
comme assez inoffensif, avait en effet depuis l’Histoire des animaux d’Aristote, repris 
par Pline dans son Histoire naturelle, la réputation de blesser à distance en projetant 
ses piquants. Le sujet de cette devise se révélait conforme aussi bien aux origines du 
genre qu’à la poétique de la gloire qui lui était propre.

Cette pièce fut exploitée à quatre reprises pour son mot, emprunté, ce que 
Le Moyne ne dit pas, aux Adages d’Erasme38. Elle permit tout d’abord d’illustrer 
comment le mot devait s’appliquer également à l’objet représenté et au possesseur 
de la pièce emblématique : « dans la Devise de Louys XII. eminvs et cominvs le Mot 
commun est du Porc epic & du Roy : Le droit qu’ils y ont est egal : & il n’appartient 
pas plus à l’vn qu’à l’autre »39. Elle permit ensuite de montrer comment la métaphore 
nécessaire à la devise, l’objet représenté figurant le possesseur, pouvait être fondée 
sur deux sens propres :

Ainsi dans la Devise de Louis XII. le mot eminvs et cominvs. quoy qu’il n’ait 
rien que de propre, & qu’il demeure dans la simplicité du sens naturel, soit 
qu’on le donne au Porc epic, ou qu’on le tourne vers le Roy, ne laisse pas d’avoir 
sa beauté  : & la grace de cette beauté sans fard vaut bien l’affectation d’vne 
beauté qui seroit fardée40.

36  Chérot H., Étude sur la vie et les œuvres…, op. cit., p. 321.
37  Père Le Moyne, De l’art des devises…, op. cit., p. 48.
38  Caldwell D., The sixteenth-century italian impresa…, op. cit., p. 248. Le Père Le Moyne inverse l’ordre 

habituel des mots (COMINVS ET EMINVS).
39  Père Le Moyne, De l’art des devises…, op. cit., p. 157.
40  Ibid., p. 162.



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0434

Certains théoriciens recommandaient un mot où ni l’objet représenté, ni 
même ses qualités ne devaient figurer. Le porc-épic, en dépit de ses piquants, permit 
d’assouplir une telle sévérité suivant laquelle :

les devises les plus regulieres, & les plus correctes se trouveroient dereglées & 
licencieuses : & il n’y en auroit pas vne qui ne se dust tenir pour réprouvée. 
En celle du Porc epic, le Mot eminvs n’exprime-t-il pas l’action representée par 
les aiguillons lancez au loin ? […] Il suffira donc à la perfection du Mot, que la 
figure principale n’y soit point nommée : son action, ses effets, ses proprietez 
se pourront nommer sans scrupule41.

Le porc-épic valait bien « tous les Elephans & tous les Lyons, tous les Soleils & 
tous les Astres, que l’Italie à jusques icy mis en Devises ». Nul doute que le caractère 
royal de la pièce évoquée dût ajouter à son autorité, d’ailleurs le Père Le Moyne 
fit aussi appel sur ce point à la salamandre de François Ier. Ainsi se dessinait une 
poétique de la grandeur sans fards, un style de la simplicité française qui plongeait 
ses racines dans le Moyen Âge finissant.

La devise de Louis XII illustra enfin l’importance des jeux de sonorités. Le mot 
devait être « nombreux » et pouvait l’être de différentes manières, notamment par la 
rime : « elle a vne grace toute particuliere en la Devise : & on n’en peut alleguer vn plus 
bel exemple que le Mot du Porc epic. EMINVS ET COMINVS. Qui vaut tous les chants 
des Cignes »42. Une pièce réussie pouvait faire préférer les porcs-épics aux cygnes.

Après le sujet et le mot, la devise de Louis XII illustra aussi la qualité morale. 
Sa modestie fut opposée à l’orgueilleux PLVS OVTRE de Charles-Quint, qui fut 
contraint de lever le siège de Metz. On peut se demander en quoi l’attaque « de loin 
et de près » présentait un caractère de modestie. Celle-ci ne résidait pas dans le mot, 
mais dans le choix de l’animal et surtout dans le fait qu’il fut conservé intact en dépit 
de victoires qui auraient pu appeler à plus de faste :

La Devise de Louis XII. qui est la parfaite & l’accomplie, n’est-elle pas aussi 
modeste, qu’elle est juste : & ce grand Prince aprez avoir battu les Venitiens en 
tant de rencontres, & les avoir reserrez jusques dans leur Golphe, ne pouvoit-il 
pas faire mettre sous les pieds de son Porc epic, ou leur Lyon abatu & percé 
de pointes, ou leur Mer captive & depoüillée ? Il ne le fit pas neantmoins, & 
conservant sa premiere modestie, il se fit autant considerer par là, que par ses 
victoires43.
41  Ibid., p. 172.
42  Ibid., p. 196.
43  Ibid., p. 214-215.



435LA DEVISE MÉDIÉVALE VUE PAR LE PÈRE LE MOYNE S. J. DANS DE L’ART DES DEVISES (1666)

Notre auteur désapprouva néanmoins très fortement la modification du mot 
consécutive à ces victoires. La devise devait être du présent ou du futur, elle devait 
déclarer un grand dessein, tel celui des chevaliers allant au combat ou au tournoi, 
non ressasser une chose faite :

On apprend de cette regle, que Louis XII. dégrada le Porc epic de sa Devise ; 
& luy osta, pour ainsi dire, l’esprit & le cœur, quand aprez la defaite des 
Venitiens, il souffrit qu’on luy ostast le Mot EMINVS ET COMINVS. qui luy 
estoit si propre ; qui menaçoit si noblement & si à propos ; qui representoit avec 
tant de fierté, sa manière de combattre & de vaincre de loin & de prés : Et qu’on 
luy substituast VLTVS AVOS TROIAE. [Il a vengé les aïeux troiens] qui détruit 
la convenance la plus juste, & la similitude la mieux jointe, qui se soit jamais 
faite en Devise ; pour mettre en sa place vn Galimatias qui ne vise à rien, & qui 
n’a rien qui le soûtienne44.

Cette occurrence est la seule où la devise royale essuya une critique. Elle était 
parfaite, pourquoi la modifier ? C’est avec ce mot qu’elle parut dans le premier recueil 

44  Ibid., p. 54.

F ig . 4  – D e v is e  d u  p o rc -é p ic  d e  Lo u is  X II , d a n s  P a ra d in  
C la u d e , D e v is e s  h é ro ïq u e s , Ly o n , J e a n  d e  To u rn e s  e t  
G u illa u m e  G a z e a u , 1 5 5 7 , p . 2 5 .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0436

imprimé en France, les Devises héroïques de Claude Paradin, parues à Lyon en 1551, 
puis en 155745. On peut y voir la bête projeter ses piquants dans tous les sens (fig. 4).

Néanmoins, la perfection même pouvait être améliorée. L’auteur de De 
l’art de régner nourrissait pour Louis  XIV de grands desseins, à commencer par 
l’emblématique. Au début de son traité, il faisait dire au président de Montmor, qui 
l’avait encouragé à entreprendre ce travail, que les devises :

vont estre plus en vogue & plus en usage que jamais, sous un Prince qui n’en 
demeurera pas au Porc-Epic de Louis XII. ny à la Salamandre de François I. 
qui remplira le Croissant, que Henry II. a laissé vuide : qui l’aissera derriere 
soy tous les Lyons, & tous les Aigles : & verifiera en sa personne les plus grands 
mots, & les Symboles les plus Heroïques46.

Il est donc plus que probable qu’après De l’art de régner, et ses devises politiques 
destinées au jeune Louis XIV, le porc-épic de Louis XII avait aussi été choisi pour lui, 
comme une propédeutique au genre.

Ce qui n’était pas dit, c’est qu’il figurait déjà chez Paolo Giovio (fig. 5)47, puis 
chez ses successeurs tel Scipion Bargagli, où la bête est montrée en train de lancer ses 
piquants, pour défendre l’idée que la devise est fondée sur la métaphore, reprise dans 
le traité du Père Le Moyne (fig. 6)48. Encore en 1629, l’ex-jésuite Emanuele Tesauro 

45  Voir Hochner N., « Louis XII and the porcupine…», art. cit., p. 18.
46  Père Le Moyne, De l’art des devises…, op. cit., p. 4.
47  Giovio P., Dialogo dell’imprese militari et amorose…, op. cit., p. 26.
48  Bargagli Scipione, Dell’imprese di Scipion Bargagli gentil’huomo sanese, Venise, appresso Francesco de’ 

Franceschi Senese, 1594, p. 42. Voir sur ce point Caldwell D., The sixteenth-century italian impresa, op. cit., p. 163, 

F ig . 5  –  D e v is e  d u  p o rc -é p ic  d e  Lo u is  X II , d a n s  G io v io  P., 
D ia lo g o  d e l l ’im p re s e ..., o p . c it ., p . 2 6 .



437LA DEVISE MÉDIÉVALE VUE PAR LE PÈRE LE MOYNE S. J. DANS DE L’ART DES DEVISES (1666)

convoque à nouveau cet exemple dans son Idea delle perfette imprese ; il approuve 
qu’il surprenne mais il lui reproche sa bassesse49. Il le réutilisera à plusieurs reprises 
dans son Cannochiale aristotelico, dont la première édition date de 1654. Comme le 
remarque Daniel Russell, « la plus admirée des devises fut le porc-épic de Louis muni 
du motto DE PRES ET DE LOIN ; il atteignit un degré de perfection dans cet art à 
peu près universellement respecté jusque très avant dans le XVIIe siècle »50. Le Père 
Le Moyne fut sans doute celui qui témoigna le plus de ce respect, manifestant ainsi 
une certaine proximité de goût avec le Moyen Âge, auquel il n’épargnait pourtant 
pas les critiques.

Ses successeurs dans la théorie de la devise et dans la Compagnie de Jésus, les 
Pères Bouhours et Menestrier sont de goût moins médiéval mais ils ne négligent pas 
d’évoquer chacun au moins une fois la bête royale. Le premier apprécie sa justesse51. 
Le second y reconnaît le syllogisme fondateur du genre, affirmant que Louis XII :

adopta cette figure pour le representer, comme s’il avoit dit, je suis le Porc Epy. 
Or est-il que le Porc Epy se deffend de prés et de loin, donc je me deffendray 
de prés & de loin. Sur ces principes, il m’est aisé de demontrer toutes les regles 
des Devises les plus parfaittes52.

qui reproduit une gravure (ibid., fig. 9) tirée d’un troisième auteur, Gabriele Simeoni. Sur le succès du porc-épic 
de Louis XII chez les auteurs de traités italiens depuis Giovio jusqu’à Tesauro, voir ibid., p. 204, note 57. Sur son 
influence dans la pratique de la devise elle-même, voir ibid., p. 247-248.

49  Voir Hochner N., « Louis XII and the porcupine…», art. cit., p. 17.
50  Russell D., The Emblem and Device in France…, op. cit., p. 31.
51  Bouhours Dominique, Les entretiens d’Ariste et d’Eugène, Paris, chez Sebastien Mabre-Cramoisy, 1671, p. 319.
52  Ménestrier Claude-François, La science et l’art des devises, Paris, chez Robert J. B. de La Caille, 1686, 

p. 24-25. L’idée de la devise comme syllogisme provient de Scipion Bargagli, voir Caldwell D., The sixteenth-century 

F ig . 6  –  D e v is e  d u  p o rc -é p ic  d e  Lo u is  X II , d a n s  B a rg a g li  S c ip io n e ,  
D e ll ’im p re s e , Ve n is e , a p p re s s o  F ra n c e s c o  d e ’ F ra n c e s c h i S e n e s e , 
1 5 9 4 , p . 4 2 .



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0438

Mieux qu’une simple illustration, l’animal fondait maintenant la théorie. 
Mais ni Bouhours, ni Ménestrier n’en font une utilisation aussi récurrente que leur 
prédécesseur.

Au siècle suivant, un élève des jésuites renversera le destin du porc-épic. Le 
goût avait changé. Voltaire, sans trop de respect pour la majesté royale, ne se gênera 
pas pour dire toute sa pensée :

Les devises, ce reste de l’ancienne chevalerie, peuvent convenir à des fêtes, et 
ont de l’agrément quand les allusions sont justes, nouvelles, et piquantes. Il 
vaut mieux n’en point avoir que d’en souffrir de mauvaises et de basses, comme 
celle de Louis XII ; c’était un porc-épic avec ces paroles : Qui s’y frotte s’y pique. 
Les devises sont, par rapport aux inscriptions, ce que sont des mascarades en 
comparaison des cérémonies augustes53.

Voltaire ne péchait pas par excès d’exactitude. Il voulait piquer mais il 
confondait les piquants du chardon et ceux du porc-épic.

********

De l’art des devises arrive après un siècle de théorisation italienne, empruntant 
souvent, en le disant ou non, au premier traité du genre, le Dialogo dell’imprese 
militari et amorose de Paolo Giovio, malgré un anti-italianisme affiché. Le Moyen 
Âge y est considéré de manière ambivalente, tantôt comme un repoussoir, tantôt 
comme un modèle. L’invention du genre y est attribuée à la France et la devise de 
Louis XII érigée en exemple suprême d’un art royal destiné à atteindre sa perfection 
sous Louis  XIV. Ce retour aux antiquités nationales comme support de l’ultime 
modernité fait suite à la mode des épopées chrétiennes, illustrée par le Saint Louis. 
Il relève d’un courant médiéval qui traverse tout le Grand Siècle en marge du 
classicisme.

italian impresa…, op. cit., p. 215.
53  Le siècle de Louis XIV, Jacqueline Hellegouarc’h et Sylvain Menant (éd.), Paris, Le Livre de poche, 2005, p. 592.



Auteurs

BARREIRA Catarina Fernandes
Instituto de Estudos Medievais / Faculdade de Ciências Sociais e Humanas - Universidade 
Nova de Lisboa

BORGES Leonor Calvão
Instituto Português de Heráldica

CORTI Paola
Departamento de Historia y Ciencias Sociales / Facultad de Artes Liberales - Universidad 
Adolfo Ibáñez

DEBERNARDI Lea
ERC project SACRIMA / Ludwig-Maximilians - Universität, Münich
 
FAGNART Laure
Fonds de la Recherche Scientifique - FNRS - Université de Liège

FERRARI Matteo
Savoirs et pratiques du Moyen Âge au XIXe siècle - École pratique des hautes études

FOURRIER Thibaud
Centre d’études supérieures de la Renaissance ‒ Université de Tours

GAUGAIN Lucie
Centre tourangeau d'histoire et d'étude des sources - Université de Tours

GENTILE Luisa Clotilde
Archiviste d’État, Turin

GIRAULT Pierre-Gilles
Monastère royal de Brou

HABLOT Laurent
Savoirs et pratiques du Moyen Âge au XIXe siècle - École pratique des hautes études



D E V I S E S ,  L E T T R E S ,  C H I F F R E S  E T  C O U L E U R S  :  U N  C O D E  E M B L É M AT I Q U E ,  1 3 5 0 -15 5 0440

LOSKOUTOFF Yvan
Groupe de recherches identités et cultures - Université du Havre

MÉRINDOL Christian de
Académie internationale d’héraldique

MESQUIDA Joan Domengue
Institut de Recerca en Cultures Medievals - Universitat de Barcelona

NARBONA Cárceles María
Universidad de Zaragoza

PAROT François
Centre d’études supérieures de la Renaissance - Université de Tours

SANTOS Marta Gomes dos
Centro de História da Sociedade e da Cultura / Faculdade de Letras - Universidade de Coimbra

SASO Johnatan
Scuola Normale Superiore, Pisa

SAVORELLI Alessandro
Académie internationale d’héraldique

SEIXAS Miguel Metelo de 
Instituto de Estudos Medievais / Faculdade de Ciências Sociais e Humanas - Universidade 
Nova de Lisboa

TANABÉ Mégumi
Institute of Oriental and Occidental Studies - Kansai University

VISSIÈRE Laurent
Université d’Angers



Pages :
64; 75; 77; 79 ‒ © Paris, BnF 
66 ‒ © Bruxelles, KBR 

87 ‒ Joan Domenge Mesquida

136 ‒ Miguel Metelo de Seixas
137; 138 ‒ João António Portugal

168 ‒ © Château royal de Blois, D. Lépissier
171 ‒ Numismatica Ranieri
173; 174; 178; 183 ‒ Matteo Ferrari
177 ‒ Money Museum

192; 200 ‒ © The Morgan Library & Museum
194 ‒ © Duisburg, Landesarchiv NRW
196; 197 ‒ Paola Corti
199 ‒ © Munich, Bayerisches Staatsbibliothek
202 ‒ © Bruxelles, KBR

206; 208; 209; 210 ‒ Lucie Gaugain
212; 213 ‒ © Paris, BnF

221 ‒ Herwey-Ville de Bourg-en-Bresse
222-225; 230; 232 ‒ Pierre-Gilles Girault
235 ‒ INP-Vanneste
239 ‒ © Paris, BnF

246; 247; 248; 256 ‒ SNS 2018, G. Tartarelli
249 ‒ Lea Debernardi

261; 263; 266; 268 ‒ © Paris, BnF

275 ‒ © Bibliothèque municipale de Carpentras
274; 276; 277 ‒ © Paris, BnF

291 ‒ Nicolas Bouilleux
292 ‒ © Paris, Bibliothèque Mazarine
294 ‒ © Boston, Museum of Fine Arts
295 ‒ Pierre-Gilles Girault
301 ‒ www.cgb.fr
302 ‒ © Paris, BnF
303; 305; 306 ‒ Pierre-Gilles Girault
307 ‒ François Lauginie

312-314, 317 ‒ © Paris, BnF
315; 316 ‒ Fourrier-Parot 
318 ‒ © Boston, Museum of Fine Arts

334 ‒ © Région Auvergne Rhône-Alpes. Service 
de l’Inventaire général du patrimoine culturel
335 ‒ Laurent Vissière
338 ‒ Jean-Bernard de Vaivre, © Paris, BnF

362 ‒ Francesca Gentile
364 ‒ © MIBAC-Archivio di Stato di Modena
365 ‒ © Archivio Borromeo
367 ‒ Luisa Gentile
370 ‒ © Archivio fotografico G.A.VE. 
sur concession du MIBAC-Gallerie 
dell’Accademia di Venezia

382; 386; 389; 390: 391 ‒ A. Savorelli
391 ‒ © Pris, MAD

395; 398; 399; 407; 408; 410 ‒ Catarina Barreira

415; 418; 419 ‒ Marta Gomes dos Santos

Crédits photographiques



C e  l i v r e  e s t  l e  r é s u l t a t  d e  d e u x  r e n c o n t r e s  s c i e n t i f i q u e s ,  q u i  s e  s o n t  t e n u e s  à  q u e lq u e s  m o i s  d e  
d i s t a n c e  s u r  l e  s u j e t  d e  l a  d e v i s e  à  l a  f i n  d u  M o y e n  Â g e  e t  a  l a  R e n a i s s a n c e ,  l ’u n e  a u  P o r t u g a l ,  
l ’a u t r e  e n  F r a n c e .  L a  p r e m i è r e ,  c o n s a c r é e  à  E m p r e s a s -D e v i s e s -B a d g e s  :  u n  c o d e  e m b l é m a t i q u e  
e u r o p é e n  / u m  c ó d i g o  e m b l e m á t i c o  e u r o p e u  / a n  E u r o p e a n  e m b l e m a t i c  c o d e  (1 3 5 0 -1 5 5 0 )  a  e u  l i e u  
e n  s e p t e m b r e  2 0 1 4  à  B a t a l h a ,  d a n s  l e  m o n a s t è r e  d e  S a n t a  M a r i a  d a  V i t ó r i a .  E l l e  a  é t é  l e  f r u i t  
d ’u n e  c o l l a b o r a t i o n  e n t r e  u n e  i n s t i t u t i o n  d e  r e c h e r c h e  f r a n ç a i s e ,  l e  C e n t r e  d ’é t u d e s  s u p é r i e u r e s  
d e  c i v i l i s a t i o n  m é d i é v a l e  d e  l ’U n i v e r s i t é  d e  P o i t i e r s ,  e t  p l u s i e u r s  i n s t i t u t i o n s  c u l t u r e l l e s  e t  d e  
r e c h e r c h e  p o r t u g a i s e s  :  l ’ I n s t i t u t o  d e  e s t u d o s  m e d i e v a i s  d e  l a  F a c u ld a d e  d e  c i ê n c i a s  s o c i a i s  e  
h u m a n a s  d e  l ’U n i v e r s i d a d e  N o v a  d e  L i s b o a ,  l e  M o s t e i r o  d a  B a t a l h a  / D i r e c ç ã o  g e r a l  d e  p a t r im ó n i o  
c u l t u r a l ,  l ’ I n s t i t u t o  p o r t u g u ê s  d e  h e r á l d i c a  e t  l e  C e n t r o  d e  p a t r im ó n i o  d a  E s t r e m a d u r a .

U n e  s e c o n d e  r e n c o n t r e  c o n s a c r é e  a  l ’e m b l é m a t i q u e  s ’e s t  t e n u e  a u  m o n a s t è r e  r o y a l  d e  B r o u  
e n  n o v e m b r e  2 0 1 5 .  C e s  j o u r n é e s  i n t i t u l é e s  D e s  c h i f f r e s  e t  d e s  L e t t r e s .  M o n o g r a m m e s ,  l e t t r e s  
e m b l é m a t i q u e s  e t  c h i f f r e s  é n i g m a t i q u e s  d a n s  l ’e m b l é m a t i q u e  (f i n  d u  M o y e n  Â g e -d é b u t  d e  l a  
R e n a i s s a n c e )  f u r e n t  d é d i é e s  à  l ’é t u d e  d e s  m o n o g r a m m e s ,  l e t t r e s  e t  c h i f f r e s  e m b l é m a t i q u e s  q u i  
s e  d é v e l o p p e n t  c o n j o i n t e m e n t  a u x  d e v i s e s  e t  l e u r s  s o n t  s o u v e n t  i n t im e m e n t  l i é s .  O r g a n i s é e s  
a v e c  l e  s o u t i e n  d u  m o n a s t è r e ,  d u  C e n t r e  d ’é t u d e s  s u p é r i e u r e s  d e  c i v i l i s a t i o n  m é d i é v a l e  d e  
l ’U n i v e r s i t é  d e  P o i t i e r s ,  d u  C e n t r e  d ’é t u d e s  s u p é r i e u r e s  d e  l a  R e n a i s s a n c e  d e  l ’U n i v e r s i t é  d e  
T o u r s ,  d e  l ’ I n s t i t u t  u n i v e r s i t a i r e  d e  F r a n c e ,  c e s  r e n c o n t r e s  o n t  e l l e s  a u s s i  o u v e r t  l e  d é b a t  s u r  u n  
s u j e t  r e s t é  i n e x p l o r é  e t  l a r g e m e n t  i n é d i t .  


	OLE_LINK1
	_Hlk97627473
	_Hlk21365024
	_Hlk21365077
	_Hlk21432096
	_Hlk6498571
	_Hlk97028649
	_Hlk6480802
	_Hlk14692917
	_Hlk14692963
	_Hlk14694205
	_Hlk14699798
	_Hlk15641567
	_Hlk15653033
	top
	_Hlk94861764
	_Hlk27388277
	_Hlk36124919
	_Hlk14257233
	_Hlk94880442
	_Hlk97627954
	_Hlk97574302
	_Hlk15486788
	_Hlk94117424
	_Hlk20833917
	_Hlk20923809
	_Hlk20923326
	_Hlk20842054
	_Hlk25225395
	_Hlk23276522
	_Hlk18679046
	_Hlk20930847
	_Hlk20930464
	_GoBack
	_Hlk21008328
	_Hlk20928459
	_Hlk21021954
	_Hlk21020740
	_Hlk21008495
	_Hlk21008713
	_Hlk21008897
	_Hlk21009234
	_Hlk21018859
	_Hlk21008392
	_Hlk21009093
	_Hlk21017002
	_Hlk21014268
	_Hlk21017044
	_Hlk21017069
	_Hlk21018919
	_Hlk21019116
	_Hlk21082656
	_Hlk21968313
	_Hlk21083316
	_Hlk21085478
	_Hlk4335624
	_Hlk4351477
	_Hlk15058887
	_Hlk15059179
	_Hlk15651463
	_Hlk43216581
	_Hlk15038449
	_Hlk16515310
	_Hlk19637733
	_Hlk19630169
	_Hlk19632288
	_Hlk19633608
	_Hlk19699742
	_Hlk19703776
	_Hlk19700929
	_Hlk97626485
	_Hlk97626603
	_Hlk97626556
	_Hlk97626967
	_Hlk97627038
	_Hlk97627113
	_Hlk14864789
	_Hlk16531637
	_Hlk60136837
	_Hlk18665593
	_Hlk16245507
	_Hlk16247503
	_Hlk16254550
	_Hlk16254575

